|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title Valéry et le hiéroglyphe

Author(s) |Inoue, Naoko

Citation |[Gallia. 2003, 42, p. 41-48

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle. net/11094/3894

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



41

Valéry et le hiéroglyphe

Naoko INOUE

Valéry invente, pour échapper 3 la limite de I'écriture, un autre systeme de
signes que le langage ordinaire : c’est le hiéroglyphe. Il invoque cette écriture
particuliére dans trois domaines : celui de la danse, de la littérature et du réve. Il
ne mentionne pas fréquemment ce terme, le mot n’apparait que trois fois
seulement dans les Cahiers. Mais cela ne signifie pas que le hiéroglyphe n’est
qu'un théme négligeable pour I'analyse du langage chez Valéry.

Le théeme du hiéroglyphe constitue un courant de la contre-représentation
face a la transcription alphabétique chez plusieurs penseurs. La question du
hiéroglyphe est déja posée au XVIII® siecle par un Anglais, William Warburton
(1698-1779), auteur de la Mission divine de Moyse. La quatriéme partie de cet
ouvrage est traduite en 1744 sous le titre Essai sur les Hiéroglyphes des Egyptiens,
on I’On voit I'Origine et le Progrés du Langage et de UEcriture, U'Antiquité des
Sciences en Egypte, et I'Origine du Culte des Animaux. Son livre a exercé une
influence remarquable sur des penseurs tels que Condillac ou Rousseau''. Au
XIX¢ siecle, Hegel a considéré le hiéroglyphe comme une écriture non-phonétique,
3 la différence de I'écriture alphabétique et phonétique 2 Au XX¢ siecle, Freud
reléve une similitude entre le langage onirique et le hiéroglyphe; Artaud souligne
l'importance du hiéroglyphe dans I'art scénique.

Nous tenterons de prouver que Valéry y participe sans le percevoir. En
utilisant les idées de ces penseurs, nous analyserons Pintérét de Valéry pour le
hiéroglyphe et viserons & en déduire ses vues sur 'écriture.

1. Le hiéroglyphe et I’art plastique

La premiére apparition du terme « hiéroglyphe » dans les Cahiers a lieu en
1900. Cet extrait assez long commence par une métaphore qui unit au
hiéroglyphe le ballet et le mime : « Ballets-mimes, 'Hiéroglyphe»(CIV, 60).

Les citations de Valéry renvoient aux (Euvres, Gallimard, coll. «Bibliothéque de la Pléiade »,

tome 11, 1962 (en abrégé, &, 11, suivi du numéro de la page), aux Cahiers, CNRS, tomes [-XXIX,

1957-1961 (C, I- C, XXIX, suivi du numéro de la page et de I'année), et aux Cahiers 1894-1914,

Gallimard, tomes I-VIII, 1987-2001 (CI-CVIII, suivi du numéro de la page). Nous notons

directement toutes les références dans le texte. Les mots en italiques sont soulignés par

Valéry.

1) Jacques Derrida, «La scéne de lécriture» in L’Ecriture et la Différence, Seuil, coll.
«Points », 1967, pp. 308-309.

92) Derrida cite quelques phrases de Hegel écrites en 1817 dans UEncyclopédie des Sciences
philosophiques. Voir Jacques Derrida, De la Grammatologie, Minuit, 1967, p. 40.




42

Valéry va allier dans cet extrait le ballet et le mime, la musique et le mime :
« Correspondance Musique-Mime », « Les gens vivent (Physionomie+geste B=phrase)
et d’autres dansent —»(CIV, 60-61). Une danseuse présente des figures et des
transformations; une mime, des gestes et des imitations. La premiere exprime le
mouvement, elle «marche», «vole», «tourne», «circule», «saute», la seconde
montre les sentiments, elle «rit », «pleure », «sourit». Le mot « Hiéroglyphe » est
utilisé pour exprimer le mouvement du corps dans le ballet, en méme temps, il
montre que la danseuse joue le role d'un «signe » sur la scene.

Cet extrait est accompagné par une note assez longue des éditeurs des
Cahiers 1894-1914. Les éditeurs expliquent la découverte de nouvelles formes
de la danse a cette époque, & savoir la fusion du mime et de la danse, critiquée
par Mallarmé dans son essai, Crayonné au Thédtre®'. Ils signalent aussi que le
hiéroglyphe comme «écriture du spectacle » reviendra en 1931 dans la description
de la danse balinaise; ils citent le nom d’Antonin Artaud, qui a écrit I'essai
intitulé Sur le Thédtre balinais.

Pour remonter la source de ces idées, il faut consulter Mallarmé; Valéry
affirme dans une lettre adressée & Louis Séchan en 1930 que ses écrits sur la
danse contiennent les interprétations des Divagations de Mallarmé, ouvrage qui
inclut Pessai Crayonné au Thédtre''. Nous allons préciser comment Valéry a
digéré 'essence de la danse évoquée par Mallarmé. Cette analyse esquissera
une sorte de filiation entre Mallarmé, Valéry et Artaud. Citons d’abord un texte
ou Mallarmé utilise le terme «hiéroglyphe » pour exprimer le ballet :

Toujours le théatre altére a un point de vue spécial ou littéraire, les arts
qu’il prend : musique n’y concourant pas sans perdre en profondeur et de
I'ombre, ni le chant, de la foudre solitaire et, & proprement parler, pourrait-
on ne reconnaitre au Ballet le nom de Danse; lequel est, si 'on veut,
hiéroglyphe. (Crayonné au thédtre, p. 202.)

Mallarmé souligne la caractéristique du ballet en tant qu’art figuratif. Le corps
de la danseuse représente un Signe inconny; il s’agit donc pour les spectateurs
de décoder ce signe. Est-il possible de comprendre le hiéroglyphe? En fait,
Mallarmé suppose deux sortes de textes pour l'art théatral : 'écrit et le joué. Il
pense que le ballet est libéré de I'écrit. Il résume l'attirance suscitée par le
théatre a «une représentation [...] de la piéce écrite au folio du ciel et mimée
avec le geste de ses passions par 'Homme »(Ibid., p. 179.). La danseuse est pour
Mallarmé un étre «suggérant [...] avec une écriture corporelle ce qu’il faudrait

3) Mallarmé souligne la séparation entre le ballet et le mime dans Crayonné au Thédtre. Voir
Igitur, Divagations, Un Coup de Dés, Gallimard, coll. « Poésie », 1987, p. 195.
4) Lettres a quelques-uns, Gallimard, 1952, p. 191.




43

des paragraphes en prose dialoguée autant que descriptive, pour exprimer, dans
la rédaction » (Ibid., p. 192.). La danse est un «poeme dégagé de tout appareil du
scribe » (Ibid., p. 193.), une «incorporation visuelle de l'idée» (Ibid., p. 196.). L'art
théatral, comme la danse et le mime, a besoin de T'espace pour étre joué. La
danse n’est plus une simple représentation du sceénario; elle ne se contente pas
de I'écriture sur papier. Il ne s’agit plus de l'unité d’action comme au théatre,
mais du mouvement du corps. Mallarmé répéte cette affirmation : « La danse
seule, du fait de ses évolutions, avec le mime me parait nécessiter un espace
réel, ou la scéne»(Ibid., p. 208.), «A la rigueur un papier suffit pour evoquer
toute piece : [...] ce qui n’est pas le cas quand il s’agit de pirouettes»(lbid., p.
208.). Le ballet est indépendant du texte ecrit, puisque le mouvement n’est pas
saisissable par P'écriture. Le ballet ou le mime est incarné seulement par le corps
de la danseuse.

Cependant, Mallarmé introduit paradoxalement dans le spectacle la
relation entre le texte et la lecture. En fait, le ballet va constituer un autre texte
fondé sur un autre systéme que le langage ordinaire. Le role du spectateur est
de «lire» ce que signifient les pointes et taquetés, allonges ou ballons, «Signe »
de 1a vision du spectateur *’. La métaphore de la lecture est reprise dans l'essai
intitulé « Mimique ». Le visage du mime est comparé au « fantome blanc comme
une page pas encore écrite » (Ibid., p. 203.). A la fin de cet essai, le mime semble
se transformer en une page couverte de phrases : «[...] dans le seul cas, peut-
étre, avec authenticité, entre les feuillets et le regard régne un silence encore,
condition et délice de la lecture»(Ibid., p. 204.). Le spectateur décrypte ces
phrases non-articulées, exprimées par le mime, comme s'il en faisait la lecture.

Relevons la phrase de Valéry, « Physionomie+geste f=phrase ». La physionomie
et le geste de la mime expriment une «phrase». La danseuse représente sur la
scéne un «hiéroglyphe», lettre figurative qui n’est pas phonétique; la mime
figure des phrases jamais prononcees. Les éditeurs des Cahiers 1894-1914
présentent le projet de collaboration que Valéry propose a Debussy pour le
ballet*'. La lettre adressée a Debussy est datée de 1900 : «A mon avis il faut
faire/le plus clair ballet du monde,/celui sans programme, car il ne/voudrait
dire que ce que les/jambes et les instruments permettent» ((E, 11, 1409). Le
ballet doit étre congu comme €tant «sans programme », la signification du ballet
est exprimée seulement par «les jambes» et la musique. Cette lettre prouve que
Valéry est déja conscient de I'écriture figurative par le corps dans le ballet et de
Pautonomie du ballet sur la scéne. Valéry écrit plus tard dans L’Ame et la Danse :
«Leurs mains parlent, et leurs pieds semblent écrire»((E, 11, 152). La danse
comme hiéroglyphe crée un lieu isolé de la réalité.

5) Crayonné au Thédtre, p. 197.
6) Sur ce point, voir CIV, p. 452. Ce projet n'a pas été réalisé.




44

Sur le rapprochement entre Valéry et Artaud, il faut consulter de nouveau
la note des Cahiers 1894-1914. Les éditeurs présentent une feuille insérée dans
le Cahier de 1904-1905 sur laquelle on trouve le nom d’Artaud "', Ils expliquent
aussi la rencontre de Valéry et d’Artaud et leurs échanges en 1924, 1926, 1928 et
1932*'. Comme nous l'avons déja indiqué, le texte sur la danse balinaise de
Valéry est daté du 13 aodt 1931, il commence par « Danseuse de Béli avec les
Maurois » (C, XV, 243). C’est a la méme année qu’a éte publié l'essai d’Artaud,
Sur le Thédtre balinais®'. Cet essai contient des descriptions du hiéroglyphe
dans le théatre. Attiré par le théatre balinais, Artaud transforme des personnages
et des objets en hiéroglyphe, écriture purement plastique, qui a une valeur
picturale'.

Le «hiéroglyphe », exprimé par le corps de la danseuse, n’appartient pas au
langage ordinaire. Cette écriture, évoquée par Mallarmé, Valéry et Artaud,
représente un Signe inconnu, pur de toute référence a un langage déja hériteé.

2. Le hiéroglyphe et la littérature

En 1913, le terme «hiéroglyphe » réapparait dans les Cahiers. Valéry retrace
I’évolution des lettres :

Hiéroglyphes et littérature.

Je pense parfois que la méme (ou une analogue) progression qui a éte
chez les Egyptiens dans 'écriture : — (de la figure a 'embleme, de la figure
aussi a I'image de la chose dont le nom parlé commence par le son qu’il
s'agit d’écrire — de ces figures & leur simplification etc., — aux caracteres
—) s’est produite dans l'outillage verbal et rhétorique — — (acrostiche).

Notre langage est entiérement comparable a un texte égyptien ou tous
ces partis sont employés 2 la fois, 'usage et la commodité réglant leur emploi.

Un serpent — peut signifier 1° un serpent; 2° danger / ruse — — /; 3°la
lettre S; 4° un dieu. En tant que [ il pourrait aussi symboliser une intégrale.
— Toutes les figures de rhétorique, a ce point de vue, peuvent étre
considérées comme transcription naissante, essai d’alphabétisation.

7) Voir CVII, p. 456. Les éditeurs conjecturent que cette feuille a été insérée vers 1925-1926.
Sur ce point, voir CVII, pp. 557-558.

8 ) Voir CVII, pp. 557-558.

9) En 1931, I'Exposition coloniale s’est tenue au bois de Vincennes de mai 4 novembre. Le
théatre balinais a donné son premier spectacle le 25 juin en soirée. C'est & cette occasion
qu'Artaud a rédigé son essai Sur le Thédtre Balinais. Voir Antonin Artaud, (Euvres
completes, Gallimard, tome IV, 1978, p. 291.

10) La prédilection pour le hiéroglyphe chez Artaud s'allie a la recherche du langage. Artaud
reprend I'opposition entre I'écrit et le joue. 1l refuse I'écriture au point d’affirmer : «C’est
pour les analphabétes que j'écris»(Le Thédtre et son Double, (Euvres complétes, tome IV,
p. 87.). Sur ce point, voir notre article, « Le théatre pur chez Antonin Artaud — a travers Le

~ Thédtre et son Double —», in Gallia, n° 40, 2000, pp. 227-234.




Mais elles comprennent aussi la tendance inverse, — celle qui marquerait
le retour du langage analytique aux choses mémes par le détour des
impressions et réflexes. Ciel brillant = éternuement.

— Noter aussi l'introduction de lirrationnel dans la notation — et comment
avec le langage irrationnel s’est installée cette étrange propriété du langage
qui permet de dire ce qu'on ne peut méme concevoir. (C,V, 63, 1913)

Cet extrait assez long peut étre divisé en deux parties. Valéry suit d’'une part la
progression qui va du hiéroglyphe a I'alphabétisation : la figure se transmet en
signe allégorique, I'<embléme », '«image de la chose», la «simplification des
figures» pour devenir symbole. Il congoit d’autre part une opération inverse de
Pécriture alphabétique au hiéroglyphe. Le hiéroglyphe permet le «retour du
langage analytique aux choses mémes». Les signes linguistiques contiennent
deux aspects, signifiant et signifié, ils n’indiquent pas la chose méme. Mais les
lettres hiéroglyphiques représentent plus directement les choses, hors des
choses qu’on ne peut pas concevoir.

Cette idée doit étre examinée a 'aide de celle de Rousseau, notée dans son
livre, Essai sur ['Origine des Langues. Rousseau classe lécriture en trois
catégories. Le premier type d’écriture vise a peindre les objets mémes; le second
cherche & représenter les mots et les propositions par des caracteres
conventionnels; le troisieme tente de décomposer la voix parlante. Le premier
correspond a I'écriture pictographique des Mexicains ou des Egyptiens; le
second, 4 l'écriture des Chinois, a la fois phonétique et idéogrammatique; le
troisiéme, a I'écriture phonétique des Européens, «la ndtre ». Rousseau associe
les différents types d’écriture avec le degré de civilisation des peuples : la
peinture des objets convient aux peuples sauvages; les signes des mots, aux
peuples barbares; l'alphabet, aux peuples policés'”. Bien entendu, cette
classification est un peu facile, mais elle permet de comprendre les idées de
Valéry sur le retour a I'état primitif.

La méfiance a 'égard du langage chez Valéry provient de sa fonction de
représentation : le signe a pour mission de représenter autre chose que lui-
méme, il n'indique jamais I'essence des choses mémes. Mais le hiéroglyphe
ouvre une autre possibilité. La représentation par le hiéroglyphe est orientée
vers le signifiant non verbal, vers la chose méme. Le poéte n’obéit pas a
I'écriture occidentale et il tente d’y échapper : «Que la poésie et I'art d’écrire |...]
prolongent la calligraphie, c’est si clair, si ancien, si universel! Vois le Chinois,
I'Antique. Il faut étre européennement, modernement béte pour non-voir cela»
(C, 1V, 783, 1912). Valéry, européen et moderne, ne néglige pas les autres types
d’écriture, celle du Chinois et de ’Antique, que Rousseau a considérés comme

11) Jean-Jacques Rousseau, Essai sur I'Origine des Langues, Gallimard, coll. «Folio», 1990, p. 74.



46

deux peuples sauvages. La calligraphie est un art qui fait du langage une
pictographie ol la signification des mots sera supprimée.

L'idée du retour a I'état primitif du langage est affirmée plus clairement
dans un Cahier de 1935. Valéry pense a construire un nouveau systeme de
langage : «Il faut [...] supposer une sorte de systéme négatif du langage — pour
lequel, ou dans lequel, il n'y a plus signification — La parole n'y est plus
expression mais émission — c.a.d. qu’entre émission et excitation qui provoque
Pémission, il n’y a point 7éciprocité » (C, XVIII, 518). Dans le systeme négatif du
langage, la parole n’a pas pour fonction d’exprimer quelque chose, elle n’est
qu'une émission de la voix. Dans le systeme négatif du langage, le processus de
Pémission a expression est interrompu. Les mots sont réduits a leur état non
significatif, ou plutot non référentiel; les paroles y perdent leur «réciprocité », ce
qui souligne la nature transitive du langage. Les mots n’ont plus de valeur
d’échange. Ce point de vue sera analysé plus profondément a partir du
rapprochement entre le hiéroglyphe et le réve.

3. Le hiéroglyphe et le réve

L'extrait sur le hiéroglyphe et la littérature est, dans les Cahiers du
C.N.R.S., suivi d’un autre texte court qui évoque la similitude entre le « hiéroglyphe »
et la langue du réve : «Le réve peut étre considéré comme un texte hiéroglyphique
rendu difficile par le mélange de plusieurs systémes, que la veille sait déméler et
produire chacun selon son espéce quoique dans la méme suite. Qui fera
l'alphabet, la grammaire, le vocabulaire des songes?»(C, V, 63, 1913). Le «texte
hiéroglyphique » est une métaphore du texte incompréhensible. Cette difficulte
provient du «mélange de plusieurs systémes». L'«alphabet», la «grammaire »,
le «vocabulaire » seront transposés dans le systéme spécifique du réve.

Si nous esquissons rapidement le rapport entre le réve et le hiéroglyphe
évoqué par d’autres penseurs, Derrida cite le nom de Warburton et de Freud
dans son essai, L'Ecriture et la Différence. Selon lui, Warburton a pensé que le
systéme des hiéroglyphes enregistrait tous les éléments du réve. Les interpretes
n’avaient donc qu’a tirer la clé des réves du trésor hiéroglyphique®™. Freud
adopte un autre point de vue. Selon l'interprétation de Derrida, Freud a vu dans
le réve une écriture originale comme celle des hiéroglyphes. Mais il ne suppose
pas l'existence d’un code permanent qui substitue aux éléments oniriques le
méme signifié”’. Le point de vue de Valéry est plus proche de celui de Freud. La
traduction de Traumdeutung (1900) a été publiée en 1926. La critique de Valéry
de la théorie freudienne du réve ne commence vraiment que cette année-la.
Valéry a dii donc ignorer les idées freudiennes en 1913, mais cette concordance

12) Jacques Derrida, « La cloture de la représentation » in L’Ecriture et la Différence, p. 309.
13) Ibid., p. 311.




47

fortuite refléte en quelque sorte une tendance de I'époque'”’. La métaphore du
langage onirique comme hiéroglyphe chez Valéry décrit le manque de décodage
du réve.

Valéry concoit déja en 1899 deux types de langage, le langage du réve et le
langage de la veille. Il décrit I'état mental du sujet qui vient de se réveiller : «On
commence par interpréter le domaine de la veille en langage du réve — peu a
peu cette traduction devient impossible et le langage de la veille s’installe » (CIII,
228). Le réve constitue dans l'esprit la phase liquide dont l'essentiel est
I'instabilité : «le langage approprié a fixer ces choses [les réves| essentiellement
instables, auxquelles toute fixation 6te 'essentiel ' »(C, XIII, 66, 1928). Dans le
réve, ces deux étapes, association et représentation, se mélent dans la phase
liquide. Le systéme solide du langage se liquéfie et se transforme en un autre
systéme. Valéry décrit la lecture dans le réve : «Dans le réve je ne lis pas — je
vois le texte et je sais le sens — ce sens est déja réalisé — je vois au lieu du
texte son sens instantanément. L'opération lire, impossible. Pourquoi? parce que
le réve ne peut articuler — attendre, sommer, choisir — et encore parce que le
lire suppose un texte immobilisé — c’est-a-dire des mouvements relatifs. Réver
c'est &tre tout d’'une piéce. Cloture — variation de la référence » (C, IV, 286, 1906-
1907). Le texte apparu dans le réve n’est pas écrit par un langage susceptible de
compréhension. Le sujet «voit» le texte comme image plutét qu’il ne le «lit», car
le texte apparu dans le réve ne se présente plus comme fixé. Le réve crée un
monde fermé et autonome ou se modifie I'axe de réference.

Le langage instable transpose le rapport entre les sens et les signes. Valéry
écrit en 1911 : «Il y a dans les réves un grand trouble de I'organisation des sens
et des signes. Ainsi, s est signe de a, mais dans le réve — s devient indépendant
de g; il ne signifie plus; il est un fait s, distinct du fait @. Mais, de plus, — je puis
croire que s est signe — et je lui donne une signification de hasard : je puis
croire, de méme qu'un objet quelconque est un signe ou un indice, et je ressens
en conséquence. Je ne puis voir que telle chose a déja son signe et que ce n’est
pas celui que j'y mets. En somme tout est brouillé, mais je suis et je fais comme
si je m’y reconnaissais. Je trouve tout naturel, un monde tout altéré, tout
surprenant, tout inédit'"’ »(C, IV, 541). La fonction de la représentation par les
signes est complétement annulée dans le réve. Le signe «s», qui devrait
représenter «a», devient un simple fait. Il n’y a plus de liaison logique entre le

14) Artaud, lui aussi, fait la méme affirmation. Il propose, sur le langage de la scéne, de
«donner aux mots a peu prés 'importance qu'ils ont dans les réves»((Euvres complétes,
tome IV, p. 91.). Artaud évoque juste apres ces phrases les caracteres hiéroglyphiques qui
composent des symboles sur la scéne.

15) Sur ces points, voir Masanori Tsukamoto, «“A I'état NAISSANT, tout est réve.” — Le réve
et la poésie chez Valéry —» in Etudes de langue et littérature francaises, n° 66, 1995, pp. 132-135.

16) Valéry écrit un peu plus tard : «Dans le réve la distinction capitale des sens et des signes,
de la chose signifiée et de la chose signifiante est abolie — ou altérée » (C, VII, 899, 1921).




48

signe et le sens, mais il reconstitue «un monde tout altéré » ol s’appliquent
«des régles particuliéres, une sorte de regles particuliéres de calcul» (C, IV,
543). Cest ici que Valéry critique les idées de Freud en ce qui concerne la
transcription des récits du réves : «Le langage ne peut décrire un réve sans
altérer ses caractéres essentiels. Car l'acte de passer de la perception a
Pexpression et de revenir de I'expression a la perception {...] de maniére que
(P—E) + (E—=P) = 0 est impossible en réve»(C, XVII, 723, 1935). Le réveur est
un sujet percevant, et il ne posséde pas le langage apte a décrire 'état brut de la
perception. L'excitation provoquee par la sensation ne sera jamais compensée par
le langage rationnel dans le réve. Cependant, cet écart est supplémenté par un
autre rapport. Valéry écrit un peu plus tard quant au rapport singulier entre le
sujet et I'objet : «la perception et les choses percues sont en dépendance
réciproque »(C, XVIII, 7, 1935). Le réveur se trouve dans un nouveau monde ou la
perception correspond parfaitement aux choses percues, sans I'intermédiaire
des substituts. L'analyse du langage onirique de Valéry ne s’arréte pas a
l'observation du rapport brisé entre les sens et les signes, mais il évoque aussi la
relation entre le signe et la chose : «[...] mais la relation entre signes et chose
signifiée est toute autre dans le réve — ou plutot n’existe pas. D’abord, il y a pas
de retour inverse [signe-sens-signe] possible; ensuite la production des signes et
celle des choses est de méme forme génératrice associative — Le signe est une
chose et les choses sont autant de signes»(C, XXVI, 726, 1942-1943). Dans le
réve, les signes ne représentent plus les choses, mais ils se mélent avec les
choses. Les signes ne jouent plus leur réle de représentation, mais ils
deviennent choses mémes.
* E *

Platon a opposé, dans Phédre, le discours animé des étres vivants a 'écriture
qui ne répond qu'une chose, toujours la méme'. Rousseau reprend cette
affirmation : «il n’est pas possible qu'une langue qu’on écrit garde longtems la
vivacité de celle qui n’est que parlée™ ». L'écriture peut échapper a la mort soit
en reprenant la vivacité de la voix, soit en construisant un systéeme de langage
non référentiel. Valéry cherche a transposer la fonction des signes & partir de
'approche au hiéroglyphe. Les mots dans le systéme négatif sont aussi des
signes, mais a la différence du langage ordinaire, ils n’ont pas de référent a la
réalité extérieure. Les domaines ot Valéry évoque le hiéroglyphe, a savoir la
danse, la littérature et le réve, ne dépendent pas d’'un systéme référentiel, mais
ils se fondent sur un langage particulier qui tend a produire un monde fermé sur
lui-méme.

(KBRECE KRB #d%)

17) Platon, Phédre, GF-Flammarion, 1992, pp. 192-193.
18) Jean-Jacques Rousseau, Essai sur l’Origine des Langues, p. 79.




