
Title ロシア芸術学序説 : 文学・演劇・映像の学際的研究

Author(s) 山田, 幸平

Citation 大阪大学, 1994, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/39309

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



< 15 >

山
T二

幸
へい

氏 名 田 平

博士の専攻分野の名称 博 士 (文学)

学位記番号 第 1 1 6 0 1 τEヨコ

学位授与年月日 平成 6 年 1 2 月 5 日

学位授与の要件 学位規則第4条第 2項該当

学位論文名 ロシア芸術学序説一文学・演劇・映像の学際的研究ー

(主査)
論文審査委員 教授神林恒道

(副査)

教授森谷宇一 教授山崎正和

論文内容の要旨

本論文はロシア芸術学およびロシア芸術史学の成立についての，文学，演劇，映像，そして美術の領域にわたる学

際的な視点からの考察の試みであり，あわせてロシア芸術における「近代」の意味と，近代の形成の過程における芸

術としての独自性を問おうとしたものである。本論文は，ロシア芸術学の特殊性とその課題について触れた序論と四

章(第一章 ドストエフスキイの近代概念，第二章 ロシア芸術における民族性，第三章劇的なるものの形成，第

四章映像への視座)から構成されており，第一章は， ドストエフスキイの作品構造のうちに内包される芸術の近代

性を， トルス卜イの作品および芸術観との比較を通じて分析しようとしたものであり，続く第二章は，第一章から生

じてきたロシア固有の民族性の問題ら歴史をさかのぼって広く建築あるいはイコンなどの美術の様式との連関にお

いて検証しようとしたものである。第三章と第四章では，ロシア芸術においてその独自の近代性が際立っている演劇

と映画という二つのジャンルが取り上げられる。論者はここで，伝統と近代の矛盾と葛藤のうちに， ドストエフスキ

イがチェーホフとエイゼンシュテインという異なるジャンルの作家に手渡したものが，いったい何であったのかとい

う問題が論じられている。

序論 ロシア芸術学の課題，第一章 ドストエフスキイの近代概念

この論考の主題である「美J，í芸術J. そして「哲学」という観念は， もともと西欧的なものであり， ピヨートル大

帝の改革に始まるロシア近代において初めて人々の意識にのぼってきたものである。しかしこの移植された西欧風の

美の哲学，あるいは芸術の哲学は，十九世紀に至ってもロシア思想史の主流としては育たなかった。哲学的な美の思

索に代わって，当時のロシアにおける芸術思想を代表していたのが，べリンスキイらの文芸評論の世界であった。そ

の根としてあったのが，カラムジンやソロヴイヨフのロシア史研究，そしてプーシキンの詩によるロシア語の変革で

ある。しかしこれらの文芸評論も結局はドストエフスキイの出現を準備したにすぎなかったのである。ロシア哲学の

特殊な表現の方式，それは抽象的な思考によって表現することに長じず，つねにものの具象性を志向し，感性的実在

の力を借りて思想を表現する方式である。すなわちロシア独自の哲学的な思想は，小説というジャンルで深められて

円
。
F
h
J
V
 



いったのであり，その典型を論者はドストエフスキイの小説のうちに見出だしている。

第一章は四節(I小説『罪と罰』の位置と構造， IT ドストエフスキイの美的理念， m ロシア文学における近代

的美意識， N rカラマーゾフの兄弟j) からなっている。 ドストエフスキイがその創作の世界において追求したのは，

「無限の感覚主義を蔵した無限の理想主義」であったといえる。ここからドストエフスキイの作品のすべてに通底する，

対立的な二元的構造が現われる。論者によれば，これを調和の方向に持ち進めようとするところから発現するのが，

ロシア近代の美意識であったという。さらにこの二元的対立の意識の根底に潜むものを， ビザンティン以来のギリシ

ャ正教的世界観とピヨートル大帝以来の無神論的世界観の対決という歴史的な図式を透して解釈を試みる。 ドストエ

フスキイは，近代的な自我の確立という視点から，このテーマを実存的な手法によって描き出そうとしたのである。

しかしそこに示されたのは， I自我(主体性)の確立即自我の解体という無限運動」であった。論者は，ドストエフス

キイが『罪と罰』を契機に獲得した，モザイク的に分裂し増殖していく独特の自我の表現手法の展開を，さらに『白

痴』から『カラマーゾフの兄弟J に至る分析を通じて跡付け， ドストエフスキイの小説のうちに収数されていくロシ

ア近代の美意識の何たるかを究明しようとしている。

トルストイが『芸術とは何か』で語ったように，元来ロシア語では美という言葉によって判断されるのは，対象が

視覚的に好ましく映ずるかどうかということに限られていた。その中で， ドストエフスキイはあえて『白痴』におい

て「美しい人」を描こうとしたのである。人間の行為を通じて認識される美のイデーがいかに現われるかを，論者は

「美しい人」の象徴であるムイシキンを中心に繰り広げられる世界から抽出された二つの章句，つまり「美は世界を救

う」と「美は世界を転換させる」に注目することによって解明を試みている。ラスコーリニコフとその分身ともいえ

るスビ、ィドリガイロフのイメージに投影された近代的自我の葛藤を，美によって救済しようとした企てが『白痴』の

主題となっていると論者は考えている。しかしこの美もまたドストエフスキイにおいては，上述の二章句に象徴され

るように，再び埋念的な美と現実的な美へと分裂せざるをえなかったのである。ドストエフスキイの多産な想像力の

なかで，統一と解体を繰り返すこの無限運動は『カラマーゾフの兄弟』に至って美の領域から，より純粋な聖性の領

域へと上昇していったのだと見ることができょう。 ドストエフスキイは自らが生きた時代の現実の避けがたい分裂と

矛盾の意識を，絶えず創造の始原たるー者に還そうと努力を重ねている。そのかぎりにおいて， ドストエフスキイの

姿勢はむしろ反近代的であると言わねばならない。

論者はドストエフスキイの芸術における近代性を次のように結論づけている。ドストエフスキイは「制作において，

ロシアの正教思想およびロシア中世における美的理念を深めることによって，反近代の姿勢をとり，その姿勢が自ず

から西ヨーロッパの近代文学の中に伍して独自の近代概念の保有者としての位相を獲得できるようになったのである」

と。この観点から，ロシア思想の根幹をなす中世以来の非合理主義の伝統が，西欧近代の合理主義との対決の相にお

いて最も鮮明に浮き彫りされているのが， rカラマーゾフの兄弟J であったとされている。

第二章 ロシア芸術における民族性

第二章は三節(I ロシア芸術の構想， IT ロシア宗教建築の民族性について一ロシア史とロシア芸術-， m 鬼気
と精霊)からなっている。 ドストエフスキイの文学の分析を通じて析出された芸術におけるロシア的なるものを，論

者はもう一度『白痴』において展開された，本来西欧的な「美の哲学」との関連で検証を試みている。そこで確認さ

れたものは， ドストエフスキイの言葉によれば，現実の暗閣のなかでの実存的な「純粋な一瞬」において現われる「美

と祈り J，つまり「美即聖」の境地である。この小説の展開のなかで生じる垂直方向への「一瞬の転回」を，論者は絶

えず自らを反努しつつ眺める独自という， ドストエフスキイ独特の表現のうちに読み取ろうとしている。

十九世紀のロシア芸術史の流れのなかで，美的理念を深化拡大するのに大きな力となったのが，このドストエフス

キイ，そしていま一人がトルストイであったことは何人も認めるところであろう。ところが芸術の理念と現実の関わ

り方から見ると， この両者には大きな違いが認められる。ドストエフスキイが外的現実を自らの内的現実へと求心的

に関わらせ，一切を自律的な芸術作品の内部構造に組み入れ融和をはかったのに対して， トルストイが重視したのは

外的現実であり，やがてそこから作品を構成する美的理念との聞に亀裂が生じてくる。晩年のトルストイは，西欧近

- 57-



代芸術と美学のすべてを否定し，原始キリスト教の世界に帰るべきことを自らの実践を通じて主張し，素朴な聖書と

民話に帰る心を説いたのである。

このトルストイの反近代的姿勢は， ドストエフスキイのそれとは異なるものである。 ドストエフスキイの芸術の根

底には，ロシア中世のギリシャ正教的思想とこれに裏打ちされた美的理念を認めることができる。これに対して， ト

ルストイにおいては，中世に対する思想的あるいは宗教的配慮が抜け落ちており，直接初期キリスト教の素朴な信仰

の世界と結び、ついている。これはかつてのロシア・ソビ、エト文学に内包されたヒューマニズ、ムの概念、とも容易に重な

り合う性質のものであったとも言える。

この両者の芸術における反近代的姿勢によって示されるロシア的なもの，あるいは「ロシア芸術における民族性」が

視覚的に形象化されたものが，ロシア的原風景に欠かすことのできない聖堂建築の上部を飾る円屋根(クーポル)で

ある。「ロシア宗教建築の民族性について」という論考は，このクーポルの形態と構成の変遺について論じたものであ

るが，比較芸術学的視点から，これまで分析してきた文学の世界との心象的な連関が主題的に考察されている o たと

えば論者は，このロシア建築の独特の形態を『戦争と平和J に登場するロシア農民プラトン・カラターエフの円い形

象に重ね合わせて解釈を試みたりもしている。また初期の単頭式の簡素な寺院形態に， トルストイ的なロシア的古代

のイメージを，そしてまた多頭式の寺院の円屋根の群がる表象のうちに， ドストエフスキイ的なロシア的中世のイ

メージを象徴的に読み込むことも可能であろう。

第三章劇的なるものの形成，第四章映像への視座

第三章は二節(I r悪霊1 II r桜の園』と白鳥伝説)から，第四章は三節(I エイゼンシュテイン以前， II 哲学

と映像， m 映像の成熟)からなっている。チェーホフと同時代の演出家メイエルホリドは次のように語っている。「文

芸家になろうとすればするほど劇作家になる人がいる。たとえばドストエフスキイだ。彼はその言語活動のあらゆる

面で，そのシステムと方法を挙げて演劇のごとく表現したのである」と。事実ドストエフスキイの小説は，難解であ

るにもかかわらずよく劇化されている。しかしその中でただ『悪霊』だけが劇化の成功例が少ない。すでに見てきた

ように， ドストエフスキイにおいて哲学的思索と芸術的表現は一体のものであり，そこに論者はロシア近代の芸術学

の可能性を探ってきた。ドストエフスキイの作品は， í哲学としては能うかぎり具象性を帯びていると同時に，文学と

しては能うかぎり抽象性を帯びている」という。これがドストエフスキイの作品に内在する最も根源的なシステムの

二重性であろう。『悪霊J は言葉を媒介として，この緊張関係が限界にまで高まったところから生み出された作品であ

り，そこにこの作品の劇化の困難さがある。

同様の困難さが，チェーホフの中期以後の作品，とりわけ最後の戯曲である喜劇『桜の園』の解釈についても指摘

される。これこそが，チェーホフがドストエフスキイから受け継いだロシア的なものであると，論者は考えている。

この問題を示唆しているのが，再びメイエルホリドである。メイエルホリドはすでに，この戯曲の初演に際して，モ

スクワ芸術座の自然主義的演出による喜劇としての表層下に潜む象徴的な悲劇性を見抜いていたのである。それは『悪

霊』の劇化の困難さの視点を倒逆した見方，すなわち劇的なもののうちに「特殊な抽象性」を見て取ることであった。

こうした解釈，そして演出の鍵となるのが，ファーガソンらも指摘しているように，背景の濃さによって濃縮された

悲劇性が感知される第二幕である。さらにあの「一瞬の転回」を観客に暗示するのが，第二幕と第四幕にチェーホフ

が忍ばせた一つの音の効果で、あると論者は述べている。さらに論者は， これまでほとんど触れられることのなかった

この音色を，古来の「白鳥伝説」と結び、つけることによって，この戯曲の象徴的解釈の可能性の論理を補強している。

一つの宇宙あるいは世界の理念を表現する，芸術におけるロシア的なものの構造はきわめて特殊なものがある。こ

こで再び， ドストエフスキイの芸術表現にヒントを得て書かれたメイエルホリドの「劇場論」が取り上げられる。こ

の劇場解釈こそ，ロシア的なものにおいて劇作家チェーホフと映像作家エイゼンシュテインを媒介するものであると

いう。この論考は，劇場と演劇の相関関係について観客の視点を中心に考察したものである。ここでメイエルホリド

は徹底して観客の自由な，あるいは自然な視点を擁護しようと努めている。そこから一見無秩序な断片の累積とも見

える，ロシア的芸術の独特な構造が導き出されてくる。すなわち異なるイメージの積み重ねは，実はそれによって互

Q
U
 

F
O
 



いに世界を表象するというライプニッツのモナドにも似た関係において眺められるのである。これがロシア芸術にお

ける「細部における主題J，あるいは作品を構成する「細胞における様式」というものであり，イメージの異化作用に

よるエイゼンシュテインのモンタージュ技法も，従来のように単純にモダニズ、ムの側面からのみ論じられるべきもの

ではなく，こうした芸術表現におけるロシア的なものの伝統の継承という観点から再認識されるべきであると，論者

は主張するのである。

論文審査の結果の要旨

これまでもロシア文学や演劇，映像におけるモンタージュ理論，また中世の聖堂建築やイコンの問題についての個

別的研究はあっても， ジャンルを越えて学際的な視点から美と芸術におけるロシア的なものの何たるかを美学の問題

として尋ね，これを体系的に理論化しようと試みた研究はほとんどその例を知らない。ロシア固有の美学思想といえ

ば，マルクス主義の美学，あるいはそこから生じた社会主義リアリズム理論が想起されようが，ロシア・ソビエトの

社会主義体制の崩壊という現実を前にしてその理論としての有効性が問題視されるのは免れえない。こうした状況の

なかで，かつて反近代的なものとして一面的に退けられる傾向にあったロシア的中世あるいはギリシャ正教的世界観

を改めて芸術史の視野に収めつつ， ロシア近代の芸術表現がそこから発現していった核として，論者が評価している

のがドストエフスキイの美的理念である。

もともとこの論文の構想は，論者の多年にわたるドストエフスキイ研究が中心となって成立したものであるだけに，

前半の「ドストエフスキイの近代概念j をめぐる論説には，さまざまな角度からなされた精織で的確な分析とともに，

全体のなかでもとくに説得力のある論理の展開が認められる。 ドストエフスキイの小説の二元的対立構造のうちに近

代的な美的理念の位相を見出だすとともに，この対立の構造をリアリズムとニヒリズム，ギリシャ正教的世界観と無

神論的世界観へと増幅させっつ，そこから芸術の歴史を貫く縦糸としてのロシア的なるものを紡ぎ出そうとした論者

の企ては，見事に成功しているといえるであろう。

論者は美学芸術学の研究者であるとともに，文学の実作者としての経験も合わせ持っている。この論文のなかでも，

論者の詩人としてのすぐれた言語感覚が随所に現われているが，その長所が遺憾なく発揮されているのが「鬼気と精

霊」の章であろう。だが一方でこれがときとして，概念規定の暖昧さや論理の飛躍につながるところがないわけでは

ない。しかしまたこのすぐれて直観的な洞察力こそが，文学から発して，絵画，建築，演劇，映像に及ぶ広範囲な比

較芸術学的な解釈に基づく学際的研究を可能にしたのだともいえるであろう。しかしなお学際的研究というのであれ

ば，チェーホフの『桜の園』を論じた際に，チャイコフスキイとの連関で音楽の問題に若干触れた箇所がないわけで

はないが， この民族的個性豊かなロシア音楽をからめた視点からの問題へのアプローチもまた望ましいところであっ

た。

後半のドストエフスキイの二元性を劇的なものとして捉えるところから展開した，チェーホフの演劇，エイゼンシ

ュテインの映像論についての分析も，きわめてユニークなものである。とくにモンタージュ理論を，従来のようなモ

夕、、ニズ、ムの文脈とは別個に， ロシア的な伝統にさかのぼってなした解釈は，これまでだれも思いも及ばなかった斬新

な見方を提示したものとして評価できる。このエイゼンシュテインのモンタージュ理論にも如実に反映されていると

いう，イメージの積み重ねによるロシア的芸術表現を「オブラズ」という言葉と重ね合わせることにより，ロシア芸

術に固有な様式概念を跡付ける可能性があると論者は述べているが，そこにこの「序説」からのさらなる研究の発展

を期待したいところである。

以上見てきたように， この論文はロシア芸術学の研究に新たな歴史的解釈に基づく展望を開き示したものとして，

高い評価を与えることができる。よって本審査委員会は本論文を，博士(文学・論文)の学位を授与するにふさわし

いものと認定する。

-59-




