
Title 本邦室町時代禅林文学における継承と展開

Author(s) 中本, 大

Citation 大阪大学, 1997, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/40108

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



氏 名中本

< 1>

大

博士の専攻分野の名称 博士(文学)

学位記番号第 1 2 893 号

学位授与年月日 平成 9 年 3 月 25 日

学位授与の要件 学位規則第 4 条第 1 項該当

文学研究科国文学専攻

学位論文名 本邦室町時代禅林文学における継承と展開

論文審査委員 (主査)

教授伊井春樹

(副査)

教授後藤昭雄 教授天野文雄 助教授荒木 浩

論文内容の要旨

本論文は，室町時代前期，とくに応永・永享期に活躍した，惟肖得巌と江西龍派を中心に，禅林文学の継承と展開

にかかわる問題を考察したものである。従来， とかく五山文学史論においては，中巌円月・義堂周信・絶海中津といっ

た，鎌倉後期から南北朝期の禅僧たちによって築かれた五山文学を最高峰とし，以後はそれを継承するにすぎなく，

独自の文学を形成するにはいたらなかったとする評価が一般的であった。近年，新しい視点から五山文学の見直しが

求められており，成果も生み出されているが，本論文はそのような流れのーっとして位置づけられるようで，後世

「叢林四絶」と敬慕された禅学のうち，惟肖得巌と江西龍派との文学史的意義や系譜を詳細に明らかにした内容であ

る o とりわけ，大陸の文学を摂取して生み出された五山文学の，日本文学史に占める意義を究明するだけではなく，

中国文壇の同時代的動向や，本邦の歌壇・連歌壇・画壇・能楽界といった，さまざまな文芸・芸術領域との交流関係

の親疎によって，詩題定着の契機がそれぞれ異なる点に五山禅林文学の特質があることを論証していく。

論文の構成は，前後に序章と終章を置き，本論は三章六節の， 400字詰原稿用紙にしておよそ440枚ばかりからなる。

第一章「惟肖得巌の詩興とその継承」では，惟肖にとくに注目し，彼を鳴矢とする詩題の定着や，その詩題の他領域

への影響を考察することにより，禅林における特異な役割を検証していく。

第一節「本邦禅林の「韓王堂雪」詩における李煙詞の受容をめぐって一「五山文学と填詞」続詔一」では，中国元

代の総集『皇元風雅」後集所収， r十雪題詠」連作の冒頭に位置する「韓王堂雪」詩への惟肖の追和詩の性格を考察

する。惟肖が次韻した李草菌の「韓王堂雪」は，李煙による亡国の君主の運命を詠じた作が用いられる。しかし，惟

肖の詩には，太祖の太平を謡歌する祝賀に終始した内容となっており，李煙詩に表現されていた非情な運命の内容は

詠まれていない。惟肖が原典の填詞を知らなかったわけではなく，左遷によって長楽寺の住持となっている身にとっ

ては，意図的に亡国の悲嘆に同情する姿勢を排したことによる。これ以後の「韓王堂雪」詩は， r皇元風雅』原典の

李煙詞を充分に生かすことなく，惟肖によって形成された類型的な詠作が主流を占めてくるようになる O

第二節「本邦禅林における「李及」像」は， r皇元風雅』所収「十雪題詠」中の惟肖詠「李及郊雪」に関するもの

で，五山禅林において独自に獲得されるにいたった詩材の様相を論じる。杭州大夫であった李及の故事が，宋初の隠

逸詩人であった林連を詠じる際の題材として五山禅林では用いられるが，惟肖と同時代の西胤俊承にも「李及郊雪」

の七絶があり，この二人の周辺から，講説の場を通じて，建仁寺霊泉院友社の瑞渓周鳳や南江宗況に伝えられていっ

たとする O 以後の禅林においても，李及の名は林通とともに語り継がれ，高潔な人物として享受されるが，その源流

-1-



には惟肖の「十雪題詠」が存在していた。

第三節「本邦禅林における橘史説話の受容について」は，唐代の伝奇である「橘中仙」の説話が『竹林抄』の付句

に見られ， r竹聞』等の古注にも指摘されるが，これは五山文壇における享受が，連歌壇で継承されるにいたったこ

とによる。中国の末末には，すでに橘史説話は商山四蛤に付会して一般化し，元末明初になると画題の隆盛とともに

詩作に用いられるようになるが，その詩壇の動向を敏感に受けとめたのが留学僧の絶海中津などであった。大陸での

詩作や画題の隆盛を承け， 日本で「四陪囲碁図」題の詩作を普及させたのが惟肖得巌である O 惟肖は橘史の詩題を確

立し，後世の五山禅林へ大きな影響を与えたともいえよう。このように，室町時代前期の禅林文壇において，惟肖が

新しい詩材の獲得と定着に関して， もっとも大きな影響力を持った作家であったといえよう。その惟肖について，連

歌師の心敬は『ひとりごとJ において詩聯句の名匠と評し， I日本にて此二，三百年の此かた並べて云ふべき人なし

と也」と称賛する O このような評価があることは，心敬及びその周辺と五山禅林との結び‘つきがあったことを予想さ

せ，橘史説話が連歌の世界へもたらされる契機となったものと思われるO なお，五山では惟肖以後， I四陪囲碁図」

としてすっかり陳套化し，他の文芸ジャンルにも受容されていった。

第二章「江西龍派の詩風とその展開」では，門下の学徒をして「詩尊宿」と言わしめ，艶麗な作風によって一家を

なした江西龍派の詩風を検討するとともに，彼に連なる建仁寺霊泉院友社の詩僧の偉業についても考察するo また，

杜牧詩や『三体詩』等の講説に大きな足跡、を残した江西の古典解釈の方法とともに，和歌の利用なども含めた禅林文

芸の多様性の一端を明らかにしていく。

第一節 11多情」孜一江西龍派詩に見える詩語の解釈をめぐって -J は，江西の別集に頻出する「多情」の解釈を

端緒に，その詩語が，江西以前の古典解釈とは異なる，彼の個性の表出した表現であることを指摘する。「多情」の

ことばは平安時代にすでに大陸からもたらされ，白居易の影響もあって「多恨J I多感J I多愁J に通じる表現として

受容されてきた。しかし，江西が「多情」を恋情と解する独自の詩語解釈を示すことによって艶詩としての位置づけ

となり，それを継承したのが希世霊彦であった。江西が解釈の根拠としたのは，五山で重用されていた『韻府群玉J

での， I多情」が「淫情」を示す用例としていることによっており，その詩語が建仁寺霊泉院周辺で継承されてし、く。

「三体詩幻雲抄』に引用される，杜牧詩「江南春J 絶句の江西の解釈によると，杜牧の艶聞を眼目とする説を示す。

江西にとって，杜牧は「多情」と表現する対象であったわけで，その解釈を通じて江西の詩作に多用される「多情」

も理解されてくるのである o r三体詩J の江西による杜牧詩の講説により，五山における杜牧像は社会性や史家とし

ての側面は欠落し， I淫色」の姿を描くことに類型化していった。このように，禅林において，新しい詩語の獲得と

継承には，講説の場での江西龍派の果たした役割が大きかったことを示しているであろう。晩唐の詩人杜牧への共感

と， I多情」としての人物像は，江西の門生で，後に五山を離れたー休宗純の詩作にもっとも顕著に継承され，結実

していくことになる。

第二節「一休宗純の杜牧賛について-建仁寺友社の影響と継承-J は，一休の『狂雲集』中の杜牧賛の詩語につい

て，その典故を手がかりにしながら，五山禅林における杜牧像の形成について論じる o 一休の「賛杜牧」七絶の典拠

詩は「華清宮三十韻」の五言古詩だが，この書は当時入手が困難だったため，それを引用した簡便な書として編まれ

た『詩人玉屑』に拠ったのであろう。この書は，詩話を中心にして，史書・小説などから詩作の指針となる言説を抜

き出して編纂しており，実作の手軽な手引き書として五山では広く読まれていた。当時にあっては，杜牧は李白や杜

甫よりも高く評価されていたわけではなく，中晩唐の群小詩人の一人の扱いにしかすぎなかったものの，一休がとく

にとりあげて詩作したことは注目すべきである。杜牧詩に親しんだのは，義堂周信や絶海中津であり，その薫陶を承

けた江西龍派など建仁寺友社の詩僧たちであった。とりわけ杜牧集享受は江西龍派によって一応の集成がなされ，杜

牧像は「風流」の人物として促えられた。ー休が杜牧を好んだのは，江西龍派に学び，五山から出奔してー休に兄事

した南江宗況とのかかわりによるのであろう。五山では画一的な杜牧像が継承されていくが，一休はより豊かな姿と

して造型し，独自な作風を形成したといえる o ただ， このような理解の背景には建仁寺霊泉院友社の江西龍派や南江

宗況などとの交渉が存し，そこでの杜牧像がより拡大されたわけで，一休も五山文学史との大きなかかわりがあった

と長日られるであろう。

第三節「禅僧と和歌- r三体詩幻雲抄』に見る和歌記述一」は， r云体詩』の注釈史において， もっとも尊重され

る江西の説は，月舟寿桂『三体詩幻雲抄』に収載されるが，それによるとしは‘しば和歌を証例とする解釈が引用され

-2-



る。正当な漢籍を題材とし，かっ師説を披露する場でもある講説において，他の文学領域に対する禅僧の興味を反映

し，新たな訓みや解釈， さらには「伊勢物語J にかかわる荒唐無稽ともいうべき説話までも生成するといった状況を

考証する。このような講説の場での漢籍以外の知識の展開というのは，中世における学問体系を考える上での大きな

視点、になるであろう。

第三章 iT鉄拐仙」像の受容と定着」では，詩題の受容や定着に関与した特定の人物の業績を称揚するのではなく，

異なる位相の契機によって受容された詩題が，文壇に定着するための経緯を考察するo 即ち，中国の詩文壇の評価と

は必ずしも一致しない，本邦独自の価値観に拠って受け入れられた題材のあることを， I鉄拐仙」を例に検証する。

結論的には， r道蔵J 等に収められる各種の仙伝には見いだせない「鉄拐仙」像が本邦に定着するにいたった背景に

は，中国元代の雑麗IJ等の詩章はなんらの影響力を持たず，むしろ，中国元代の画家，顔輝筆の画像の喚起するイメー

ジがあまりにも強かったため，画題に触発されるかたちで，後に詩題として定着したことを論じていく。

室町期物語の「不老不死つぎれの錦J では，鉄拐はくろがねの拐(かせづえ)を持ち，高い巌に腰をかけ，薬の袋

を結び，虚空に向かつて長大息する姿として受容される o このような鉄拐仙像は，中国の正統な仙伝などに見ること

ができないが， 日本ではむしろ『文明本節用集J などに指摘される，元代の画人顔輝の鉄拐仙図が大きな影響を与え

たのであろう。この画像は日本に伝えられ，現存する作品でもある。五山禅林では賛詩も付されるようになり，狩野

派等の重要な画材となり，室町後期以降の文学作品にまで登場するようになる O いわば，鉄拐仙は画題が先行し，後

に詩題に取り込まれるという過程を経て定着したといえる o 伝統的な文学観からすると，価値が高いとはいいがたい，

正統な典籍によらないこうした作品が，希世霊彦や横川景三，景徐周麟等の五山学僧の別集に収められていることは，

五山文学ないし禅林文壇を知る上においては大きな意味を持っているといえよう。

終章では， これまで論じた内容を総括し，本論文の研究上の位置づけと意義，さらには今後の展望についてあらた

めて触れる。五山文学研究は，大陸文学の移入だけを眼目とした，禅林の閉じられた世界を考察の対象にはできなく，

歌壇・連歌壇， さらには画壇・能楽界といったさまざまな領域との，各年代ごとの交流関係の親疎によって，詩題定

着の契機を検証していくことが必要になってくる o この方法の重要性はさらに推進すべきであり， これによる成果の

達成により中世文学史も書き換えが必要になるであろう。むしろその視点を持つことが， I五山文学史」の構築にも

つながってくるはずであると論じる。

論文審査の結果の要旨

臨済宗の五つの大寺院が定められたのが鎌倉時代末期，それを五山と称し，鎌倉だけではなく京都にも設置され，

これらの諸寺を頂点とした制度が確立したのが南北朝末期から室町時代初期であった。三段階ある寺格の最上位の五

山に，中世漢詩文のすぐれた禅僧が輩出し，そこで生み出された作品を五山文学と呼ぶ。ただ， これには五山制度内

の僧たちの漢詩文に限定する狭義と，一休なども含めた五山以外の禅僧の作品をも称する広義とが存するが，筆者は

より広い視野のもとに五山文学を論じていこうとする立場にある D

五山文学の隆盛期は南北朝から室町前期にかけてであり，留学する僧も多く，大陸との盛んな交流のもとに，中巌

円月，義堂周信，絶海中津といったすぐれた学僧たちによって膨大な数の作品が作られていった。応仁の乱を境とす

る室町後期になると，横川景三，万里集九，景徐周麟，月舟寿桂などといった詩僧が出現して数多くの漢詩集が編纂

されていくものの，庇護をしていた室町幕府の崩壊とともに，やがて五山文学も衰退していくことになる。このよう

な五山文学史の概観において，室町初期に位置する禅林における文学活動の評価は，前代の継承にすぎなく，独自性

はあまりないとし，特異な存在の一休宗純を除くと，それほど注目されることはなかった。筆者はむしろその時代に

焦点を当て，江西龍派を筆頭とする建仁寺霊泉院友社の禅僧による作品の特色を分析し，新たな詩題の獲得に努め，

禅林だけではなく広く文壇にまで定着させた惟肖得巌の作品に迫る。たんに個人的な作品の追究に終始するのではな

し多人数の参加のもとでの講説や聯句会の場で語られた内容の意義を明らかにし，そこから同時代の歌壇や連歌壇，

さらには画壇とのつながりにまでいたる。

それまでの五山文学は，禅宗という大陸の宗教を学ぶために，習得した語学力も文章力も宋や元の人々にひけをと

-3-



らない力をそなえていたに違いなく，そのような学僧たちによって生まれた漢詩文は，中国人と変わらぬ作風と作品

を残すにいたったとして評価されてきた。しかし， この時代になると日本の風土に定着し，詩題も内容も大陸とは異

なってくるのは当然で，和歌や連歌とのかかわりも，それだけ五山文壇の多様性を示すことを意味してくる。中国文

壇の動向を目にしながらも， 日本のさまざまなジャンルとの交流の親疎により，五山文学は独自の領域を形成していっ

たはずで，その特質を明らかにするとともに，中世文学における五山文学史の書き換えをも意図したのが，本論文の

主旨でもある。

五山文学というのは，国文学の歴史においてはきわめて特異な存在として扱われ，わずかなページが割かれて説明

されるに過ぎなかった。平安朝の漢詩文は近年活発に研究も進展し，和歌や物語文学との交流も盛んになされ，研究

者人口も増大しており，近世の漢詩文にしてもその重要性は早くから認識されて文学史における確かな地歩も確保し

ている o それらに比して，相対的に評価されてこなかったのが五山文学で，その作品はかなり知られていながらも，

研究となるといわば傍流の領域としてみなされる傾向にあった。しかし，当然、のことながら，文学作品として扱われ

るようになり，個々の作品の解読，作品の史的意義，禅僧たちの動向を背景にした展開など，ようやく研究者の注目

するところとなってきた。そのような流れを推進する一人に，筆者も位置づけられており，新進の学徒として認めら

れてきているのが現状であるD しかも，長期間にわたる五山文学の中でも，人々のあまり手を染めなかった室町初期

の人と作品に焦点を当て， í大陸文学の移入」という視点からだけではなく，禅林における漢詩文の成立とその背景

をさぐりながら，和歌，連歌，画題，能(謡曲)などとの関連を求め，主流とされてきた文学の動向と重ねることに

よって，五山文学の時代的な意義を求めていこうとしたところに，斬新な成果を得ることができたといえよう。

第一章では惟肖得巌を取り上げ，彼が定着させた詩題や他の領域への影響まで考察することによって，禅林におけ

る役割を明らかにしていく。とりわけ，五山での「橘中仙」説話が連歌の世界にまで用いられていた指摘は重要で，

禅林文学が孤立した存在ではなかったことの証左でもあろう。連歌壇や歌壇と五山とは相互に隔絶していたわけでは

なく，文学として交流があり，影響もしあっていたとなると，そのような視野をもって連歌や和歌も今後は考察して

いく必要も生じてくるであろう。第二章では江西龍派を検討の対象とし，多様な禅の語集を獲得した禅林の学僧は，

文学的な詩作に用いることばに関してはどのような過程で受容したのかを大きなテーマとして詳細な分析を進めてい

く。「多情」といったことばの概念の変遷，建仁寺霊泉院友社の存在の意義，またここでも五山と和歌とのかかわり

を『三体詩幻雲抄』から摘出していく。第一章・第二章と視点を換え，画壇とのかかわりを求めた.のが第三章の「鉄

拐仙j 像の受容と定着で，室町期物語から近世の近松や西鶴の作品にまで視野を広げて論じていく，研究方法の大き

さをも示している。

筆者の研究方法は，徹底した資料主義とも称すべき態度で，論の展開に必要な五山の資料を次々と例示し，中国の

広範囲な作品にも及び，さらに和歌や連歌，散文の例示にまで手を緩めることがない。該博な知識と，丹念な作品の

読みにより，まさにもつれた糸をほぐすように，当時の詩語の形成や詩題の伝播を解明してみせる o ただ，難をいえ

ば，大きな五山文学史を視野に入れてはいるものの，本論そのものはまだ限定された部分を論じているにすぎなく，

体系的なまとまりにまではいたっていなし」資料の制約にもよるのであろうが，今後さらにその方向で努力を積んで

ほしく思う。しかし，本論はきわめて刺激的で，意欲的な内容だけに，学界に禅益するところは大いなるものがある

であろう。本審査委員会は，本論文を博士(文学)の学位に充分ふさわしい価値を有するものと認定するo

-4 一


