
Title クビライとパクパ : 宗教教団を通じたモンゴルの中
国支配の実態解明に向けて

Author(s) 中村, 淳

Citation 大阪大学, 1997, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/40110

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



< 2 >

氏 名 中 村 ;享

博士の専攻分野の名称 博士(文学)

学位記番号 第 1 289 4 可Eコ

学位授与年月日 平成 9 年 3 月 25 日

学位授与の要件 学位規則第 4 条第 1 項該当

文学研究科史学専攻

学位論文名 クビライとパクパ
一一宗教教団を通じたモンゴルの中国支配の実態解明に向けて一一

論文審査委員 (主査)

教授森安孝夫

(副査)

教授 j賓島敦俊 教授東野治之 助教授荒川正晴

論文内容の要旨

本論文は， クビライが，大元ウルス(元朝)という国家の建設を目指すにあたって，チベット仏教僧パクパの能力

と知識を最大限活用しようとした側面を明らかにしようとするものである。本文は，序文，第 1 部( 3 章)，第 2 部

( 2 章)，結語からなり，枚数は， 507枚 (400字詰め換算)である。

序文では，モンゴル時代の「チベット」に関わる研究が，チベット史・仏教史の二つの方向から進められてきたこ

とを示し，それぞれについての研究史整理を行なうとともに，本論文の研究方法，視点，課題を設定する。

第 1 部第 1 章では，中国の河南省に立つ少林寺聖旨碑に刻まれたl日3世紀のウイク.' Jルレ文字モンゴル文と漢文とのパイ

リンカ

「国字」としてノパfスパ文字の作製を命じた1269年に前後して，聖旨をはじめとする公文書の書式を統一し，文書行政

を一層推し進めようとしていたことを明らかにした。

第 1 部第 2 章では， 1250年代に，前後 3 回にわたって行なわれた史上名高い「道仏論争」について論じる。まず，

皇帝モンケによって関かれた前 2 回の論争に関わる史料を，従来唯一の拠り所とされてきた「至元嬬偽録J (漢文)

以外に， フランシスコ修道会ルブルクの『旅行記J (ラテン語)と， 14世紀に成立したチベット年代記『紅史J とに

見出した。そしてそれらを総合的に分析し首都カラコルムにおいて，モンケ主催の宗教論争が，道教・仏教間のみ

ならず，キリスト教，イスラム教をも含む諸宗教の間で複数回にわたって行なわれた事実を明らかにした。つぎに，

開平府(のちの上都)において皇弟クビライが主催した1258年の第 3 回道仏論争について，パクパの著作やクビライ

の発令文(令旨)などによって再検討する o そして， この論争が単なる宗教論争ではなく， クビライが，ユーラシア

全域にまたがるモンゴル帝国の皇帝モンケによって委ねられた中国方面における施政方針を示す一大セレモニーとし

て行なわれたことを明らかにした。

第 1 部第 3 章では，少林寺聖旨碑に刻まれた 2 通のクピライの発令文(聖旨)を手がかりにして， クビライ登位

(1 260年)後の仏教界の構造について論じる o 1261年の聖旨は，曹洞宗の教団長らに対して，パクパのもとに華北の

仏僧を管轄するよう命じ，一方， 1268年の聖旨は，曹洞宗の大寺少林寺の住持に対して，やはりパクパのもとに河南

地区の仏僧を管轄するよう命じている。また別に， 1269年に曹洞宗の高僧がパクパの命令によって霊巌寺の住持となっ

たと，その住持自身の伝記が伝える o そして， これらに前後して， クピライはパクパを国師(1260年) ，帝師(1270

年)に任命しているのである。すなわち，クビライは，大都の万寿寺，河南の少林寺，山東の霊巌寺を拠点とした華

-5-



北仏教の最大勢力である曹洞宗の上に，チベット仏教のパクパを位置づけ， コントロールしようとしたのであった。

第 2 部第 l 章では，帝師の発令文である法旨(チベット語・漢文・モンコール語)を拠り所としながら，パクパ以後

チベット仏教の高僧が任命された歴代帝師の活動拠点に関する考察を行なった。法旨は，聖旨等と同様に一定の書式

をもっているため，発令者である帝師がいつ，どこで，それを発令したかがわかる。そこでそこから発令年次と発令

地のデータを抽出し操作を加えることによって，帝師が皇帝に従い，元の首都大都(冬都)と上都(夏都)の聞を季

節移動していた姿を浮かび上がらせた。つぎに，大都を発令地とする法旨のなかに， チベット文でMe tog ra ba'i 

sde chen po (花園大寺)，漢文で「大護国仁王寺」と具体的に記されているものがあることに着目する。そしてそれ

ぞれについて，チベット年代記および漢文文献の関連史料を検討し，それが同ーの寺院を指した呼称であったことを

明らかにした。すなわち，皇帝とともに両都聞を往来した帝師は，大都ではチベット語で、Me tog ra ba'i sde chen 

poと呼ばれた大護国仁王寺を居所としていたのである。さらには， この寺院が， 1270年すなわちノマクパの帝師就任

の年に， クビライによって建立されたチベット仏教様式の寺院であったことを明らかにした。

第 2 部第 2 章では，大元ウルスの歴代皇帝世祖クピライ・成宗テムル・武宗カイシャン・仁宗アユルパルワダ・文

宗トクテムルとそれぞれの皇后の肖像(御容)を納めた勅建寺院(神御殿寺)と，チベットないしチベット仏教との

関わりを探る D まず，これらの神御殿寺が全て大都地区にあっただけでなく，いずれもがクビライの建立にかかる大

護国仁王寺に雛形をもっチベット仏教様式の大建築であったこと，さらにそこに納められた御容の制作にはチベット

産の材料が使われていたことを明らかにした。また，従来，これらの神御殿寺には，建立者である皇帝や皇后によっ

て広大な土地等が寄進され，各々に寺院・荘園管理用の総管府という役所が置かれたことが知られていた。申請者は，

このうち， クビライの建立した大護国仁王寺の総管府のみが，パクパをはじめとする歴代帝師が統括した，大元ウル

ス治下の仏教界全体とチベット地域を管轄する特殊一級官署である宣政院の下属機関であったということを示す。そ

してさらに，法旨の分析を通じて，帝師とともに居留していたチベット仏教僧と総管府の役人が，同寺の寺産からの

税糧徴収にあたっていたことを明らかにした。

結語では，本論文で明らかにした，大元ウルス書式の確立，パクパを頂点とする仏教界の再編成，パクパの帝師任

命，太廟での仏事挙行，神御殿寺の建立等々の諸事が，大都の創建，パスパ文字の作製と頒布， í大元」という国号

の発布等々とともに，全てクビライの壮大な意図のもとになされ，互いに連動していたことを指摘し， クビライがな

' ぜ数ある宗教の中からチベット仏教を選び，パクパを重んじたのか，という最大の疑問に答える足がかりが築かれた

ことを述べた。

論文審査の結果の要旨

本論文は， クビライが，ウイグル・ムスリム・タングート・女真・契丹・漢人などの有能な人材をブレーンにして，

中国をその版図の一部とする大元ウルス(元朝〉という新型の世界帝国を建設する際，潜邸時代より関わりをもった

幾人もの諸宗教の高僧の中からチベット仏教サキャ派のパクパを抜擢し，彼を宗教的には尊崇しつつも，政治的には

十分利用して，大元ウルスの宗教的・政治的枠組みを築いていく過程を明らかにしたものとして，高く評価できるo

従来，モンゴル時代のチベットないしチベット仏教を対象とした研究は，大きく言って，二つの方向から進められ

てきた。一つは，チベット史の一時代としてモンゴル時代を扱うチベット史の立場からの研究であり， もう一つは，

モンゴル，特にクビライ以降の元朝が，歴代「中国」王朝に類をみないほど，仏教ことにチベット仏教を崇拝したこ

とに注目する中国(元朝)宗教史の立場からの研究である O しかしながら，同じ「チベット仏教」を対象とするチベッ

ト史・中国宗教史の研究は，いずれも興味の対象がそれぞれの歴史世界の枠内から大きく出ることはなく， また，チ

ベット語史料を中心とする前者に対して，後者は漢語史料のみにもとづく。そのため，両者は互いの成果を取り入れ

ることなく，ほぼ完全に独立して研究の蓄積を重ねてきた。

本論文の最大の特長は，以上の問題点を踏まえた上で，チベット語・漢語はもとより，モンゴ‘ル語・ウイグル語・

ペルシア語・ラテン語で記された文献に広く関連史料を求めながら，従来の中国宗教史の立場からの研究においても，

チベット史の立場からの研究においても，見過ごされてきた側面に光を当て，多くの新事実を掘り起こすとともに，

-6-



モンゴル時代史の研究に新たな展望を開いたことである D

第 1 の成果は，従来まったく知られていなかったモンゴル文・漢文の合霊碑である少林寺聖旨碑の研究を通じて，

モンゴル時代の発令文研究を大きく進展させたことである。従来の発令文研究は，言語学・文献学的なものが主流で，

その一つ一つを解読することに終始していた。これに対して，申請者は，同碑に刻まれた聖旨 4 通に詳細な訳注を施

すだけでなく，既知の発令文とあわせて総合的に研究することによって，モンゴル時代の文書行政の実態の一端を明

らかにし，さらに，一歩踏み込んで，同碑に刻まれた聖旨を歴史史料として十分に活用した。

第 2 の成果は，史上有名なモンゴル期における「道仏論争」を，モンゴ、ル時代史全体の脈絡の中でとらえ直したこ

とである。従来， この論争に関連するまとまった文献が，仏教側の『至元嬬偽録J のみであり，一方の当事者である

道教側には関連史料が全くないため，場合によっては論争が実際に行なわれたことさえ疑われてきた。これに対して

申請者は，まず『至元締偽録」に収められた皇帝モンケと皇弟クビライの発令文に着目し，少林寺聖旨碑の分析を通

じて明らかにしたモンケ時代からクビライ時代にかけての発令文の著しく定型化した書式と対照することにより， こ

れらの発令文の信窓性を確認し，その史料としての有効性を示した。そして，従来の研究では用いられていない非漢

語史料を活用し， í道仏論争」が実際に行なわれただけでなく，さらにそれが単に道教と仏教の間の問題ではなく，

幾つもの宗教間に行なわれた論争の一環であったことを明らかにした。

第 3 の成果は， クビライのパクパ登用の政治的・宗教的意義を，従来とは異なる角度から明らかにしたことであるo

クビライは，チベット以外の地域においては何らの基盤も持たないパクパを華北仏教の最大勢力である曹洞宗の上に

位置づけることによって，その功績に報い，同時に彼の権威をいっそう高める一方，パクパを利用して自分を仏教思

想の金転輪聖王とみなすシステムを構築させ，世界の帝王としての権威付けを行なわせたのである o

第 4 の成果は， これまで全く不明とされてきた大都における歴代帝師の活動拠点が大護国仁王寺であったこと，そ

して帝師が皇帝とともに季節移動していることを明らかにしたことであるo そしてそこからさらに，大護国仁王寺と

宣政院との間の「チベット=コネクション」とでもいうべき極めて密接な関係をえぐり出した。このことによって，

花園大寺と大護国仁王寺が同一の寺院を指した呼称であったとする結論を揺るぎないものにした。従来，大都の神御

殿寺を含む勅建寺院の存在は，元朝皇帝の崇仏の象徴のーっとされ，大護国仁王寺も単にそのひとつの事例とされて

きたにすぎなかったが， ここに大護国仁王寺が他よりぬきんでた重要な位置を占め，大都をチベット密教独特の雰囲

気に包み込み， クビライを真に世界の帝王として人々の目に焼き付ける様々のパフォーマンスの中心にあったことを

明らかにした。

本論文は， クビライとパクパの実績を，幾多の先行研究を着実に踏まえたうえで，それをモンゴル時代史全体の脈

絡の中でとらえ直そうとした意欲的な業績であり，本審査委員会は，本論文が博士(文学)の学位にふさわしいもの

と認定する。

一 7-




