
Title 儒墨の思想史的交渉と孟子思想の構造についての研究

Author(s) 吉永, 慎二郎

Citation 大阪大学, 1998, 博士論文

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/40964

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



氏 名
い
い
且
ロ

<15>
なが しんじろう

永 慎二郎

博士の専攻分野の名称 博士(文学)

学位記番号第 13990 号

学位授与年月日 平成 10 年 3 月 25 日

学位授与の要件 学位規則第 4 条第 2 項該当

学 位論 文 名 儒墨の思想史的交渉と孟子思想の構造についての研究

論文審査委員 (主査)

教授加地伸行

(副査)

教授山形頼洋 助教授湯浅邦弘

論文内容の要旨

周代末期の戦国時代を代表する思想家孟子については，孔子の思想の継承者であり墨家思想、の批判者とする思想史

的位置づけが定説となっている o しかし，本論文は，孟子と墨家との思想の交渉過程を追究することによって， こう

した通説を批判的に検討し，孟子の思想史的位置を新たに提示せんとするものである。

全体は，孟子思想、の研究史を概括した序章に続き， r墨家と孟子の思想史的位置J r墨家と左氏学派一命と非命-J

「孟子の王道論の形成と構造J r孟子の仁義説の形成と構造」の 4 章から成る。分量は， 400字詰め原稿用紙に換算し

て，約960枚である。

序章では，従来の孟子思想の研究史をまとめ，そこに構造的に見られる朱子学的思考の呪縛を指摘する。即ち，経

学的あるいはその近世的展開である朱子学的な思考の枠組みが，今なお研究者の思考を制約していると説く。これに

対して，論者は，<いわゆる「邪説」である墨家の批判者としての孟子>という従来の視点よりはむしろ，<墨家思

想の批判的受容により自説を展開する孟子>という，孟子が墨家から被った思想的影響に注目するという視点に立つ

必要性を主張する。

また，孟子の思想史的理解が経学的朱子学的思考を脱却しきれなかった研究上の具体的原因として，戦国前半期の

思想史研究の根本資料として信頼し得ると考えられてきたのが『孟子』のみであったという状況を指摘している。そ

の上で，それを打開する方策として， r墨子』や『左伝』の資料的価値の再吟味と活用とを提唱している。

これを受けて，第一章「墨家と孟子の思想史的位置」では， r墨子』の成書年代を体系的に提示した渡濯卓氏の研

究を批判的に検討しつつ，孟子の思想形成に与えた墨家思想の影響について論じている O 即ち，墨家の立場のーっと

して著名な「兼愛」の語を記した『墨子J 兼愛下篇が孟子に先行すること，この兼愛下篇のテキストを成立させたの

が「高民系墨家」という集団であると推定されることを指摘し，さらに，孟子の「聖人」概念の展開に墨家の「聖王J

概念の介在があることを明らかにして，孟子の思想、形成に与えた墨家思想、の大きな影響について具体的に論じている。

そして，本章末尾では， これらの考察結果を基に， r墨子』十論の成立時期を新たに提示するとともに， r高民系墨家」

が斉の地方を中心 lご活躍した「斉墨」であることを論証している。

なお， r高民系墨家」とは， r墨子』尚賢中篇・尚同中篇・天志中篇において特異的かっ多量に使用される「寓民」

の語に注目した論者が，それら中篇の思想、を生み出した墨家集団の存在を推定し，それを計量的立場から「寓民系」

と仮称した上で，孟子に思想的影響を与えた墨家集団がこの「高民系墨家」であると推測したものであるO

-38-



第二章「墨家と左氏学派一命と非命ー」では，論者が注目する今一つの文献である『春秋左氏伝J の成書年代を推

定しつつ. r左伝J における「命」の思想、と墨家の「非命」の思想との関係について検討している o r左伝J について

は，平勢隆郎氏の『新編史記東周年表』の考証によって，同書の戦国中期の文献資料としての信恵性が確認されてい

るが，ここではさらに， r左伝』が<春秋><左氏春秋><左伝>という成書年代を異にする三層のテキストから構

成されることを推定し，孟子がこの内の前二者を見ていた可能性を指摘する o

こうしたテキスト分析を基に，墨家が批判攻撃する「命」の思想がこの<春秋>のテキストに示される<天-王一

諸侯>という命の構造，即ち「先王の命」の思想に外ならぬこと， この周王朝の秩序の根幹をなす「命」の思想を否

定するものこそ墨家の「非命J (命の否定)の思想であること， この「非命」の思想が，諸侯がそれぞれ王を僧称

(称王)する事態となったことの思想的背景であることなどを論じている。そして， この「非命」の思想から「放伐」

の理論が形成され，また「命」の否定の後の秩序規範として「義」が構想され. r尚賢J (賢人を尚ぷ)に基づく「禅

譲」の理論が形成されること，さらに， この「義」をめぐる理論として尚同・天志・明鬼各篇に見える祭政一致型の

理論が登場するという墨家思想の構造を明らかにしている o

第三章「孟子の王道論の形成と構造」では， このような墨家思想隆盛の時代にやや遅れて登場した孟子が，いかな

る王道論を構築したかを検討している D まず，墨家の放伐論が天下的世界の王権交代論であることに根本的影響を受

け，孟子の政治理論が天下的世界の放伐理論へと展開を遂げ，王道論の理論的骨格が形成されたことを論じている。

次に，孟子の王道論に道徳主義的王道論と政治主義的王道論とのこつの側面があり，前者は伝統的共同体に基盤を置

く孟子本来の論理，後者は天下的世界の下の墨家理論を全面的に摂取して形成された論理であることを指摘し， この

二つの理論を統合したのが. r仁者無敵」という<仁の放伐論>であるが，伝統的共同体ならびに天下的世界とを共

存させるという無理があり，政治理論としては説得力を失うに至った，という孟子の思想の展開を説明している o

さらに，孟子の禅譲論批判と天の問題とを考察し，孟子は墨家の人為的決定に基づく禅譲論を否定し，禅譲を決定

する要因を民の帰趨と天の命という自然に帰そうとしたこと， ここには再び「命」の思想、の復活が見られるが，孟子

はその反面で禅譲という理論を維持していること， これは禅譲論を通して聖人の系譜を構想するためであって，王た

るに十分な徳を備えながら薦むる者無きため等の「命」の故に王たりえない聖人の系譜を構想し，そこに孔子も孟子

自身をも位置づけんとする意図からであったこと，などを論ずる。即ち，孟子における禅譲論が王権交代論とは別の

理念を付与されて儒家理論に取りこまれたことを明らかにしている。

次に， この王道論の問題と並んで‘重要な仁義説について検討するのが，第四章「孟子の仁義説の形成と構造」であ

る O ここでは，孔子，墨家，孟子それぞれの仁義説を再検討し孟子の仁義説が孔子の仁・義説，初期墨家の仁・義

説，高民系墨家の仁義説という思想史的展開の上に位置づけられることを論じているO 即ち，孔子の「仁」が自律的

道徳意志による道徳であり. r義J が国家共同体レベルの倫理で、あること， これに対して，初期墨家は天下的共同体

の道徳として「仁義」を併称し，既存国家を越える視点を明らかにしたこと，さらに寓民系墨家が天下を統治する視

点から「仁義」を天下的共同体の倫理として位置づけたという思想的展開を構想した上で，孟子がこの「仁義」を，

内面の性に根ざす先天的道徳性として把握するとともに，血縁共同体の倫理としても位置づけたという孟子の思想史

的位置づけを行なう。また，こうした比較分析を通して，論者は，孟子の後，天下的共同体という理想形に根拠を置

く墨家の「仁義」が法に取って代わられるのに対して，孟子の仁義説が血縁共同体を半永久的に保守する理論として

儒家の思想的覇権の基盤となって分裂して行くという孟子の思想の歴史的意味を指摘している。

論文審査の結果の要旨

本論文は，戦国時代を代表する思想家孟子の思想について，その思想形成の過程と思想の全体構造とを解明せんと

したものである。従来の研究における孟子の位置づけは.<孔子の思想の継承者>とするのが定説であった。しかし，

論者は，先行研究を丹念に検討しつつ，そうした定説が実は，道統を主張する朱子学的な枠組みにとらわれた固定観

念であったと指摘している o そして，墨家の思想と孟子の思想との比較を通して，<墨家の思想の受容者としての孟

子>という全く新たな思想史的位置づけを試みている o

-39 一



確かに，従来の思想史研究では，戦国時代の前期に隆盛し，孔子と孟子との聞に位置する墨家の思想、の解明が，大

きな課題として残されていたと言える o 本論文は， この墨家の思想、の体系的な理解に努めるとともに，それを手がか

りとして，孟子の思想を解明するという，極めて独創的な内容である o 本論文の意義は，まず，この点に求められる

であろう。

各章の内容に即して言えば，まず第一章において，墨家の思想について詳細な分析を行ない，最終的には， r墨子』

の「十論J (墨家の中心思想を記した兼愛・非攻・尚賢・尚同など十の論，それぞれ上中下の三篇から成る)各篇の

成立年代を一覧表として提示するに至っている。『墨子』十論の成立とその，思想、内容について体系的に考察したもの

としては， これまで，渡遺卓氏の『古代中国思想の研究』があり，ほぼ定説となっていたが，本草における論者の検

討作業は，渡遺説を大幅に修正するものとなっている o 渡遺説に対する初の体系的な批判として高く評価できょう。

第二章において注目されるのは，墨家の「非命」説に対する新解釈である。これまで， r墨子』非命篇に説かれる

「非命」の思想については，命定論(運命決定論)に対する批判を述べたものという理解が漠然となされてきた。こ

れに対して論者は， r春秋左氏伝』における「命」の思想、に着目し，その「命」の思想を，周王朝の秩序の根幹をな

す「先王の命」の思想、と捉えた上で， これを否定するのが墨家の「非命」の思想であると解釈した。また，そこから

墨家の「放伐」理論や「命」に代わる「義」という秩序規範が登場したことを明らかにしているo

また，第三章や第四章においても，孟子の思想の根幹をなす王道論と仁義説とについて，極めて興味深い推論がな

されている o 即ち第三章では，孟子の王道論に道徳主義的王道論と政治主義的王道論とのこつの側面があることを分

析した上で，後者の王道論が墨家の理論を摂取して形成されたものであることを指摘しているO また，第四章では，

孟子の仁義説が，孔子・初期墨家・蔦民系墨家各々の仁義説の展開を受ける形で形成され，その結果，孟子の「仁義j

は，先天的道徳性であるとともに，血縁共同体の倫理としても位置づけられたことを論証している o

さらに，全体を通して，論者の精密かっ大胆な論証方法も高く評価されよう。本研究では， 1"兼愛J 1"聖王J 1"蔦民」

「命J 1"仁義」など，中国古代思想史の上では一般的と思われ，それゆえ逆に見過ごされがちな用語について，厳しい

吟味がなされている。微妙な表現の異なりについての検討，語嚢の計量的な分析など，精密な作業が積み重ねられて

おり， しかも，それが単なる事例の列挙に終わらず，極めて柔軟な推論へと結実している o

このように，本研究は，従来の孟子研究に大きな衝撃を与える画期的な業績であるとともに， r墨子』や『左伝J

の研究についても，斬新な視座を提供したものとして，高く評価できょう。

もっとも本論文にいくつかの間題点がないわけではない。まず，論者は，孟子に与えた墨家の思想、の影響を強調

する余り，孟子が墨家の思想を受容し，またその痕跡を隠すために，微妙な用語の置き換えを行っているとするが，

これは「著作権」を念頭に置いたやや現代的な感覚ではなかろうか。また， 1"命」と「非命」とをめぐる議論につい

て詳細な再構成を試みているが，当時の思想界における議論がこうした精密な段階を踏んで整然、と展開していたと言

えるのかという疑問も残る。さらに，論者は，高民系墨家という集団の存在を想定し，その思想が孟子の思想形成に

大きな影響を与えているとするが，そうした存在を示唆する伝承が他の文献に見られないのも，やや不安な点として

残る。しかし，高民系墨家の存在と秦漢期における墨家の急速な衰亡との関係などは，本研究から導かれる興味深い

課題であると言えよう。

なお，平成10年 1 月 19 日(月)に実施した所定の学力確認試験に，本申請者は合格した。

本審査委員会は，本論文が博士(文学)の学位に十分に値すると認定するo

-40-




