
Title 詩人と牢獄 : 『娼婦の栄光と悲惨』におけるコンシ
エルジュリーの空間的役割

Author(s) 山崎, 恭宏

Citation Gallia. 2004, 43, p. 33-40

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/4275

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



詩人と牢獄

―『娼婦の栄光と悲惨』におけるコンシエルジュリーの空間的役割―

山崎　恭宏

『娼婦の栄光と悲惨』１）は４部に構成され、第１部は『幻滅』の続編として、

ヴォートランの変身カルロス・エレーラとともにパリに舞い戻ったリュシアンの

オペラ座の場面で幕を開け、第１、２部を通してエレーラの計画のもと社交界で

成功するためにさまざまな暗躍を２人は演じる。しかし第２部の最後でエステル

毒殺、その遺産横領の容疑で彼らは逮捕され、コンシエルジュリーに拘留されて

しまう。ここが主に『娼婦の栄光と悲惨』の第３部、４部の舞台となる。コンシ

エルジュリーについては、たとえばジャニーヌ・ギシャルデの精緻な研究２）によ

って『人間喜劇』全体のこの空間を把握することはできる。けれども、『幻滅』の

ロマネスクな展開を踏まえながら、詩人であるリュシアンの特性のもとに、『娼婦

の栄光と悲惨』におけるコンシエルジュリーのトポスを考察されることはなかっ

たと思われる。２つの作品のなかでどのような形で牢獄はトポスとして結びつき、

そこに詩人、リュシアンが存在することによりどんな意味が生じるのか、検討し

たい。

「リュシアン、パリから受け取ったものがわかるかい？」と印刷屋はポケッ

トから18折の小型本を取り出した。「まあ、聞いてくれ」

ダヴィッドは、詩人の読み方そのままに、『ネエール』と題されたアンドレ・

シェニエの牧歌、『病める若者』の牧歌、それから自殺についての悲歌、古代

趣味の悲歌、そして巻末の２編の諷刺詩を朗読した。

『幻滅』第１部のリュシアンがシェニエを知るきっかけの場面である。コンス

タンチノープルに生まれたアンドレ・シェニエ（1762－94）は、当時忘れ去られ

た詩人であったが、1819年にバルザックの文学の先達であり、仲間であったラ・

トゥーシュによって見出され、その詩集が出版される。バルジュトン夫人の屋敷

でリュシアンがシェニエの詩を朗読するように、もっぱら彼にとってのシェニエ

の影響が強調される。

33

１）バルザックのテキストは以下を使用、Illusions perdues, in La Comédie humaine, tome V,
Gallimard,«Bibliothèque de la Pléiade», 1977; César Birotteau, Splendeurs et Misères des
courtisanes, in La Comédie humaine, tome VI, Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 1977. シ
ェニエのテキストは以下を使用、Œuvres complètes, «Bibliothèque de la Pléiade», Gallimard,
1958. 各引用後の括弧内に出典とページ数を記す。引用内下線部強調は筆者による。

２）Jeannine Guichardet, Balzac, “archéologue” de Paris, Sedes, 1986, pp.171-184.



『ネエール』の中では、詩人の死が託された「（一羽の美しい白鳥が）去る前に

人生への別れを歌う（Néère, p. 10）」。さらに『病める若者』では、「母よ、さよう
なら。私は死ぬ」、「私は自殺する」、｢ああ、私は息とだえる。おお苦しみ｣（Le
malade, p. 31）と歌われるように死、そして自殺が『ネエール』より強調される。
自殺、古代趣味についての悲歌に続き、諷刺詩の巻末では、「来い、来い、死よ―

死よ私を解放してくれ «Vienne, vienne la mort! — Que la mort me délivre!»」と独
房での死への願望について語られながら、実際にシェニエが収容された牢獄内部

が「こうした恐れている壁の内部で «en ces murs effrayés»」、また「独房のなか
で «Dans les cachots» 」と描写される。そしていずれは死刑になる運命を「死刑
台のもとで «Au pied de l’échafaud»」と歌われるのだ（Iambes, IX, pp. 193-194）。
死、自殺、牢獄、死刑などこうしたモチーフを扱ったダヴィッドによる詩の朗

読のあとに、ホメロスを歌った『盲人』に続き、いくつかの悲歌、そして愛の苦

しみを歌った悲歌の一節をリュシアンが読むのはいささか不似合いではなかろう

か。彼らがそれぞれ恋心を抱いているなかで、まずリュシアンの結末を予感させ

るシェニエの詩の不吉なイメージが読まれるからだ。しかしそこにこそ作品構成

のストラテジーが見られるように思われる。シェニエは革命期にサン・ラザール

牢獄に投獄され、裁判を受けるためにコンシエルジュリーに移されてまもなく断

頭台の露と消えた。同じ詩人として、彼の悲劇的な運命をリュシアンのそれと重

ね合わせることは容易だろう。コンシエルジュリーに投獄され、それを苦に自殺

をするリュシアンの結末が、はやくも『幻滅』のなかでシェニエの詩のモチーフ

を借用することによって暗示されているのではないか。そこから詩人と牢獄の関

係もくっきりと浮かび上がる。『幻滅』冒頭、シェニエの詩の朗読は、したがって

『娼婦の栄光と悲惨』の最後の場面とあざやかに呼応して、リュシアンが最後にコ

ンシエルジュリーに収斂される運命を予告しているのである。

『幻滅』および『娼婦の栄光と悲惨』を通じて、リュシアンは社会的な状況の

変転に応じて肩書きを変え、多くの変節を経験する。特に彼を「詩人」と形容す

る場合が多い。それについてピエール・シトロンは、『幻滅』の第３部、または

『娼婦の栄光と悲惨』の第１、２部で、リュシアンが詩人と呼ばれるのは、ほとん

ど習慣であり、彼が自殺する時に夢想する以外は詩人としては表面的でしかない

と指摘した３）。確かに詩人として彼が世に出したのは『雛菊』だけであり、それ

以後、他にどんな詩も書いていない。それでいて詩人と結び付けられるのは、リ

ュシアンが人を裏切り、また挫折する時、彼の性格の弱さをいっそう特徴付ける

時、詩人と呼ばれるのではないか。たとえば牢獄に収監されたカルロス・エレー

ラは「詩人は弱い、あれ（リュシアン）は女だ（VI, p. 768）」と思うように。しか
し彼が詩人として呼ばれるのはその習慣とか彼の弱い性格からだけだろうか。ピ

エール・シトロンがリュシアンがとりわけ詩人として描かれると示したのは、彼

が自殺するコンシエルジュリーでの場面と想定されるが、『幻滅』の第３部にも彼

34

３）Pierre Citron, « introduction» aux Splendeurs et Misères des courtisanes, Garnier-Flammarion,
1968, p. 27.



が自殺を決意する場面がある。

パリからアングレームに戻ったリュシアンは、またしても挫折し、妹夫婦に災

いをもたらす結果に、自殺を決意する。「リュシアンはいったん決心すると、手段

をあれこれ思い悩んだ、そして詩人は詩的に死のうと思った（V, p. 688）。」彼が自
殺するに及んで望んだのは、シャラント川で、水車小屋からそれほど遠くなく、

磨き上げたはがねの鏡のような静寂な水面、岸辺には短い草が生え、シダレヤナ

ギが垂れている場所。たしかにこうした場所は彼が詩的に死ぬには最適だろう。

ところがそこに向う途中、彼はカルロス・エレーラと運命的に出会ってしまう。

リュシアンに興味を覚えたエレーラは、詩人が死を決意しているのを聞き、「なん

だって死なねばならぬほど、あなたは何をしたのですか？だれに死刑を宣告され

たのですか？」と尋ねたところ、リュシアンはそれにたいして「最高の法廷、僕

自身にです。」と答えた（V, p. 691）。
「最高の法廷」である自分によって自殺しようとするリュシアンは、続編のコ

ンシエルジュリーで、自らを裁くことによって独房で自殺する。二つの作品での

リュシアンの境遇の類似のみか、「最高の法廷」とは裁判所付属のコンシエルジュ

リーを想起させる。トポスに関わるこの呼応関係はリュシアンのエレーラ宛の遺

書でも、２つの場所の関連について次のように明確に記されている。

私はあなたによって夢の魔法にかけられた後、以前シャラント川の岸にいた

時に戻った。しかし不幸なことに、ここは若き日の過ちを沈めようとした故

郷の川ではもはやない。ここはセーヌ川４）で、そして私の墓穴、それはコン

シエルジュリーの独房である（VI, 790）。

以上のように、アングレームを舞台としている『幻滅』第１部と第３部の中で

の空間設定がパリのコンシエルジュリーを喚起させる。それも詩人としてのイメ

ージがこのトポスに働きかける役割は少なくない。２つの作品構造は連続しなが

らも、トポスの面では重なり合うことから、リュシアンの詩人という呼称は単に

習慣的なものではなく、意識的に持続されたものであり、その特徴をこの空間に

加えることにより特殊な言語空間を生み出している。

『幻滅』において詩人をコンシエルジュリーへと運命づけたように、主人公が

辿るパリでの開放的な空間から閉鎖的な空間への移行は、『娼婦の栄光と悲惨』の

第１部の終りで語られる。エステルを餌にニュッシンゲンから金銭を巻き上げる

駆け引き、社交界に対する本格的な攻防をまえにして、リュシアン、エレーラそ

してエステルが、サン・ジェルマンの森からパリを眺める。

35

４）自殺する場所としてのセーヌ川は、『幻滅』第２部においても明確に示されている。リュシ
アンはコラリーを埋葬した後に、彼はコラリーのショールを出して欲しいとべレニスにたの
む。その意図を察した彼女は、リュシアンが帰郷するに必要な金をつくる間に、河岸の方に
は行かないように忠告する（V, p. 550）。自殺の方法として首吊りが、将来自殺する場所であ
る不吉なトポスとしてセーヌ河岸が先取りされている。



３人とも夜明けにこの風景の前、切り倒されたポプラの切り株の下に座った。

それは世界でもっともすばらしい風景のひとつであり、そこからセーヌの流

れ、モンマルトル、パリ、サン＝ドニを見渡せた（VI, 569）。

『幻滅』第２部で、ペール・ラシェーズの墓地に立ったリュシアンの視線に

«embrasser»（見渡す）が用いられていたように、高所からパリへという両方の類
似関係を認めることができる。しかしここでは『幻滅』のその場面と逆の構図を

明示している。トポスとして墓地と東西対極にあるサン・ジェルマンの森、『幻滅』

の夕暮れとは反対に夜明け、田舎に戻る前の絶望と後悔が入り混じる情景と一種

のパリに対する宣戦布告。さらに注目すべきは下線部が示すように視野に入る場

所の列挙だ。視線の範囲がセーヌ川からサン＝ドニというようにこれらで挟まれ

る空間は非常に意味深長である。セーヌ川にあるシテ島に、将来リュシアンが拘

束される牢獄がある。そしてモンマルトルは聖ドニの伝説的な殉教場所として知

られ、トポスとしてサン・ドニを連想させる。

ジャック・ル・ゴフは、フランス王国にはパリとサン＝ドニという２つの首都

があり、その２つをつなぐ道には、やがて「モンジョワ」が配置され、そしてラ

ンス、パリ、サン＝ドニは王権の空間を構成する聖なる三角形であると指摘した５）。

３人の前にひろがる空間、シテ島とサン＝ドニによって結ばれる空間は、聖王ル

イの空間でもあるわけだ。『ゴリオ爺さん』におけるラスチニャックが墓地に立つ

場面は、象徴的にパリへの挑戦をあらわし、その後彼を目標となる場所に向かわ

せるように、この場面は３人のパリへの挑戦でありながらも、リュシアンを聖王

ルイの空間に向わせることを暗示する前装置の役割を担っているのである。

この風景を前にして、エレーラはエステルに、今後リュシアンの犠牲になるこ

とを悟らせるために「われわれから離れてくれ、リュシアン、ソネを摘んでてく

れ «va cueillir des sonnets» (VI, p. 569)」と言い放ち、リュシアンを２人から遠ざ
けようとする。エレーラが発する、«cueillir des sonnets» はピエール・シトロン
にしたがえば «cueillir des marguerites» の暗示であり６）、それは「さぼる、ぐずぐ

ずする」という意味の慣用句をもじったものである。この言い換えは、シトロン

の言うようなリュシアンの詩集『雛菊』がソネであることのみではない。かつて

エレーラがリュシアンの言葉を «sonnets» もしくは «sornettes»「たわごと」であ
るとしゃれで言ったことからしても（VI, p. 482）、ソネは非現実的で、軽蔑的なニ
ュアンスが含まれる。パリへの挑戦という象徴的な場面において、本来リュシア

ンに期待されることとしては、«cueillir des lauriers»「勝利をおさめる」という慣
用句が適切でありながら、«lauriers»ではなく、さらに彼の詩集のタイトルである
«margurites» をもじって、«sornettes» の意味も含まれている «sonnets» に変える
ことによって、エレーラの言葉はかえって皮肉となり、リュシアンのパリへの再

挑戦は失敗に終ることを示唆していないか。

36

５）Jacques Le Goff, Saint Louis, Gallimard, 1996, pp.530-531.
６）VI, p. 1374, note 2参照。



エレーラは密偵たちと折衝を繰り返しながら、ニュッシンゲンとうまく渡り合

い、エステルを彼の愛人にすることで金銭を得るが、エステルの自殺によって、

エレーラとリュシアンは毒殺と横領の容疑で逮捕された。それぞれまずラ・フォ

ルスの監獄に収容されてからコンシエルジュリーに移される。

リュシアンが足を踏み入れることになった聖王ルイの空間は、神聖であり、か

つての王家代々の宮殿であったが、シャルル５世の在世に王の館をサン・ポール

の館に移す代わりにこの場所を最高法院に委ねた。聖王ルイの宮殿は時代と用途

のために変貌を遂げ、次々と付属的な建築が付け加えられてきた。現在のコンシ

エルジュリーは次のように叙述される。

ああ、コンシエルジュリーが王家の宮殿を侵略してしまった。いかに光も空

気も通らない牢獄を、廊下を、住居と広間をこのすばらしい作品に切り刻ん

だかを見ると心は痛むのだ。この作品には、ビザンチン、ロマネスク、ゴチ

ックという古代美術のこれら３つの様相が12世紀の建築によってつなぎ合わ

されていた。（VI, pp. 708-709）

牢獄の特徴がもたらすようにコンシエルジュリーは閉鎖的で醜悪であり、美的な

ものを感じさせない一方、かつての宮殿は、古代美術と聖王ルイの時代の建築が

融合され、壮麗かつ偉大であった。バルザックはコンシエルジュリーを通して独

自な視点から聖王ルイの宮殿を見ている。

われわれの王の宮殿は、あなたが法廷の待合室の広い部屋を歩き回る時、そ

の上を歩いているのだが、それは建築の見事な成果であり、コンシエルジュ

リーをじっくり眺めて仔細に検討しようとする詩人の慧眼には、いまだにこ

の宮殿はそうなのだ。（VI, p. 708）

つまり過去の優美な宮殿を復活させ現前させるには、下線部にあるように「詩

人の慧眼」が必要不可欠である。その上このようなパリの揺籃や歴代の王たちが

居住した宮殿の崇高な庭園を救うために、何百万フランとともに建築家として

「１、２人の詩人（VI, p. 709）」を加えることを提案さえするのだが、しかし現実に
は過去の宮殿を復活させることは不可能である。したがって現実としてもはや詩

人としての役割を失ってしまったけれども、幻想のなかで詩人リュシアンにそれ

は与えられるのであり、それゆえにこそ、この空間に彼は託されるのである。

エレーラは訊問をうまく切り抜けることができたが、リュシアンは、カミュゾ

の巧妙さによってエレーラが元徒刑囚のジャック・コランであると認めてしまう。

絶望と良心の呵責、そして裁判所で元徒刑囚と対決するという思いに駆られたリ

ュシアンは、独房に戻ってから自殺という考えに取り付かれる。彼は遺書を書い

てから自殺の準備にとりかかるが、その時そこから柱廊とアルジャン塔とボンベ

ック塔がつなぐ側面を眺めることができ、感嘆の想いから自殺をしばらく延期する。

37



リュシアンは、宮殿を原初の美のなかで見た。列柱はすらりとして若く、さ

わやかであった。聖王ルイの住居はかつてそうであったようにあらわれ、彼

はそのバビロン的均衡や東方的幻想に感嘆していた。彼はこの崇高な眺めを

文明の創造との詩的な別れとして受け入れた。（VI, p. 794）

すでに見てきたように、在りし日の聖王ルイの宮殿は詩人以外の目には、再現

されないと述べられた。そう前置きするのは詩人リュシアンがここに収容され、

かつての宮殿を現前化することへの伏線だろう。蘇る宮殿は、古代、中世の美で

あり、またその建築上の特徴は東洋的性質を兼ね備えているこの空間にあって、

彼は幻覚状態のなか、時間的に現在を離れ、聖王ルイの時代に遡る。リュシアン

にとってこの眺めは下線部にあるように文明の創造との「詩的な別れ」であるこ

とによって、この詩的な空間で詩人であるリュシアンの役割がより明らかになり、

さらにそれは最後の場面でいっそう顕著になるだろう。「２人のリュシアンがいた。

詩人のリュシアンは中世を、聖王ルイのこう廊や小さな塔の下を散策し、もう１

人のリュシアンは自殺の準備をしていた（VI, p. 794）」。つまり過去に立ち戻り聖王
ルイの宮殿を散策する幻覚状態の彼と、自殺を用意する現実的な彼とに分離する

ことになる。リュシアンを詩人であるリュシアンとそうでないリュシアンとに区

別することはまさに、先に言及した『幻滅』におけるリュシアンが自殺を決意し

ている場面に見られた。『幻滅』において「詩的に」死にたかった「詩人」リュシ

アンは、この宮殿を「詩的な別れ」として受け入れ、下線部で強調されるように

詩人として聖王ルイの宮殿を徘徊する一方、別のリュシアンは、死を宣告したの

は「最高の法廷」として、ここでは着実に自殺の準備をするのである。

それに「最高の法廷」«tribunal souverain» と答えたリュシアンに自負心を認め
ながら、それだけでなく «souverain» は他に至高の存在である王も意味すること
から、«tribunal souverain» は「王の裁判」をも表すだろう。したがってトポスと
して、かつて聖王ルイが裁きを行ない、そしてリュシアンが最後に自ら裁きを与

えたコンシエルジュリーに繋がる。『幻滅』におけるリュシアンは、過去の宮殿を

復活させるために詩人が必要であるパリ裁判所付属の牢獄というトポスのなかで、

まさに相呼応しているのである。

「王の裁判」に関して、ミッシェル・ビュトールは聖王ルイは公平に裁判を行

なっていた王であり、聖王ルイの宮殿は正義の鏡であると述べている７）。これを

踏まえ、宇多直久は「幻想が聖王ルイの宮殿を一瞬蘇らせる時、建築は正義のア

レゴリーとなる」と指摘した８）。聖王ルイの空間に正義が表象されることは、『セ

ザール・ビロトー』においても顕著だ。破産したセザール・ビロトーがすべての

借金を返済し終え、裁判所に出頭する際に、精緻に聖王ルイの空間が描写される。

38

７）Michel Butor, Paris à vol d’archange. Improvisations sur Balzac II, Éd. de la différence, 1998, p.
231.

８）宇多直久、「正義の主題とヴォートラン最後の物語」『バルザック―生誕二百年論文集―』、
駿河台出版社、1999年、220頁。



続いて彼を社会的に復活させるために裁判所でグランヴィルがおこなった演説は、

この空間と正義を密接に結びつけることができる。「あなたがたはビロトーに、名

誉ではなく、彼が奪われていた諸権利を返せばいいのであり、そして正義が行な

われるのです。（César Birotteau, VI, p. 308）」正義のイメージは、リュシアン亡き
後、警察の手先となって活躍したヴォートラン像に当てはまるだろう。

そうとは言え、詩人リュシアンの最後にこの正義のイメージが加わることによ

り、悪の化身と契約し、さらに過去の言動から引き起こされた彼の罪は、正義の

アレゴリーによって贖罪されるのか。

そこでシェニエの諷刺詩の巻末に立ち戻ってみよう。

さあ、あなたの騒がしい叫びを押し殺せ、

堪えよ、おお、憎しみにふくれ、正義に飢えた心、

おまえ、美徳よ、私が死ぬときには、泣いてくれ（Iambes, IX, p. 195）

シェニエは革命期において、コンシエルジュリーに移送されてすぐに処刑される

まで、約５ヶ月間牢獄に収容された。自分の主義を貫き通し、そのためにジャコ

バン派によって投獄されてもなお詩を通して社会への告発を行ない、そして下線

部にある正義、公平な裁きを望むシェニエの姿が浮かんでくる。

シェニエはリュシアンと同じく32才でこの世を去り、リュシアンにとってのバ

ルジュトン夫人のように、シェニエにもカミーユことボヌーユ夫人（1748－1829）

という存在がいた。しかし彼らの辿った人生は異なる。「友情の詩人」と言われる

シェニエとは反対に、リュシアンは絶えず友人たちを裏切ってきた。またシェニ

エが不条理な社会に反駁し、自ら正義を勝ち取ろうとし、牢獄に収容されてもな

お詩人として貫いたこととは対照的に、リュシアンは現実の裁きを避け、もはや

コンシエルジュリーのトポスが想起させる神話的記憶、歴史的感情としての聖王

ルイにすがることによってしか正義を得らず、詩人としての表面的な側面しかも

っていない。同じ詩人ながら相反する特徴をもつ２人が、牢獄に収容される運命

を同じくし、そして彼らにそれぞれ違った形で正義のイメージが加えられること

に、いっそうリュシアンの運命に対する皮肉を感じざるをえない。変わりたいと

思い、また変えようとしたが変わらなかったリュシアンはこの2作品の中で、シ

ェニエという真実の鏡に映し出されながら、形骸化されている「詩人」という形

容を付随されることによってコンシエルジュリーに結びつけられているのである。

さらに詩人であるがゆえの皮肉的な構造は、カミュゾの取り調べの時にエレーラ、

リュシアンおのおのが読むエステルの遺書でいっそう際立つ。

覚えてる？年をとって、しなびれて、青いメロン色をした頭巾をかぶり、黒

い脂の染みのついている赤褐色の綿入れマントを着た大革命前のある詩人の

愛人が、かつてはチュイルリー公園の果樹牆に身をおいたこともあるのに、

やっとひなたで体をあたためて、一匹の醜いチンを、最低のチンのことを心

39



配しているのをあなたが指し示して、わたしに見せた日のことを。（VI, p. 761）

この老婦人を２人が見ているという場面は、エステルが修道院で教育される前の

1824年頃のパリだと推定できる。下線部にある「大革命前のある詩人の愛人」が

特定の人かどうかについて、注には説明がなされていない。校正の段階で「大革

命前の」という加筆が見られ、あたかもシェニエとその愛人ボヌーユ夫人のよう

に思わせるが断定はできない。それよりも２人と、詩人の存在を意識させる老婦

人との構図をエステルが遺書に書き加え、それを今になってリュシアンに思い出

させることが興味深い。老婦人のようにならず彼女が人生の幕を早くに下ろすこ

とは、単に自殺の言い訳ではなく、それによってひとり残された老婦人の境遇が

エステルに先立たれるリュシアンにとってかわられないか。さらに「大革命前の」

詩人とは古典主義とロマン主義の時代に挟まれて二流の詩人という感を否めない。

リュシアンにとって二重の意味でアイロニカルなのである。

＊　　　　＊　　　　＊

バルザックは『幻滅』第１部を書いた時点でリュシアンの悲劇性を決定してい

たが、その具体的な結末を予定していたかは定かではない。しかし第１部による、

詩人シェニエの悲劇が生じさせる牢獄としてのトポスを作者は踏まえたことによ

り、その後のリュシアンをめぐるトポスに関わる小説的な構造を意識しながら、

最終的にコンシエルジュリーに集約した。それによってシェニエとはちがって主

体性をもたない詩人リュシアンの最後は、皮肉的な悲劇として消化されたと言え

るのではないか。

（大阪大学博士課程在学中）

40


