
Title プライバシーのドラマトゥルギー

Author(s) 阪本, 俊生

Citation 大阪大学, 2000, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/42941

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



氏 名 本

< 6 >
とし お

俊生

学位記番号

初
阪
博
第 士 (人間科学)

号

博士の専攻分野の名称

15025 

学位授与年月日 平成 12 年 1 月 4 日

学位授与の要件 学位規則第 4 条第 2 項該当

学位論文名 プライバシーのドラマトゥルギー

論文審査委員
(主査)

教授大村英昭
(副査)

教授伊藤公雄 助教授山中浩司

論文内容の要旨

プライパシーは、今日、私たちになじみの深い日常語のーっといっても過言ではない。ところが、その一方で、こ

の概念ほど過去に専門家たちを手こずらせてきたものも珍しし」ある法律家の「ハリケーンのなかの干し草の山J と

いう言葉は、プライパシ一概念がおかれている状況を的確に表現したものとして、あまりにも有名である。私の研究

は、このような事態の謎に、社会学的な視点、から迫ろうとする試みである。

これまでプライパシーは、一般に、何か隠しごとが暴露されたり、一定の情報が公開されることだと考えられ、そ

れらの観点から論じられるのが常であった。そのため、プライパシー侵害の対象となる情報や、その情報がおかれ、

あるいは生起する領域の研究が中心となってきた。前者からは、個人による自己情報制御というプライパシー権の考

え方が生まれ、後者からは、プライパシーを個人の一定の生活領域にみようとする見方、すなわち領域説が唱えられ

た。

おそらく、これらの見方からもプライパシーのある側面を理解し、説明することは可能であろう。しかし、それら

は、基本的にはプライパシーを権利として確立したり、保護しようとする、プライパシ一意識と同じ地平にたった立

論である。プライバシーの社会学は、これとは別の観点にたつ。すなわち、プライバシー意識そのものをもたらす基

盤となる社会の規則性(メタ規則)をみていくことになる。

プライパシー意識を分析するために私が行なったのは、プライパシー侵害を、侵害される情報の性格ではなく、侵

害する側のまなざしのあり方の問題としてとらえようとする視角である。過去の、このような試みとしてはL.c.ヴェ

レツキーの議論がある。彼は、まなざしのもつ道徳的な質によって侵害のまなざしとそうでないまなざしとに分類し

た。しかし、その場合、プライパシー侵害は、非道徳的なまなざしの所産というトートロジー的な結論で終わってし

まう。社会学で問いたいのは、このような価値観のさらに背後にあるまなざしの形式的特徴である。

本論では、過去のプライパシーの判例や、プライパシー論者の議論を通じて、プライパシー侵害に共通してみられ

る形式的特徴として、距離化、コンテクストの変更、イメージの再構成という三つを見出せることを確認した後、プ

ライパシー侵害を、 E. ゴブマンの用いたプレーム概念を用いて把握できることを論じた。この見地からは、プライパ

一 50



シー侵害はフレーム化となり、それゆえプライバシ一意識はプレーム化のタブーといえるものである。

プライバシ一意識は、実際には覗き趣味と対応している。私事を見られることを忌避するのも近代人なら、ゴシッ

プ記事を好んで読むのも近代人である。つまり、プライパシ一意識と侵害の欲望とは同根あるいは表裏一体であり、

近代人のプライパシー侵害のまなざしは、そのプライパシ一意識と逆説的にかかわっている。私のプライバシーの社

会学的研究は、このようなまなざしの特徴がいかなるものなのかを明らかにするとともに、それがいかにして人々の

あいだに共有されるようになり、さらにその共有によって生起している社会システムは、いかなる性格のものなのか

を問うものである。

本研究の構成は、大きくは理論的考察と歴史的考察とに分かれている。前者においては、これまでに蓄積されてき

たアメリカと日本におけるプライバシー侵害訴訟の判例、およびプライバシー侵害として議論されてきた諸事例を、

そこにみられる侵害のまなざしという観点から分析し、その形式的特徴を析出しようとした。その結果、問題のまな

ざしが、 E ゴブマンのドラマトゥルギカルな社会学的視点、と同一の形式的特徴を持ち、さらにゴブマンがプレームと

いう概念で説明したまなざしの形式と同形的であるという仮説が導かれた。本研究はこの仮説に基づき、近代のコミ

ュニケーション・システムにおいて、プライパシー意識がいかなる意義をもち、どのような機能を果たしてきたのか

ということの探求へと向かった。

プライパシー侵害のまなざしがフレーム化のまなざしであるとすれば、プライパシ一意識とはプレーム化を禁じる

意識、すなわちプレーム化のタブーということになる。ところで、ゴブマンのいうフレーム概念の生みの親である G.

べイトソンは、フレーム化のタブーをノンコミュニケーションと呼び、それがコミュニケーション・システムをうま

く機能させるための聖なるタブーであると考えている。その事例としてさまざまな神話や伝承において語られる、

神々やそれに類する存在、あるいは異人等を見ることのタブーをあげ、それをプレーム化のタブーとして論じている。

そして、これらのほぼ同じ事例は、偶然にも A. ウェスティンがそのプライパシー論において、プライパシ一意識の起

源として論じているものと一致している。また、プライパシーがフレーム化のタブーであるとする見方が、プライパ

シーをめぐる議論においてしばしば個人の尊厳や人格の聖性という価値観や主張と整合することを示している。

ノンコミュニケーションは、シンボリックな存在である人問、あるいは根源的にはフィクション的な世界に生きる

プレーム設定型の生物である人間のコミュニケーション・システムの維持と関連している。このシステムの性格上、

プレーム化に制約がない場合、人間が世界を認識したりコミュニケーションする際の意味記号は、限りなく続く無限

のフレーム化のループへと巻き込まれていく。その場合、システムは、いわば分裂病的ともいえる、コミュニケーシ

ョンの成立しえない状況へと落ち込んでいくことになる。ノンコミュニケーションとは、そうした状況への一定の歯

止めである。べイトソンにおける、聖なるもののタブーとは、このシンボリックなコミュニケーション・システムの

根源的基盤を支えるものとしてとらえられている。そして、プライパシ一意識がフレーム化のタブーの一種であると

するなら、それはノンコミュニケーションの近代特有の一つのあり方として考えられるのである。

歴史的考察においては、まずプライパシーという権利概念とプライパシー意識とを区別し、後者は近代社会特有の

ものであることを確認する。そして、この意識がいかに近代社会固有の構造的な特徴のなかで、システマティックに

もたらされているかということを分析した。そして、とりわけそれは個々人の記号をめぐる問題と関わっている。

個人のアイデンティティや外見が一般に固定されているような伝統的社会では、それに対する疑いや想像の余地そ

のものがほとんどない。一方、表現や外見の制約から解放された近代以降の社会では、外見の背後にある内面といっ

たものが重要性をおびてくることになる。ところが、皮肉なことに、このことはそれ以前よりもはるかに外見を重視

するということにつながる。外見を通して内面を見通すために、外見は疑われ、問題化され、以前よりもはるかに注

意深い解釈の対象となるからだ。そのため、伝統的社会とは対照的に、近代社会においては、記号は解釈のまなざし

に対して、いわば厚みをもち、その背後をもつかのように見えることになる。このような記号こそが、プライパシ一

社会における個人の記号である。そして、その背後の内実は、実際は、そのまなざしそのものによってもたらされて

いるにもかかわらず、まなざしはその背後にあるものに魅せられるようになる。このようにして個人の記号に価値が

付与され、それが近代社会のまなざし一般に覗き趣味的性格をもたらすことになる。

51-



このような問題は、まなざしを向ける側、すなわちプレーム化する側だけの問題ではない。表現せざるをえない個

人においては、さらに深刻な問題が生じてくる。表現主体である個人の側においても、その内面が重要とされるがゆ

えに、ますます自ら表出する記号を重視せざるをえないのである。服装の自由さは、その人の個性や人間性の表現の

自由を与えると信じられるようになれば、ファッションが重視されざるをえなくなるように、自己表現が自由になれ

ばなるほど、個人は自らの表現に対して慎重にならざるを得なくなる。このことは、ゴブマンにおける自己表現の意

識的統制の強調や、「精神の官僚制化」といった指摘にもみられる。また、例えば19世紀に、ホワイト・シックネスや

自我漏洩症候群といった精神病理学的な問題が出現してきたことにも対応している。

プライパシーは、しばしば個人の自己表現を促進したり強化するものだといわれてきた。例えば、シェーマンは、

プライパシーによって保護された領域が、個人にとって自由な自己表現の第一の場となると述べている。すなわち、

自己表現の制約されていたかつての社会に比べ、近代社会では、個人がより多くのプライパシーをもつことで自己表

現の機会が増大したと考えている。だが、いくつもの社会史の研究が示すところでは、現実には公共領域における人々

の行為や感情表現は、ある意味で伝統的社会よりもむしろ縮小してきており、近代社会において、むしろ自由な表現

はプライパシーの領域に限られるようになったといわれている。例えば R・ N.ベラーは、「アメリカ人は、生活の他の

側面では欠けている自己表現」を見出すために「ライブスタイルの飛び、地」と彼が呼ぶ私的な小領域を探し求める表

現的個人主義の世界に暮らしている J (Bellah, R.N. , 1985: 90) と指摘する。

このような自己表現をめぐる問題は、単なる個人の紀憂とはいえない。すでに見たように、外見の記号は、常にフ

レーム化のまなざしにさらされて問題化しており、表現と表現のあいだのわずかな矛盾や食い違いが、その個人の表

現それ自体の信濃性への手痛い打撃となる可能性がある。表現と矛盾する行為やできごとの発見を、その個人の内面

の真実の発見と同義にするというのは、マスメディアのゴシップ記事の常套手段である。「個人が正しい生活を送って

いると他者が感じているということを、その個人が確信することのできる理由は、彼が正しいからではなしユ。彼を不

信にさらすために情報を組み立てるよう動機づけられている人がだれもいないということである (Goffman， E. , 1974 : 

111) J というゴフマンの言葉にこうした状況の意味が集約されている。また、 M. へプワースやR.セネットが示して

いるように、スキャンダルや世評脅迫は、近代以降に重大な社会問題として生まれてきたのである。

つまり自己への根底的な不安が、プライパシ一意識の根底にあるわけだが、その背景には、個人の自己やアイデン

ティティが、個人自らの手で創出し、実現していく以外に、社会に対しても自分自身に対してもそれを信じさせる手

段がない、という近代特有の個人のあり方とも関連している。近代社会では、自己やアイデンティティもまた自己解

釈がもたらすフィクションに他ならない。一方、他者もまたその個人について解釈することで、そのフィクションを

作り出していくことになる。著名人等の場合、特にマスメディアがそれをつくって公表し、売り出すことになる。も

ちろん、個人は自らのフィクションをつくって実現することに関して優先権を持つのだが、それは個人的な物語であ

る以上、限界がある。マスメディアによって矛盾をつかれたり、別のフィクションを大々的に公表されたりした場合、

個人はきわめて弱い立場に立たされざるをえないのである。いうまでもなく、このような記号的問題は、著名人に限

らず、あらゆる個々人が共通に抱えている問題である。これがプライパシー意識をもたらす近代的状況なのである。

そして、もちろん、このような問題はフレーム化のまなざしを通じて生じてくるものである。したがって、このよう

な問題への防御の意識とはノンコミュニケーションの意識なのである。

近代以前においては、フレーム化のタブーは社会の外部の存在に対するものとして規定されていた。しかし、近代

社会になるとフレーム化の主体は、主体としての個人ということになる。カーラーは、個人が自らの物語の主体とな

ることを、「天上からのシンボリズム」から「地上からのシンボリズムJ への変遷と呼ぶ。近代以降は、人間が人間自

身の物語によって生きょうとする世界であり、その中で自伝文学や近代小説などが生まれてくることになる。このと

き、個人はフレーム化の主体であるがゆえに、プレームの外部を自らのうちにもつことになる。それが内面である。

そして、それは伝統社会における異界の存在と同様、きわめて魅惑的であり、新たな解釈対象として登場してくる。

ただし、かつての社会と同様、そうした魅惑の対象である個人は、フレーム化の主体であるがゆえにプレーム化は禁

じられてもいる。それがプライパシ一意識である。

-52-



ところが写真が発明された19世紀後半にはいると、どうやら個人のプレーム化のタブーが危うくなってくる。すなわ

ち、個人はかなりたやすくフレーム化されるようになるわけである。そのまなざしの典型が写真である。こうしたこ

とからプライバシーは深刻な社会問題となり、法制化が叫ばれるようになるのである。そしてこの場合には、個人の

まなざしによる個人自身のフレーム化、すなわちプレーム化の主体である個人が、自らを主体たらしめている個人そ

のものをフレーム化するという自己言及的な状況をもたらすということとなる。そのため、 19世紀以来、現代に至るま

で起こってきているように、フレーム化の主体である個人のフレーム化が進展すると、個人のノンコミュニケーショ

ンとしての位置は脅かされ、さらに追われていくことになる。そこからおそらく新たなノンコミュニケーションが模

索されることになるであろうと考えられる。最近の社会意識の情報化への傾斜には、どうやらそうした動きがみられ

るように思えるのである。

論文審査の結果の要旨

プライパシー権が公式に人権のーっとして議論されるようになって100年余り。今では、それが「プライパシーの侵

害にあたる J と言えば、大抵の人々の間で、その意味内容を了解できる程度には定着していると見てよい。この意味

で、我々の生活世界にも、プライパシー感覚は十分に根づ、いていると言ってよかろう。しかるに、その日常の生活世

界一ーとりわけ生活成情一ーを重視する現代社会学において、このプライバシーをめぐる人々の感情経験については

案外、これといった研究業績が見当たらない。本論文は、こういった、いわば意外な穴を埋めると同時に、プライパ

シーの研究がかえって古典社会学の正統な理論的嫡流でもあり得ることを示した労作である。E.デ、ユルケムの「人格

崇拝J 論も、 G. ジンメルの「秘密」論も、今に言われるプライパシーの意識について、少くとも外堀を埋めるには十

分過ぎるほどの議論を展開していたからである。

ただし、本論文のオリジナリティは、現代社会にくり返されるプライパシー侵害をめぐる裁判事例を、各国に蒐集

すると共にそのデータを、 E. ゴツブマンのフレーム分析や G. べイトソンのノンコミュニケーション概念を駆使して

分析し、おかげで、いかにも現代人らしい感情経験に即して古典理論の含みを今に再認識させたところにあるだろう。

オリジナリティと言えば、もう一つ例えば写真の発明や普及のような技術の進展が、我々のプライパシー(侵害)

感覚をどう研ぎすましてきたのか、ジョナサン・クレーリーの『観察者の系譜j-1990年刊一一辺りをも参照しつつ、

説得力豊かに分析している点も忘れるわけにはいかない。クレーリーの議論をプライパシー論に結びつけただけでな

く、クレーリー的ないわば視覚の主体の物語に視覚の客体の物語をリンクさせ、それを修正していく可能性をも示唆

するものだからである。

言い換えれば、本論文は、プライパシーに関する社会学のみならず、広く技術と社会の関係を論ずる研究にとって

も重要な手がかりを提供していると評価できる。

-53-




