
Title La définition de la lumière chez Descartes : à
l'éclairage de la correspondance avec Morin

Author(s) Takeda, Hiroki

Citation Gallia. 2011, 50, p. 3-12

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/4447

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



3

La définition de la lumière chez Descartes
— à l’éclairage de la correspondance avec Morin —

Hiroki TAKEDA

Une vue d’ensemble de l’histoire de l’optique nous révèle trois traditions, 

une première tradition de l’analyse géométrique commençant avec Euclide, 

une tradition médicale avec Gallien et une tradition issue de la philosophie 

naturelle centrée sur Aristote. Tandis que l’analyse géométrique de la lumière se 

développait pas à pas avec Alhacen, Kepler, et ensuite, avec Huygens et Newton, 

la tradition issue de la philosophie naturelle était dominée de tout son long 

par l’autorité du traité de l’Âme et du Sentiment et le sensible d’Aristote. Cette 

dernière doctrine, renforcée par une infinité de commentaires jusqu’au 16ème
 

siècle, était si solidement construite que Kepler lui-même, qui, au niveau de 

l’analyse géométrique, acheva de façon irréprochable la théorie de la vision, ne 

put pas, à notre sens, réussir à renverser totalement la théorie aristotélicienne 

au niveau de la philosophie naturelle.

Toutefois, le rôle qu’Aristote joua dans l’optique diminua sensiblement, 

au cours de la seconde moitié de 17ème
 siècle. En effet, ces cinquante années 

avaient été les témoins de l’établissement de la physique géométrique par 

Descartes et de l’explication mécaniste de la lumière qui se fondait sur elle. 

Notre article aura donc pour but de débrouiller au sein de la pensée cartésienne 

ce qui la rendit capable de surmonter la philosophie naturelle d’Aristote, 

philosophie, pour ce qui est de l’optique, intéressée principalement par le 

mécanisme de la vision, et de mettre au jour un horizon renouvelé qui allait nous 

guider vers l’optique dans le sens moderne du mot.

Parlons brièvement de la «définition», mot-clé de notre article. Descartes 

déclare qu’il n’a pas pour dessein de faire la définition «per genus et 

dif ferentiam 1 ）». Ce que Descartes veut postuler, ce n’est pas la définition dans 

« le sens de l’École », mais celle, autant que puisse se faire, capable de donner 

«diverses descriptions ou explications de la lumière qui soient vraies 2 ）». La 

définition, dans le domaine de la physique, pourrait inviter, en même temps, 

＊ Le présent article a été achevé dans le cadre d’un projet de recherche subventionné par 

la Japan Society for the Promotion of Science : «Étude sur la logique, la dialectique et la 

rhétorique chez Descartes et leurs origines humanistes».

1 ） Œuvres de Descartes, publiées et annotées par Ch. Adam et P. Tannery (désormais désignées 

par AT.), 1897-1909, réédition Vrin-C.N.R.S., 11 vol., 1964-1974. Lettre de Descartes à Morin, le 

12 septembre 1638, AT. II, p. 366.
2 ） Ibid.



4

à soulever le problème de la définition dans la méthode scientifique et dans 

l’argumentation. Le présent article se contentera d’aborder, au milieu de 

problèmes d’échelle beaucoup plus vaste, un très modeste sujet, puisqu’il se 

bornera d’analyser l’attitude de Descartes vis-à-vis du livre II, chap. VII du traité 

de l’Âme, et cela à travers sa controverse avec Morin.

Pourquoi avons-nous choisi de traiter ici de la correspondance avec 

Morin ? La recherche de la lumière chez Descartes remonte au début de sa 

carrière, lors de ses séjours à Paris (1625-1628) et, à partir de ce moment, 

fournira une grande part de la matière de sa physique. Ainsi, Le Monde, écrit 

en 1633 mais malheureusement posthume, porte-t-il le sous-titre de Traité 

de la lumière, témoignant d’une époque où notre philosophe se détache de la 

physique aristotélicienne. La querelle avec cet aristotélicien que fut Morin sur 

la lumière, tout en se déroulant en 1638, soit juste après la parution du Discours 

de la Méthode et les Essais, pourrait-elle refléter le combat du jeune Descartes 

avec l’École, combat caché en coulisse non seulement dans Le Monde, mais 

aussi dans les autres œuvres majeures, comme le Discours de la Méthode ou les 

Principia Philosophiae. Cela nous est d’autant plus intéressant qu’il n’y a pas 

d’autre document qui manifeste son sentiment de la doctrine de l’École relative à 

la lumière.

Le premier chapitre sera consacré à l’analyse de l’objection de Morin et à 

mettre en relief trois problématiques se rapportant à la définition de la lumière. 

Dans le deuxième chapitre, après avoir examiné la réponse de Descartes à 

Morin, à travers laquelle la définition renouvelée de la lumière sera mise au jour, 

nous préciserons la signification que revêt la rénovation cartésienne par rapport 

à l’École.

1. Explication de la lumière par Descartes et objection par Morin
1-1. Lumière chez Descartes

Le Discours premier de La Dioptrique est consacré à «expliquer» les 

propriétés de la lumière, en s’appuyant sur trois «comparaisons», c’est-à-dire 

«un bâton» des aveugles de naissance, «une cuve au temps de vendange» et 

«une balle qui passe dans l’air ». D’abord, par la comparaison avec le bâton, 

elle nous fait imaginer que « la lumière n’est autre chose, dans les corps qu’on 

nomme lumineux, qu’un certain mouvement, ou une action fort prompte et 

fort vive, qui passe vers nos yeux, par l’entremise de l’air et des autres corps 

transparents 3 ）»: ensuite, par celle d’une cuve remplie de raisins, que «plusieurs 

de ces rayons, venant de divers points, peuvent s’assembler en un même point» 

ou «venant de divers points et allant vers divers points, peuvent passer par un 

3 ） La Dioptrique, AT. VI, p. 84.



5

même point, sans s’empêcher les uns les autres 4 ）» : enfin, par celle de la balle 

comparée à la lumière, qu’il y a deux sortes de mouvements, un mouvement 

droit grâce auquel la réfraction et la réflexion sont décrites, ainsi qu’un 

mouvement rotatoire qui nous fait sentir diverses couleurs suivant la proportion 

entre la vitesse rotatoire et la vitesse rectiligne. Ces trois comparaisons, qui, 

selon Descartes, ne sont pas toujours cohérentes l’une avec l’autre, invitent les 

lecteurs à «supposer » qu’«elle (la lumière) est une action, ou une vertu, qui 

suit les mêmes lois que le mouvement local, en ce qui est de la façon dont elle 

se transmet d’un lieu en un autre, et qui se communique par l’entremise d’une 

liqueur très subtile, qui est dans les pores des corps transparents 5 ）. »

D’ailleurs, La Dioptrique, avant de les proposer, avertit le lecteur que 

«n’ayant ici autre occasion de parler de la lumière, que pour expliquer comment 

ses rayons entrent dans l’œil, et comment ils peuvent être détournés par les 

divers corps qu’ils rencontrent, il n’est pas besoin que j’entreprenne de dire au 

vrai quelle est sa nature 6 ）. » Au lieu de cela, notre philosophe, ayant recours 

aux comparaisons, a voulu «expliquer toutes celles de ses propriétés que 

l’expérience nous fait connaître, et pour déduire en suite toutes les autres qui 

ne peuvent pas si aisément être remarquées 7 ）. » Cette méthode se compare aux 

«Astronomes» qui, sans se soucier de la disposition réelle des Planètes, visent 

exclusivement à sauver les phénomènes se trouvant sur la Terre. Le parti pris 

de Descartes qui fait exprès d’éviter la réflexion sur la nature de la lumière est 

fort probablement issu de la composition elle-même du Discours de la Méthode 

et les Essais. Car ce texte, étant composé de la présentation de sa méthode et 

de trois Essais auxquels il l’applique à titre d’exemples (l’un de ceux-ci étant La 

Dioptrique), n’a pas pour objet de démontrer ce qu’est la lumière à partir des 

principes métaphysiques qu’il a déjà établis vers 1630.
Toutefois, les Règles énoncent que «si (...) il ne parvient pas à comprendre 

la nature de l’action de la lumière, il énumérera, selon la septième règle, toutes 

les autres puissances naturelles, de manière à utiliser la connaissances d’une 

autre de ces puissances pour comprendre aussi celle-là, au moins par analogie 

(per imitationem) 8 ）. » L’analogie que Descartes prend ici pour modèle, c’est 

justement «un bâton aussi long qu’on voudra» 9 ）, repris dans La Dioptrique. S’il 

en est ainsi, la véritable intention du philosophe réaliste consiste, nous semble-t-

il, non pas à affirmer le caractère hypothétique des sciences, mais à montrer, par 

4 ） Le Monde, AT. XI, p. 98.
5 ） Lettre de Descartes à Mersenne, le 27 mai 1638, AT. II, p. 143.
6 ） La Dioptrique, AT. VI, p. 83 (soulignée par nous).

7 ） Ibid.

8 ） Reglae ad directionem ingenii, AT. X, p.395. Nous avons utilisé le texte traduit par Jacques 

Brunchwig dans Œuvres philosophiques, éditées par F. Alquié, 3 vol., Garnier, 1963-1974, t. 1, p. 

117. (soulignées par nous).

9 ） Ibid., p. 125 (AT. X, p. 402).



6

le biais de « l’analogie», une voie qui permette d’atteindre à la compréhension de 

la «nature» de la lumière. C’est sur ce plan que se déroulent en effet, les débats 

entre Descartes et Morin.

1-2. Objection de Morin

Les objections à l’égard du Discours de la Méthode et les Essais, formées 

par Jean-Baptiste Morin, professeur de mathématiques au Collège de France, 

et qui travaillait aussi sur l’astrologie, furent déclenchées par une lettre du 22 
février 1638 et se terminèrent par la troisième objection d’octobre 1638. Cinq 

lettres s’échangèrent le long de ces huit mois. Nous reproduisons ci-dessous 

la première objection de Morin, objection portant surtout sur la définition et la 

démonstration de la lumière données dans La Dioptrique et Les Météores :

　J’attaquerais volontiers votre essence ou nature de la lumière, que 

vous dites être l’action, ou le mouvement, ou l’inclination à se mouvoir, 

ou comme l’action et le mouvement, etc. d’une matière subtile, etc. 

Mais sur ce point je vous vois si peu constant à vous-même, et par cette 

inconstance vous vous êtes âpreté tant d’échappatoires, que ce serait 

perdre le temps de vouloir vous arrêter, jusques à ce que vous vous soyez 

arrêté vous-même, comme bon Logicien, à une stable définition de la 

lumière. Néanmoins il me semble (...) que vous entendez principalement 

que la lumière soit l’action, ou le mouvement, dont le Soleil ou autre corps 

lumineux pousse votre matière subtile. Ce qu’étant supposé, puisque le 

Soleil est premier que ce mouvement, duquel il est la cause efficiente, il 

s’en suivra que le Soleil, de sa nature, n’aura point de lumière; ou que sa 

lumière n’était point comprise en votre définition, et qu’elle est première 

que celle que vous définissez. Mais l’École vous prouverait que toute 

action est essentiellement un être relatif, et que tout mouvement dit en son 

essence un être potentiel; mais que l’essence de la lumière n’a ni l’un ni 

l’autre, vu que de sa nature elle est un acte, ou une forme absolue10）.

Voyons trois traits de sa critique contre Descartes.

(1) Quand il s’agit de la définition de la lumière comme «acte, ou forme 

absolue», il faut consulter la théorie de la vision d’Aristote, constituée de la 

lumière, le diaphane, c’est-à-dire le corps transparent qui nous permet de voir 

l’objet extérieur, et la couleur, théorie selon laquelle le diaphane, pour être 

non en puissance mais en acte, requiert la présence de la lumière. La lumière 

se définit donc comme «acte du diaphane en tant que diaphane11）. » En ce qui 

10） Lettre de Morin à Descartes, le 22 février 1638, AT. I, p. 547-548.
11） Aristote, De l’Âme, livre II, chap. VII, 418b. Nous avons utilisé la traduction de E. Barbotin, 



7

concerne « la forme absolue», il n’y a pas le mot « forme» dans l’explication de 

la vision que font le traité de l’Âme ou le Sentiment et le sensible. Cependant, 

la phrase fameuse du livre II, chapitre XII du traité de l’Âme, que « le sens est 

la faculté apte à recevoir les formes sensibles sans la matière12）», prend à titre 

d’exemple la couleur, ce qui amenait les exégètes arabes à penser que la vision 

se produit, lorsque la forme de la couleur et celle de la lumière qui transmet la 

couleur entrent dans nos yeux. La forme de la lumière s’appelait aussi « image» 

ou «espèce», notions considérées, selon les commentateurs, tantôt comme 

matérielle tantôt comme immatérielle, et donc dif ficiles à définir de façon 

univoque. Morin, qui affirme que « l’École est pauvre en bonnes expériences 

et riche en termes13）», est le fidèle héritier de cette terminologie métaphysique 

propre à l’École.

(2) L’argument ci-dessus a pour arrière-plan le contexte de la distinction 

entre la lux et le lumen, distinction venant d’Avicenne et dif fusée à partir de 

13ème
 siècle en Europe latine14）, mais sans que cette dernière soit mentionnée de 

manière manifeste puisque, déclare-t-il, «on m’a voulu faire accroire que, si je 

vous traitais tant soit peu en termes de l’École, vous me jugeriez à l’instant plus 

digne de mépris que de réponse15）. » Morin utilise, donc, à l’instar de Descartes, 

le «Soleil » au lieu de « lux» et « lumière» au lieu de « lumen». Cette distinction 

scolastique avait pour fonction de permettre une analyse de la relation causale 

entre corps lumineux et corps transparent et, dans notre cas, entre Soleil et 

lumière. De ce point de vue, Morin déduit, de la déclaration cartésienne que 

la lumière est « le mouvement (...) d’une matière subtile», l’accusation que 

« le Soleil est premier que ce mouvement, duquel il est la cause efficiente, il 

s’en suivra que le Soleil, de sa nature, n’aura point de lumière». En termes 

scolastiques, si la lux précédait le lumen, puisqu’elle est la cause efficiente du 

lumen c’est-à-dire la lumière, la lux elle-même ne pourrait être la lumière.

(3) C’était au niveau de la physique que nous avons relevé les deux points 

précédents. Il en reste un qui se situe, lui, sur un plan démonstratif. À ce propos, 

Aristote déclare que « la définition n’est donnée qu’en vue de faire connaître 

le terme posé, et que nous faisons connaître les choses en prenant non pas 

n’importe quels termes mais bien des termes antérieurs et plus connus, comme 

«Les Belles Lettres», 1966, p. 48.
12） Aristote, De l’Âme, livre II, chap. XII, 424a.

13） Lettre de Morin à Descartes, le 22 février 1638, AT. I, p. 541.
14） En ce qui concerne l’histoire de l’optique, voir David. C. Lindberg, Theories of vision from Al-

Kindi to Kepler, The University of Chicago Press, 1976. David C. Lindberg, The Science of 

Optics, in Science in the Middle Ages, edited by David C. Lindberg, The University of Chicago 

press, 1978.
15） Lettre de Morin à Descartes, le 22 février 1638, AT. I, p. 541. Notre philosophe démasquera la 

distinction conceptuelle présente dans l’argumentation de son adversaire, et se servira, de sa 

part, de ces deux termes dans la réponse qu’il lui adressera six mois plus tard. 



8

on le fait dans la démonstration» et donc qu’« il est préférable de s’efforcer 

de faire connaître les choses postérieures par les choses antérieures, car un 

tel procédé est plus productif de savoir16）. » S’appuyant sur la théorie de la 

démonstration d’Aristote, Morin accuse Descartes d’avoir défini, antérieurement 

à la lux, le lumen, c’est-à-dire l’action des matières subtiles, afin d’expliquer ce 

qu’est la lux, qui, du point du vue de l’existence, précède évidemment le lumen. 

Et cela, selon Morin, pèche contre la théorie aristotélicienne ou bien signifie 

que «sa lumière n’était point comprise en votre (de Descartes) définition». 

L’objection du point de vue de la démonstration a pour objet le même fait que 

celle du point de vue de la causalité dont nous avons parlé ci-dessus. En réalité, 

ces deux points de vue se conjuguent dans leurs controverses.

Voici donc les trois points de contentieux entre nos deux philosophes 

qui pourraient nous servir à la mise au point de notre sujet. Dans le chapitre 

suivant, nous envisagerons la manière proprement cartésienne de briser 

l’autorité aristotélicienne.

2. Descartes et la définition de la lumière

La réponse de Descartes à la question de ce qu’est la lumière se compose 

également sur deux plans, celui de la physique et celui de la démonstration. 

D’abord, examinons celui de la physique. Descartes, suivant, par commodité, 

la distinction scolastique de lux /lumen, accepte que « lux est première que 

lumen» et admet donc qu’on a besoin d’expliquer la faculté physique de la lux 

ou le Soleil en tant que source lumineuse. Il s’agit ici d’un problème qu’il a évité 

tout exprès d’aborder, tant dans le Discours de la Méthode que dans la première 

lettre à Morin. Néanmoins, incité par l’objection de Morin, Descartes ose, dans 

la seconde réponse, écrite deux mois après la première réponse, parler de la 

nature de la lumière, et cela en se fondant sur la théorie qui lui est propre des 

« tourbillons» et de la force centrifuge, soit la tendance à éloigner les corps du 

centre de rotation.

(…) il (le Soleil) est composé d’un matière très fluide, laquelle tourne 

continuellement en rond autour de son centre avec une très grande 

vitesse, au moyen de quoi elle presse de tous côtés la matière dont le 

ciel est composé, laquelle n’est autre chose que cette matière subtile qui 

s’étend sans interruption depuis les astres jusqu’à nos yeux, et ainsi 

par son entremise nous fait sentir cette pression du Soleil, qui s’appelle 

Lumière17）.

16） Aristote, Les Topiques, VI, 4, 141b. Nous avons utilisé le texte traduit par J. Tricot, J. Vrin, 1974, 
p. 236.

17） Lettre de Descartes à Morin, le 12 septembre 1638, AT. II, p. 364.



9

Cette explication, qui revient dans les Principia philosophiae de manière 

identique, certes, commet une erreur en ce que la force centrifuge y est 

considérée, non pas comme cause qui induit le mouvement circulaire avec la 

force tirée vers la tangente, mais comme effet du même mouvement circulaire. 

Cependant il est à noter que notre philosophe donne ici une explication 

totalement mécaniste de la lumière qui s’émet depuis la lux et se dif fuse dans 

les corps transparents. Bref, c’est une manifestation du mécanisme radical. 

Descartes affirme à bon droit que «cette forme substantielle du Soleil, en 

tant qu’elle dif fère des qualités qui se trouvent en sa matière, est derechef un 

être philosophique qui m’est inconnu18）. » L’explication mécaniste à outrance 

par Descartes, laquelle dépend de sa théorie des tourbillons et des parties de 

la matière subtile, aussi surprenante qu’elle puisse paraître à nos yeux, est 

néanmoins à comprendre comme le processus inévitable menant à l’abolition 

une fois pour toutes des notions scolastiques telles que actus / potentia, forme / 

matière, lumière / diaphane / couleur.

Un tel refus vigoureux des notions scolastiques exige non seulement 

un monde géométrisé au niveau de la physique, mais aussi une rénovation 

de la causalité physique ou de la démonstration relative à la lumière. Notre 

philosophe, qui, pour la facilité des débats, tire quelquefois parti de la 

distinction traditionnelle entre lux et lumen, la trouve effectivement inutile 

dans le système de sa philosophie. En effet, il la raille, en disant que «si vous 

voulez qu’il soit premier qu’elle, ce sera seulement en même façon que l’homme 

est premier que sa raison, en tant qu’il doit être ou exister avant qu’il puisse 

en user19）. » Et ici, deux questions se posent. Premièrement, la raillerie de 

Descartes, est-elle vraiment couronnée de succès ? Ensuite, quel est le but visé 

par Descartes lorsqu’il construit une analogie entre le rapport de l’homme à sa 

raison et celui du Soleil à la lumière ?

Pour ce qui est de la première question, l’argument de Descartes se 

réfère évidemment à De l’Âme, livre II, chap. I, où Aristote, comparant l’âme à la 

science, discute de la définition de l’âme ainsi que du rapport entre l’âme et le 

corps.

[…] l’âme est donc l’entéléchie (réalisation) d’un corps de cette sorte. 

Mais l’entéléchie est prise en deux sens : soit comme la science, 

soit comme l’exercice actuel de la science. Il est donc clair que l’âme est 

entéléchie au même titre que la science20）.

18） Ibid., p. 367 (soulignée par nous).

19） Lettre de Descartes à Morin, le 13 juillet 1638, AT. II, p. 209.
20） Aristote, De l’Âme, II, 1, 412a p. 30.



10

Morin convoque de suite le passage où Descartes affirme que l’homme puisse 

«user» (de la raison) et du reste saisit subtilement la distinction conceptuelle 

d’Aristote entre « la science» elle-même et « l’exercice actuel de la science» 

ou bien entre « l’âme» elle-même et « l’exercice actuel» de l’âme, ce qui lui 

permet de riposter en ces termes que «si vous prenez la raison pour une partie 

essentielle de l’homme, et qui lui donne l’être d’homme, il est certain que 

l’homme n’est pas premier que sa raison», mais «si vous prenez la raison pour 

l’action ou l’usage que fait l’homme de sa raison, l’homme est premier que sa 

raison21）. » En un mot, la lux, selon Morin, précède le lumen justement dans le 

sens où Descartes l’af firme, ayant recours à l’analogie du rapport entre homme 

et raison. Sur ce point, il faut admettre que la lecture du traité de l’Âme par le 

représentant de l’aristotélisme ne manque pas de précision et que la raillerie de 

Descartes n’est coif fée d’aucun succès.

En ce qui concerne la deuxième interrogation, la phrase en question, mise 

à part la référence aux sources d’Aristote, nous fait penser à la critique sévère 

de la définition de l’homme dans les Méditations, critique dans laquelle, après 

avoir assuré la vérité du cogito, Descartes, en passant, reproche à la définition 

bien connue de l’homme comme animal raisonnable, de provoquer à nouveau 

la dif ficulté car « il faudrait par après rechercher ce que c’est qu’animal, et 

ce que c’est que raisonnable, et ainsi d’une seule question nous tombions 

insensiblement en une infinité d’autres plus dif ficiles et embarrassées22）. » 

Cette réprobation, loin de dénier le fait que l’homme est un animal raisonnable, 

allègue que c’est «abuser du peu de temps et de loisir qui [lui] reste23）» de 

décomposer ces deux termes qui se relient inséparablement l’un avec l’autre et 

d’en définir un. On pourrait voir la même affirmation dans le mépris témoigné 

par Descartes à l’égard de l’arbre de Porphyre dans la Recherche de la Vérité. Cet 

arbre, permettant de définir les choses «per genus et dif ferentiam» et autorisant 

donc de définir l’homme comme animal raisonnable, ne sert qu’à «meram 

Battologiam, quae nihil illustraret et in prima nos relinqueret ignorantia, fore ut 

desinerent satis liquet24）. »

Tout de même, la réponse à Morin ne dénie pas le fait que le soleil 

soit la source lumineuse, mais affirme que la lux et le lumen, deux choses 

essentiellement inséparables, ne doivent pas être définies per genus et 

dif ferentiam. Il en suit que «elle (la lumière) est en lui (le soleil) de sa nature25）. » 

Voilà exactement la définition de la lumière dans la philosophie cartésienne, 

21） Lettre de Morin à Descartes, le 12 août, AT. II, p. 295 (soulignée par nous).

22） Méditations, AT. IX, p. 20.
23） Ibid.

24） La recherche de la vérité, AT. X, p. 516.
25） Lettre de Descartes à Morin, le 13 juillet 1638, AT. II, p. 209.



11

définition qui rend possible la définition mécaniste que nous avons vue plus 

haut et qui se débarrasse de tout l’outillage intellectuel nécessaire à la pensée 

scolastique. Et cela, tout d’abord, par le rejet des notions de puissance et d’acte. 

Sur ce point, rien ne peut énoncer plus habilement et adéquatement un tel état 

de choses que le recours à l’exemple de l’horloge à roues qui «ne montre les 

heures que par le mouvement de son aiguille, et [dont] la qualité de montrer 

les heures n’est point un être plus actuel et plus absolu que son mouvement, et 

[dont] ce mouvement est en elle de sa nature et de son essence, à cause qu’elle 

cesserait d’être horloge si elle ne l’avait point26）. »

Ensuite, par le rejet de la causalité que l’École suppose entre lux et lumen. 

Notre philosophe, passant outre à la causalité entre lux et lumen (telle que 

Buridan l’avait trouvée en considérant le lumen comme cause formelle de la 

lux), réduit toute sorte de causalité concernant la lumière à la causalité physique 

parmi les parties de la matière subtile, à savoir à la loi de la nature. Descartes 

ne dit rien de plus. L’affirmation provocatrice de Morin qu’agir par son essence 

«ne convient qu’à Dieu seul27）» ne le conduit jamais à ramener la lumière du 

Soleil à la causa sui. Notre auteur dit discrètement que «si la Lumière, c’est-à-

dire lux, est l’action ou le mouvement dont le soleil pousse la matière subtile qui 

l’environne, (…) il ne suit pas de là qu’il soit premier que cette action, ni qu’il en 

soit la cause efficiente, et l’on peut dire qu’elle est en lui de sa nature28）. »

Enfin, par l’expulsion de l’idée de forme. Morin, que ne peut jamais 

persuader la réponse de Descartes que «cette matière nous fait sentir cette 

pression du Soleil, qui s’appelle Lumière», déclare au contraire que «si le 

mouvement dans le corps lumineux est l’action par laquelle les parties de leur 

matière subtile changent de place, ainsi que vous dites, donc la lumière dans les 

corps lumineux, qui est ce mouvement, sera l’action par laquelle les parties de 

leur matière subtile changent de place, et non autre chose29）. » Cette déclaration : 

«non autre chose», contre celle de Descartes que «cette pression du Soleil (…) 

s’appelle Lumière», signifie que Morin retient toujours l’idée traditionnelle de 

« forme» ou d’«espèce», l’idée que quelque chose d’extérieur qui ressemble 

à notre sentiment se transmet jusqu’à nos yeux. Non seulement Morin, mais 

aussi Kepler ne purent s’en détacher. Descartes, au début de La Dioptrique, 

soulignant qu’il n’existe pas de « toutes ces petites images voltigeantes par 

l’air, nommées des espèces intentionnelles, qui travaillent tant l’imagination des 

philosophes30）», nie totalement ce type d’idées, qui seraient comme des espèces 

entièrement semblables aux images que nous avons, et affirme la dissemblance 

26） Lettre de Descartes à Morin, le 12 septembre 1638, AT. II, p. 367.
27） Lettre de Morin à Descartes, le 12 août, 1638, AT. II, p. 296.
28） Lettre de Descartes à Morin, le 13 juillet 1638, AT. II, p. 209.
29） Lettre de Morin à Descartes, le octobre 1638, AT. II, p. 409-410.
30） La Dioptrique, AT. VI, p. 85.



12

entre l’objet et l’image. Pour Descartes, et à l’encontre de Morin, « il peut y avoir 

de la dif férence entre le sentiment que nous en avons, c’est-à-dire, l’idée qui s’en 

forme en notre imagination par l’entremise de nos yeux, et ce qui est dans les 

objets qui produit en nous ce sentiment, c’est-à-dire ce qui est dans la flamme 

ou dans le Soleil, qui s’appelle du nom de Lumière31）. » Du reste, ainsi que «des 

mots, qui ne signifient rien que par l’institution des hommes, suffisent pour nous 

faire concevoir des choses, avec lesquelles ils n’ont aucune ressemblance», « la 

Nature» établit «certain signe, qui nous fasse avoir le sentiment de la Lumière, 

bien que ce signe n’ait rien en soi, qui soit semblable à ce sentiment32）. » Voici 

venir la proclamation du dualisme cartésien, par lequel le monde se trouve 

constitué par deux substances, c’est-à-dire la chose extérieure et l’âme où les 

idées se représentent. Tel se présente le dualisme cartésien, grâce auquel 

l’optique est définitivement coupée d’une théorie de la vision qui expliquait 

pourquoi et comment notre vision se réalise en tant que simili de l’objet 

extérieur, et qui fait apparaitre la lumière comme objet de la physique séparé 

de notre sentiment, c’est-à-dire constitué des mouvements des particules qui 

remplissent le monde.

（Maître de conférences à l’Université Saint-Thomas）

31） Le Monde, AT. XI, p. 3.
32） Ibid., AT. XI, p. 4


