|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. La définition de la lumiére chez Descartes : a
Title y . . X
L éclairage de la correspondance avec Morin

Author(s) |Takeda, Hiroki

Citation |[Gallia. 2011, 50, p. 3-12

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle. net/11094/4447

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



La définition de la lumiére chez Descartes
\ 192 . .
— a I’éclairage de la correspondance avec Morin —

Hiroki TAKEDA

Une vue d’ensemble de T’histoire de I'optique nous révele trois traditions,
une premieére tradition de l'analyse géométrique commencant avec Euclide,
une tradition médicale avec Gallien et une tradition issue de la philosophie
naturelle centrée sur Aristote. Tandis que 'analyse géométrique de la lumiére se
développait pas a pas avec Alhacen, Kepler, et ensuite, avec Huygens et Newton,
la tradition issue de la philosophie naturelle était dominée de tout son long
par Pautorité du traité de I’Ame et du Sentiment et le sensible d’Aristote. Cette
dernié¢re doctrine, renforcée par une infinité de commentaires jusqu’au 16
siecle, était si solidement construite que Kepler lui-méme, qui, au niveau de
I'analyse géométrique, acheva de facon irréprochable la théorie de la vision, ne
put pas, a notre sens, réussir a renverser totalement la théorie aristotélicienne
au niveau de la philosophie naturelle.

Toutefois, le role qu’Aristote joua dans l'optique diminua sensiblement,
au cours de la seconde moitié de 17°™ siécle. En effet, ces cinquante années
avaient été les témoins de I'établissement de la physique géométrique par
Descartes et de l'explication mécaniste de la lumiére qui se fondait sur elle.
Notre article aura donc pour but de débrouiller au sein de la pensée cartésienne
ce qui la rendit capable de surmonter la philosophie naturelle d’Aristote,
philosophie, pour ce qui est de l'optique, intéressée principalement par le
mécanisme de la vision, et de mettre au jour un horizon renouvelé qui allait nous
guider vers l'optique dans le sens moderne du mot.

Parlons brievement de la «définition», mot-clé de notre article. Descartes
déclare qu’il n’a pas pour dessein de faire la définition «per genus et
differentiam’’ ». Ce que Descartes veut postuler, ce n’est pas la définition dans
«le sens de 'Ecole», mais celle, autant que puisse se faire, capable de donner
«diverses descriptions ou explications de la lumiére qui soient vraies®’ ». La
définition, dans le domaine de la physique, pourrait inviter, en méme temps,

* Le présent article a été achevé dans le cadre d’up projet de recherche subventionné par
la Japan Society for the Promotion of Science : «Etude sur la logique, la dialectique et la
rhétorique chez Descartes et leurs origines humanistes ».

1) Euvres de Descartes, publiées et annotées par Ch. Adam et P. Tannery (désormais désignées
par AT.), 1897-1909, réédition Vrin-C.N.R.S., 11 vol., 1964-1974. Lettre de Descartes a Morin, le
12 septembre 1638, AT. II, p. 366.

2) Ibid.



a soulever le probleme de la définition dans la méthode scientifique et dans
largumentation. Le présent article se contentera d’aborder, au milieu de
problemes d’échelle beaucoup plus vaste, un trés modeste sujet, puisqu’il se
bornera d’analyser l'attitude de Descartes vis-a-vis du livre II, chap. VII du traité
de U'Ame, et cela a travers sa controverse avec Morin.

Pourquoi avons-nous choisi de traiter ici de la correspondance avec
Morin ? La recherche de la lumiére chez Descartes remonte au début de sa
carriere, lors de ses séjours a Paris (1625-1628) et, a partir de ce moment,
fournira une grande part de la matiére de sa physique. Ainsi, Le Monde, écrit
en 1633 mais malheureusement posthume, porte-t-il le sous-titre de Traité
de la lumiére, témoignant d’une époque ou notre philosophe se détache de la
physique aristotélicienne. La querelle avec cet aristotélicien que fut Morin sur
la lumiére, tout en se déroulant en 1638, soit juste apres la parution du Discours
de la Méthode et les Essais, pourrait-elle refléter le combat du jeune Descartes
avec I’Ecole, combat caché en coulisse non seulement dans Le Monde, mais
aussi dans les autres ccuvres majeures, comme le Discours de la Méthode ou les
Principia Philosophiae. Cela nous est d’autant plus intéressant qu’il n’y a pas
d’autre document qui manifeste son sentiment de la doctrine de 'Ecole relative a
la lumieére.

Le premier chapitre sera consacré a 'analyse de 'objection de Morin et a
mettre en relief trois problématiques se rapportant a la définition de la lumiére.
Dans le deuxiéme chapitre, aprés avoir examiné la réponse de Descartes a
Morin, a travers laquelle la définition renouvelée de la lumiére sera mise au jour,
nous préciserons la signification que revét la rénovation cartésienne par rapport
aI’Ecole.

1. Explication de la lumiére par Descartes et objection par Morin
1-1. Lumiére chez Descartes

Le Discours premier de La Dioptrique est consacré a «expliquer» les
propriétés de la lumiére, en s’appuyant sur trois «comparaisons», c’est-a-dire
«un baton» des aveugles de naissance, «une cuve au temps de vendange» et
«une balle qui passe dans l'air». D’abord, par la comparaison avec le béton,
elle nous fait imaginer que «la lumiére n’est autre chose, dans les corps qu’on
nomme lumineux, qu'un certain mouvement, ou une action fort prompte et
fort vive, qui passe vers nos yeux, par 'entremise de l'air et des autres corps
transparents®’ »: ensuite, par celle d'une cuve remplie de raisins, que «plusieurs
de ces rayons, venant de divers points, peuvent s’assembler en un méme point»
ou «venant de divers points et allant vers divers points, peuvent passer par un

3) La Dioptrique, AT. VI, p. 84.



méme point, sans s’'empécher les uns les autres®’ » : enfin, par celle de la balle
comparée a la lumiére, qu’il y a deux sortes de mouvements, un mouvement
droit grace auquel la réfraction et la réflexion sont décrites, ainsi qu’un
mouvement rotatoire qui nous fait sentir diverses couleurs suivant la proportion
entre la vitesse rotatoire et la vitesse rectiligne. Ces trois comparaisons, qui,
selon Descartes, ne sont pas toujours cohérentes I'une avec l'autre, invitent les
lecteurs a «supposer» qu’«elle (Ia lumiére) est une action, ou une vertu, qui
suit les mémes lois que le mouvement local, en ce qui est de la facon dont elle
se transmet d’un lieu en un autre, et qui se communique par I'entremise d’une
liqueur trés subtile, qui est dans les pores des corps transparents®’.»

Drailleurs, La Dioptrique, avant de les proposer, avertit le lecteur que
«n’ayant ici autre occasion de parler de la lumiére, que pour expliquer comment
ses rayons entrent dans I'ceil, et comment ils peuvent étre détournés par les
divers corps qu’ils rencontrent, il n’est pas besoin que j'entreprenne de dire au

vrai quelle est sa nature®.» Au lieu de cela, notre philosophe, ayant recours

aux comparaisons, a voulu «expliquer toutes celles de ses propriétés que
I'expérience nous fait connaitre, et pour déduire en suite toutes les autres qui
ne peuvent pas si aisément étre remarquées”.» Cette méthode se compare aux
«Astronomes» qui, sans se soucier de la disposition réelle des Planétes, visent
exclusivement a sauver les phénoménes se trouvant sur la Terre. Le parti pris
de Descartes qui fait expreés d’éviter la réflexion sur la nature de la lumiére est
fort probablement issu de la composition elle-méme du Discours de la Méthode
et les Essais. Car ce texte, étant composé de la présentation de sa méthode et
de trois Essais auxquels il I'applique a titre d’exemples (I'un de ceux-ci étant La
Dioptrique), n’a pas pour objet de démontrer ce qu’est la lumiére a partir des
principes métaphysiques qu’il a déja établis vers 1630.

Toutefois, les Regles énoncent que «si (...) il ne parvient pas a comprendre
la nature de l'action de la lumiere, il énumérera, selon la septieme regle, toutes

les autres puissances naturelles, de maniere a utiliser la connaissances d’une
autre de ces puissances pour comprendre aussi celle-la, au moins par analogie
(per imitationem)® .» L’analogie que Descartes prend ici pour modeéle, c’est
justement «un baton aussi long qu’on voudra»®’, repris dans La Dioptrique. S'il
en est ainsi, la véritable intention du philosophe réaliste consiste, nous semble-t-
il, non pas a affirmer le caractere hypothétique des sciences, mais a montrer, par

4) Le Monde, AT. XI, p. 98.
5) Lettre de Descartes a Mersenne, le 27 mai 1638, AT. I, p. 143.

— —

6 ) La Dioptrique, AT. VI, p. 83 (soulignée par nous).

7) Ibid.

8) Reglae ad directionem ingenii, AT. X, p.395. Nous avons utilisé le texte traduit par Jacques
Brunchwig dans Euwres philosophiques, éditées par F. Alquié, 3 vol., Garnier, 1963-1974, t. 1, p.
117. (soulignées par nous).

9) Ibid.,p. 125 (AT. X, p. 402).



le biais de «I’analogie», une voie qui permette d’atteindre a la compréhension de
la «nature» de la lumiére. C’est sur ce plan que se déroulent en effet, les débats
entre Descartes et Morin.

1-2. Objection de Morin

Les objections a 'égard du Discours de la Méthode et les Essais, formées
par Jean-Baptiste Morin, professeur de mathématiques au College de France,
et qui travaillait aussi sur l'astrologie, furent déclenchées par une lettre du 22
février 1638 et se terminerent par la troisieme objection d’octobre 1638. Cinq
lettres s’échangeérent le long de ces huit mois. Nous reproduisons ci-dessous
la premiére objection de Morin, objection portant surtout sur la définition et la
démonstration de la lumiére données dans La Dioptrique et Les Météores :

Jattaquerais volontiers votre essence ou nature de la lumiére, que
vous dites étre I'action, ou le mouvement, ou l'inclination & se mouvoir,
ou comme laction et le mouvement, etc. d’'une matiére subtile, etc.
Mais sur ce point je vous vois si peu constant a vous-méme, et par cette
inconstance vous vous étes 4dpreté tant d’échappatoires, que ce serait
perdre le temps de vouloir vous arréter, jusques a ce que vous vous Soyez
arrété vous-méme, comme bon Logicien, a une stable définition de la
lumiére. Néanmoins il me semble (...) que vous entendez principalement
que la lumiére soit I'action, ou le mouvement, dont le Soleil ou autre corps
lumineux pousse votre matiere subtile. Ce qu’étant supposé, puisque le

Soleil est premier que ce mouvement, duquel il est la cause efficiente, il

s’en suivra que le Soleil, de sa nature, n’aura point de lumiére; ou que sa

lumiére n’était point comprise en votre définition, et qu’elle est premiére
que celle que vous définissez. Mais I'Ecole vous prouverait que toute
action est essentiellement un étre relatif, et que tout mouvement dit en son
essence un étre potentiel; mais que I'essence de la lumiére n’a ni I'un ni
lautre, vu que de sa nature elle est un acte, ou une forme absolue' .

Voyons trois traits de sa critique contre Descartes.

(1) Quand il s’agit de la définition de la lumiére comme «acte, ou forme
absolue», il faut consulter la théorie de la vision d’Aristote, constituée de la
lumiere, le diaphane, c’est-a-dire le corps transparent qui nous permet de voir
l'objet extérieur, et la couleur, théorie selon laquelle le diaphane, pour étre
non en puissance mais en acte, requiert la présence de la lumiere. La lumiére
se définit donc comme «acte du diaphane en tant que diaphane'’.» En ce qui

10) Lettre de Morig a Descartes, le 22 février 1638, AT. I, p. 547-548.
11) Aristote, De I’Ame, livre 11, chap. VII, 418b. Nous avons utilisé la traduction de E. Barbotin,



concerne «la forme absolue», il n’y a pas le mot «forme» dans 'explication de
la vision que font le traité de I’Ame ou le Sentiment et le sensible. Cependant,
la phrase fameuse du livre II, chapitre XII du traité de ’Ame, que «le sens est
la faculté apte a recevoir les formes sensibles sans la matiére'” », prend a titre
d’exemple la couleur, ce qui amenait les exégetes arabes a penser que la vision
se produit, lorsque la forme de la couleur et celle de la lumiére qui transmet la
couleur entrent dans nos yeux. La forme de la lumiere s’appelait aussi «image »
ou «espece», notions considérées, selon les commentateurs, tantot comme
matérielle tantét comme immatérielle, et donc difficiles a définir de facon
univoque. Morin, qui affirme que «I’Ecole est pauvre en bonnes expériences
et riche en termes"™ », est le fidéle héritier de cette terminologie métaphysique
propre 4 I'Ecole.

(2) Dargument ci-dessus a pour arriére-plan le contexte de la distinction
entre la lux et le lumen, distinction venant d’Avicenne et diffusée a partir de
13 siécle en Europe latine!”, mais sans que cette derniére soit mentionnée de
maniére manifeste puisque, déclare-t-il, «<on m’a voulu faire accroire que, si je
vous traitais tant soit peu en termes de 'Ecole, vous me jugeriez a l'instant plus
digne de mépris que de réponse’.» Morin utilise, donc, a I'instar de Descartes,
le «Soleil» au lieu de «lux» et «lumiére» au lieu de «lumen». Cette distinction
scolastique avait pour fonction de permettre une analyse de la relation causale
entre corps lumineux et corps transparent et, dans notre cas, entre Soleil et
lumiére. De ce point de vue, Morin déduit, de la déclaration cartésienne que
la lumiére est «le mouvement (...) d’'une matiére subtile», 'accusation que
«le Soleil est premier que ce mouvement, duquel il est la cause efficiente, il
s’en suivra que le Soleil, de sa nature, n’aura point de lumiére». En termes
scolastiques, si la lux précédait le lumen, puisqu’elle est la cause efficiente du
lumen c’est-a-dire la lumiére, la lux elle-méme ne pourrait étre la lumiere.

(3) C’était au niveau de la physique que nous avons relevé les deux points
précédents. Il en reste un qui se situe, lui, sur un plan démonstratif. A ce propos,
Aristote déclare que «la définition n’est donnée qu’en vue de faire connaitre
le terme posé, et que nous faisons connaitre les choses en prenant non pas
n’importe quels termes mais bien des termes antérieurs et plus connus, comme

«Les Belles Lettres», 1966, p. 48.

12) Aristote, De l’Ame, livre 11, chap. XI1, 424a.

13) Lettre de Morin a Descartes, le 22 février 1638, AT. I, p. 541.

14) En ce qui concerne Thistoire de I'optique, voir David. C. Lindberg, Theories of vision from Al-
Kindi to Kepler, The University of Chicago Press, 1976. David C. Lindberg, The Science of
Optics, in Science in the Middle Ages, edited by David C. Lindberg, The University of Chicago
press, 1978.

15) Lettre de Morin a Descartes, le 22 février 1638, AT. 1, p. 541. Notre philosophe démasquera la
distinction conceptuelle présente dans I'argumentation de son adversaire, et se servira, de sa
part, de ces deux termes dans la réponse qu'’il lui adressera six mois plus tard.



on le fait dans la démonstration» et donc qu’«il est préférable de s’efforcer
de faire connaitre les choses postérieures par les choses antérieures, car un
tel procédé est plus productif de savoir'.» Sappuyant sur la théorie de la
démonstration d’Aristote, Morin accuse Descartes d’avoir défini, antérieurement
a la lux, le lumen, c’est-a-dire 1'action des matiéres subtiles, afin d’expliquer ce
qu’est la lux, qui, du point du vue de I'existence, précede évidemment le lumen.
Et cela, selon Morin, péche contre la théorie aristotélicienne ou bien signifie
que «sa lumiere n’était point comprise en votre (de Descartes) définition».
Lobjection du point de vue de la démonstration a pour objet le méme fait que
celle du point de vue de la causalité dont nous avons parlé ci-dessus. En réalité,
ces deux points de vue se conjuguent dans leurs controverses.

Voici donc les trois points de contentieux entre nos deux philosophes
qui pourraient nous servir a la mise au point de notre sujet. Dans le chapitre
suivant, nous envisagerons la maniére proprement cartésienne de briser
l'autorité aristotélicienne.

2. Descartes et la définition de la lumiére

La réponse de Descartes a la question de ce qu’est la lumiére se compose
également sur deux plans, celui de la physique et celui de la démonstration.
D’abord, examinons celui de la physique. Descartes, suivant, par commodité,
la distinction scolastique de lux /lumen, accepte que «lux est premiére que
lumen» et admet donc qu’'on a besoin d’expliquer la faculté physique de la lux
ou le Soleil en tant que source lumineuse. Il s’agit ici d'un probléme qu'’il a évité
tout expres d’aborder, tant dans le Discours de la Méthode que dans la premiére
lettre a Morin. Néanmoins, incité par I'objection de Morin, Descartes ose, dans
la seconde réponse, écrite deux mois aprés la premiére réponse, parler de la
nature de la lumiére, et cela en se fondant sur la théorie qui lui est propre des
«tourbillons» et de la force centrifuge, soit la tendance a ¢loigner les corps du
centre de rotation.

(-+) il (Ie Soleil) est composé d’un matiere trés fluide, laquelle tourne
continuellement en rond autour de son centre avec une trés grande
vitesse, au moyen de quoi elle presse de tous cotés la matiére dont le
ciel est composé, laquelle n’est autre chose que cette matiére subtile qui
s’étend sans interruption depuis les astres jusqu’a nos yeux, et ainsi
par son entremise nous fait sentir cette pression du Soleil, qui s’appelle
Lumieére' .

16) Aristote, Les Topiques, V1, 4, 141b. Nous avons utilisé le texte traduit par J. Tricot, J. Vrin, 1974,
p. 236.
17) Lettre de Descartes a Morin, le 12 septembre 1638, AT. II, p. 364.



Cette explication, qui revient dans les Principia philosophiae de maniére
identique, certes, commet une erreur en ce que la force centrifuge y est
considérée, non pas comme cause qui induit le mouvement circulaire avec la
force tirée vers la tangente, mais comme effet du méme mouvement circulaire.
Cependant il est a noter que notre philosophe donne ici une explication
totalement mécaniste de la lumiére qui s’émet depuis la lux et se diffuse dans
les corps transparents. Bref, c’est une manifestation du mécanisme radical.
Descartes affirme a bon droit que «cette forme substantielle du Soleil, en
tant qu’elle differe des qualités qui se trouvent en sa matiere, est derechef un

\

étre philosophique qui m’est inconnu'®.» L'explication mécaniste a outrance
par Descartes, laquelle dépend de sa théorie des tourbillons et des parties de
la matiére subtile, aussi surprenante qu’elle puisse paraitre a nos yeux, est
néanmoins & comprendre comme le processus inévitable menant a I'abolition
une fois pour toutes des notions scolastiques telles que actus / potentia, forme /
matiére, lumiére / diaphane / couleur.

Un tel refus vigoureux des notions scolastiques exige non seulement
un monde géométrisé au niveau de la physique, mais aussi une rénovation
de la causalité physique ou de la démonstration relative a la lumiére. Notre
philosophe, qui, pour la facilit¢ des débats, tire quelquefois parti de la
distinction traditionnelle entre lux et lumen, la trouve effectivement inutile
dans le systéme de sa philosophie. En effet, il la raille, en disant que «si vous
voulez qu'il soit premier qu’elle, ce sera seulement en méme facon que 'homme
est premier que sa raison, en tant qu’il doit étre ou exister avant qu’il puisse
en user”.» Et ici, deux questions se posent. Premiérement, la raillerie de
Descartes, est-elle vraiment couronnée de succes ? Ensuite, quel est le but visé
par Descartes lorsqu’il construit une analogie entre le rapport de ’homme a sa
raison et celui du Soleil a la lumiére ?

Pour ce qui est de la premiére question, 'argument de Descartes se
réfere évidemment a De UAme, livre 11, chap. I, ol Aristote, comparant I'dme a la
science, discute de la définition de ’dme ainsi que du rapport entre 'dme et le
corps.

[---] Pame est donc I'entéléchie (réalisation) d’un corps de cette sorte.

Mais I’entéléchie est prise en deux sens : soit comme la science,
soit comme l’exercice actuel de la science. Il est donc clair que I'dme est
entéléchie au méme titre que la science®.

18) Ibid., p. 367 (soulignée par nous).
19) Lettre de Desgartes a Morin, le 13 juillet 1638, AT. II, p. 209.
20) Aristote, De I’Ame, 11, 1, 412a p. 30.



10

Morin convoque de suite le passage ou Descartes affirme que ’'homme puisse
«user» (de la raison) et du reste saisit subtilement la distinction conceptuelle
d’Aristote entre «la science» elle-méme et «I'exercice actuel de la science»
ou bien entre «I'dme» elle-méme et «l'exercice actuel» de I'dme, ce qui lui
permet de riposter en ces termes que «si vous prenez la raison pour une partie
essentielle de 'homme, et qui lui donne I'étre d’homme, il est certain que
I'homme n’est pas premier que sa raison», mais «si vous prenez la raison pour
l’action ou l'usage que fait ’'homme de sa raison, 'homme est premier que sa
raison’”.» En un mot, la lux, selon Morin, précede le lumen justement dans le
sens ol Descartes I'affirme, ayant recours a I'analogie du rapport entre homme
et raison. Sur ce point, il faut admettre que la lecture du traité de ’Ame par le
représentant de I'aristotélisme ne manque pas de précision et que la raillerie de
Descartes n’est coiffée d’aucun succes.

En ce qui concerne la deuxiéme interrogation, la phrase en question, mise
a part la référence aux sources d’Aristote, nous fait penser a la critique sévere
de la définition de 'homme dans les Méditations, critique dans laquelle, apres
avoir assuré la vérité du cogito, Descartes, en passant, reproche a la définition
bien connue de 'homme comme animal raisonnable, de provoquer a nouveau
la difficulté car «il faudrait par aprés rechercher ce que c’est qu’animal, et
ce que c’est que raisonnable, et ainsi d’'une seule question nous tombions
insensiblement en une infinité d’autres plus difficiles et embarrassées®.»
Cette réprobation, loin de dénier le fait que 'homme est un animal raisonnable,
allegue que c’est «abuser du peu de temps et de loisir qui [lui] reste® » de
décomposer ces deux termes qui se relient inséparablement I'un avec l'autre et
d’en définir un. On pourrait voir la méme affirmation dans le mépris témoigné
par Descartes a I'égard de 'arbre de Porphyre dans la Recherche de la Vérité. Cet
arbre, permettant de définir les choses «per genus et differentiam» et autorisant
donc de définir 'homme comme animal raisonnable, ne sert qu'a «meram
Battologiam, quae nihil illustraret et in prima nos relinqueret ignovantia, fore ut
desinerent satis liquet* . »

Tout de méme, la réponse a Morin ne dénie pas le fait que le soleil
soit la source lumineuse, mais affirme que la lux et le lumen, deux choses
essentiellement inséparables, ne doivent pas étre définies per genus et

differentiam. 1l en suit que «elle (la lumiére) est en lui (le soleil) de sa nature®.

»

Voila exactement la définition de la lumiére dans la philosophie cartésienne,

21) Lettre de Morin a Descartes, le 12 aott, AT. II, p. 295 (soulignée par nous).
22) Meéditations, AT. IX, p. 20.

23) Ibid.

24) La recherche de la vérité, AT. X, p. 516.

25) Lettre de Descartes a Morin, le 13 juillet 1638, AT. 11, p. 209.



1

définition qui rend possible la définition mécaniste que nous avons vue plus
haut et qui se débarrasse de tout 'outillage intellectuel nécessaire a la pensée
scolastique. Et cela, tout d’abord, par le rejet des notions de puissance et d’acte.
Sur ce point, rien ne peut énoncer plus habilement et adéquatement un tel état
de choses que le recours a I'exemple de I’horloge a roues qui «ne montre les
heures que par le mouvement de son aiguille, et [dont] la qualité de montrer
les heures n’est point un étre plus actuel et plus absolu que son mouvement, et
[dont] ce mouvement est en elle de sa nature et de son essence, a cause qu’elle
cesserait d’étre horloge si elle ne I'avait point® . »

Ensuite, par le rejet de la causalité que I'Ecole suppose entre lux et lumen.
Notre philosophe, passant outre a la causalité entre lux et lumen (telle que
Buridan l'avait trouvée en considérant le lumen comme cause formelle de la
lux), réduit toute sorte de causalité concernant la lumiere a la causalité physique
parmi les parties de la matiere subtile, a savoir a la loi de la nature. Descartes
ne dit rien de plus. L'affirmation provocatrice de Morin qu’agir par son essence
«ne convient qu’a Dieu seul®” » ne le conduit jamais a ramener la lumiére du
Soleil a la causa sui. Notre auteur dit discréetement que «si la Lumiére, c’est-a-
dire lux, est 'action ou le mouvement dont le soleil pousse la matiere subtile qui
I'environne, (-+-) il ne suit pas de la qu’il soit premier que cette action, ni qu’il en
soit la cause efficiente, et I'on peut dire qu’elle est en lui de sa nature®.»

Enfin, par l'expulsion de l'idée de forme. Morin, que ne peut jamais
persuader la réponse de Descartes que «cette matiére nous fait sentir cette
pression du Soleil, qui s’appelle Lumiére», déclare au contraire que «si le
mouvement dans le corps lumineux est I'action par laquelle les parties de leur
matiere subtile changent de place, ainsi que vous dites, donc la lumiére dans les
corps lumineux, qui est ce mouvement, sera I'action par laquelle les parties de

leur matiére subtile changent de place, et non autre chose®

.» Cette déclaration :
«non autre chose», contre celle de Descartes que «cette pression du Soleil (-*-)
s’appelle Lumiére», signifie que Morin retient toujours l'idée traditionnelle de
«forme» ou d’«espece», I'idée que quelque chose d’extérieur qui ressemble
a notre sentiment se transmet jusqu’a nos yeux. Non seulement Morin, mais
aussi Kepler ne purent s’en détacher. Descartes, au début de La Dioptrique,
soulignant qu’il n’existe pas de «toutes ces petites images voltigeantes par
I'air, nommées des espéces intentionnelles, qui travaillent tant I'imagination des
philosophes® », nie totalement ce type d’idées, qui seraient comme des espéces
entierement semblables aux images que nous avons, et affirme la dissemblance

26) Lettre de Descartes a Morin, le 12 septembre 1638, AT. II, p. 367.
27) Lettre de Morin a Descartes, le 12 aotit, 1638, AT. II, p. 296.

28) Lettre de Descartes a Morin, le 13 juillet 1638, AT. 11, p. 209.

29) Lettre de Morin a Descartes, le octobre 1638, AT. II, p. 409-410.
30) La Dioptrique, AT. VI, p. 85.



12

entre I'objet et 'image. Pour Descartes, et a 'encontre de Morin, «il peut y avoir
de la différence entre le sentiment que nous en avons, c’est-a-dire, I'idée qui s’en
forme en notre imagination par I’entremise de nos yeux, et ce qui est dans les
objets qui produit en nous ce sentiment, c’est-a-dire ce qui est dans la flamme

U » Du reste, ainsi que «des

ou dans le Soleil, qui s’appelle du nom de Lumiere
mots, qui ne signifient rien que par I'institution des hommes, suffisent pour nous
faire concevoir des choses, avec lesquelles ils n’ont aucune ressemblance», «la
Nature» établit «certain signe, qui nous fasse avoir le sentiment de la Lumiére,
bien que ce signe n’ait rien en soi, qui soit semblable & ce sentiment®.» Voici
venir la proclamation du dualisme cartésien, par lequel le monde se trouve
constitué par deux substances, c’est-a-dire la chose extérieure et 'dme ou les
idées se représentent. Tel se présente le dualisme cartésien, grice auquel
l'optique est définitivement coupée d’une théorie de la vision qui expliquait
pourquoi et comment notre vision se réalise en tant que simili de l'objet
extérieur, et qui fait apparaitre la lumiere comme objet de la physique séparé
de notre sentiment, c’est-a-dire constitué des mouvements des particules qui
remplissent le monde.

(Maitre de conférences a I'Université Saint-Thomas)

31) Le Monde, AT. X1, p. 3.
32) Ibid., AT.XI, p. 4



