
Title 現代ドイツのポピュラー・カルチャー : その諸相と
批判をめぐって

Author(s) 横山, 香

Citation 大阪大学, 2004, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/45765

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



<8 >

氏
よこ やま

名横山
かおり

香

博士の専攻分野の名称 博士(言語文化学)

学位記番号第 1 8 962 号

学位授与年月日 平成 16 年 6 月 28 日

学位授与の要件 学位規則第4 条第 1 項該当

言語文化研究科言語文化学専攻

学位 論文名 現代ドイツのポピュラ一・カルチヤーーその諸相と批判をめぐっ

て-

論文審査委員 (主査)

教授金子元臣

(副査)

教授木村茂雄 助教授山本佳樹

論文内容の要旨

本論文ではドイツのポヒ。ュラー・カルチャ一、とくにテレビと女'性の娯楽小説について、その諸相を考察し、それ

らをめぐる批判を検証している。 ドイツにおいては今日でもポピュラー・カルチャーは、一方では価値の低い非道徳

なものとして、一方では資本主義のイデオロギーを再生産する「文化産業」として、いまなお軽蔑と批判の対象にさ

れ続けている。ポピュラー・カルチャーとは、人々の日常生活に深く埋め込まれている文化である。このポピュラー・

カルチャ一概念は、歴史学の民衆文化研究や民俗学、そしてカルチュラル・スタディーズにおいて使われている。
ホピュラー・力ノレチャ一

民衆文化は、民衆/人々の日常に根づいたものでありながら、他の集団の文化を領有したり、それらと相互に交渉

したりすることによって変容していくものと考えられている。そしてカルチュラル・スタディーズにおいてはとくに、

ここでの権力作用が問題とされる。この概念を適用することで、ポピュラー・カルチャーは実体化や本質化を逃れる

ことになり、上から押し付けられる文化/下からの抵抗の文化という三項対立的な見方も退けることができる。第 1 章

ではドイツ語の文化概念の問題についても考えている。文化概念は、一方で教養や精神の高さという意味を、とくに

対文明(対フランス)によって獲得してし、く。しかし一方では「素朴」で「純粋j な民俗文化 Volkskultur が知識人

によって求められるようになる。しかしこの Volkskultur 概念は、後にナチズムのイデオロギーとなり、第二次世界

大戦後はこのいずれの概念をも徹底的に批判する「文化産業論」によるブルジョワ文化・大衆文化批判が影響力を持

つことになる。こういった文化概念が根強いドイツにおいて、ポピュラー・カルチャーはどの側からも受け入れられ

るもので、はなかったのである。

第 2 章ではドイツにおけるテレビの歴史と制度を「リアリテイ/リアリズム」という概念を軸にしながら記述してい

る。 ドイツでは、テレビは最初から「表現」ではなく「再現」のメディアとして考えられていた。そして放映開始当

初から激しい技術文明批判に、テレビという媒体自体がさらされていた。そのためテレビには文化的な意義が必要だ

った。それが「啓蒙の道具としてのテレビ」であり、この目的を支えてきたのがテレビのリアリズム的特性である。

1960 年代から 70 年代の社会批判が激しくなったときには、 「リアリズムの要請」が叫ばれた。すなわち、テレビに

よって人々に現状を知らしめ、その批判のためにテレビが役立つべきだというものである。しかし実際のところ、一

部の知識人が思うほど、成果は上がらなかった。むしろ過剰な演出をするアメリカ製の番組が人気を得るのである。

80 年代には次々とアメリカ製の番組が輸入され、それに倣ってドイツでもソープ・オペラや犯罪ものの番組などが

au 



次々と作られることになる。しかしそれらの番組も派手な演出はほとんどなく、リアリズムの要請を引き継ぐもので

あった。それでもこれらは日常的だとして人気を得る。このアメリカとドイツの例は、何かを「リアル」と感じるこ

とは現実が再現されているというリアリズムによるものではないことを示している。これを文化研究者のイエン・ア

ン len Ang は「デノテーション・レベルJ と「コノテーション・レベル」のリアリズムの違いと考えた。テレビ番組

がリアルであれ、リアルで、ないものであれ、どちらにしてもポピュラリティを得ることができるのは、それが「コノ

テーション・レベル」で、の読みに関わっているからなのである。このように考えると、メディアのテクストがリアル

であるからこそ批判力があるとか、リアルで、あるから現状批判になるという見方は成り立たなくなる。そもそもこの

ようなリアリズムの考え方は「伝達モデ、ノレ」、すなわち現実は「構成」されるのではなく「再現」され、それはその

まま受け取られるものだというモデ、ルを踏襲しているために起こることである。しかしドイツのテレビ/ポヒ。ュラー・

カルチャー批判の多くはこのモデ、ルに立脚しており、 3 章以下でも繰り返し問題にしている。

第 3 章は「タブロイド・テレビ」を扱っている。タブロイド・ジャーナリズムもまたつねに批判を受けてきた。だ

が、それにもかかわらずタブロイドはポピュラリティを得ている。ここではタブロイド・テレビのテクストをハード・

ニュースとの比較から分析し、それがかつてのフォークロアと同じような「物語構造j を持っていることに着目した。

正統なジャーナリズムの側から、タプロイドは文化の堕落的な形態と言われ、それが人々の感情を扇動することが批

判される。だがタブロイドの「物語構造J から見れば、タブロイドはジャーナリズムよりも ブロードサイドやベン

ケルザ、ングのような民衆文化にその根を持っていると考えられる。すでに 17 世紀には殺人事件を報じるブロードサ

イドがあったとされ、その頃にはすでに商業的な民衆文化としてブロードサイド、はあった。このように考えると、た

とえば大衆社会と大量生産と「堕落した大衆」だけにタブロイドの説明を求める通説は、たしかにタブロイドの制度

的、形態的な側面を捉えることはできるが、その文化の側面は説明できず、大衆の低俗な趣味としづ紋切り型の説明

を繰り返してしまうことになる。文化としてタブロイドを考えることによって、そのポピュラリティの生成過程を見

ることもでき、またこれまでのタブロイド批判の問題点を考える契機にもなる。たしかにタブロイドの物語構造は感

情を動かすものである。しかしそれがつねに反動的で、全体的な運動になるわけではない。もしなるとすれば、そこに

はどのような力によって人々の感情と反動的な言説が結び付けられるのかを見るべきである。

第 4 章のテーマは「デイリー・トーク・ショーJ である。 トーク・ショーもまた低俗で非道徳的だとして批判され

る。それは一般の人々がテレビという公的な領域に「侵入」していると感じられているために起こっている反応でも

ある。しかし実際のトーク・ショーのテクストを分析すれば、そのテクストが矛盾をはらんだ、さまざまな声が錯綜

する場としてあることが分かる。そして最近ではトーク・ショーを、これまで公共圏から閉め出されていた人たちが

公共の場で発言できる場として注目する研究がある。それは女性であったり、またエスニック・マイノリティであっ

たりするが、とくにセク、ンュアル・マイノリティの人たちが積極的にトーク・ショーを利用していることが報告され

ている。そこでは「一つの真実」が生み出されるのではなく、 「それぞれの真実」がある。たしかにこのように政治

的な部分を強調しすぎることは問題がある。 トーク・ショーのテクストは下からの反動的な勢力になることもあるか

らである。しかしそれでもトーク・ショーにおける増殖する(語り)は、ミクロなポリティクスと見ることは可能で

あろう。

第 5 章は現代ドイツの多文化的状況を問題にしている。その多文化的状況とは、文化が並存している多元主義的な

ものではなく、雑ざり合って混沌とした状況のことである。この多文化的状況の問題を考えるために、前半ではドイ

ツにおけるカルチュラル・スタディーズの現状を概観している。 ドイツでは文化概念をめぐる状況が上述のようなも

ので、あったため、カルチュラル・スタディーズの受容が遅れた。しかし最近ではポップについての言説が「好景気」

を迎えている。しかしこれにも問題があり、文化研究にある政治性は剥ぎ取られ、 「ハイブリッドJ や「クロスオー

バー」といったことばで称賛されるだけになってしまった。この章は、このような現状のなかにいるマイノリティの

ポピュラー・カルチャー(ここではトルコ系の人たち)が提示する問題を考察している。エスニシティを押し出す戦

略もある。だがそういった戦略を取らず、むしろ商業主義的でグローパルな文化にアイデンティティを求める若者も

いる。さらにトルコ人女性たちが出演したトーク・ショーのテクストから、彼女たちはけっして単一のカテゴリーに

押し込められる存在ではないことを明らかにした。彼女たちを一つのカテゴリーに押し込めることは、他者をカテゴ

ライズしようとする欲望なのである。

ワ
臼
P
O
 

庁d



最後にこのようなドイツの多文化的状況に面して、日本におけるドイツ文化研究の可能性を考えている。日本にお

いてドイツ文化を考えるときもまた上述の文化概念が発動している。もしこのような多文化的状況を真剣に受け取る

とすれば、国民文化を演緯したり、また文化の本質的な差異を強調したりすることは難しくなるだろう。

最後の第 6 章は女性とポピュラー・カルチャーについての考察を行っている。フェミニズムとポピュラー・カルチ

ャーの「女性のジャンルJ (ソープ・オペラ、ロマンスなど)は問題含みの関係である。前半ではこれまでの女性の

ジャンルについての先行研究を概観している。最近の研究は、女性たちがポピュラー・カルチャーから快楽を得るこ

とに、積極的な意味を与えている。後半ではドイツでベストセラーになった三冊の「女性小説」に描かれたヒロイン

たちに焦点を当てている。フェミニズムの批判で、は恋愛小説とそのロマンチック・ラブのイデオロギーによって女性

が抑圧されているとするが、しかし女'性小説の主人公たちからは新しい連帯の段階に来ていることが読み取れるので

ある。彼女たちの多くはヘテロセク、ンュアルでモノガミックな関係に縛られていない。女性小説の批判もまた「伝達

モデ、ノレj を踏襲しているが、しかし認識しなければならないのは、ポピュラー・カルチャーのテクストから女性たち

が意味を生み出すその行為の能動性なのである。

本論文は、ポピュラー・カルチャーの諸相の記述で、はなく、さまざまな日常的現象が、とくに批判的言説によって

《ポピュラー・カルチャー》とされる過程に注目したものである。本論文はメディア研究というよりも、文化研究と

して位置づけられるものと考える。

論文審査の結果の要旨

本稿の最大の意義は、ドイツにおいても、また日本の地域研究としてのドイツ文化研究においても、依然まだ極め

て蓄積の浅い現代ドイツの「ポピュラー・カルチャー」に焦点をあて、この分野での研究・分析上の有効な論点を提

示したことにある。

戦後ドイツのアカデミズムにはナチズムの克服の課題が重く課せられ、その結果ナチズムにおける民衆操作性への

批判への強い傾斜が見られ、「日常文化J としてのポピュラー・カルチャーを扱うに時、同様に発達した資本主義体

制下にある他の国々とは質の異なったドイツ特有の困難があった。本稿でもこの事情が十分に意識され、一方で個々

の「ポピュラー・カルチャー」として現象するものの特質を手厚く記述すると同時に、それを批判する「言説」にお

ける前提を問題化するという手続きに多くを割くという極めて独自な方法をとることにより、従来とは異なった論点

を形成することに成功している。

評価される事例を幾っか具体的に指摘すれば、例えば第 2 章「啓蒙の道具としてのテレビーリアリティの位相」で

は、 ドイツのテレビというメディアの 90 年代以前と以降の歴史的変遷と幾つかの番組を取り上げ、テレビというメ

ディアあるいはメディア研究を支配する社会的「リアリズム/リアリティ」という言説が問題化される。 90 年代以降

の状況のなかで「共有された社会全体の現実」というデノテーションを失った「リアリティ」概念ではもはや従来の

「リアリズムの要請」という啓蒙的レヴェルが無効化され、そこから番組への批判的言説が生じているが、むしろこ

れらの番組が視聴者の感情的な次元でのリアリティの感覚を支えていて、コノテーションレヴェルで、のリアリズムの

技法の有効性という可能性を残しているとされる。第 5 章「ドイツにおける多文化状況と文化の研究をめぐって」で

は、伝統的な文化概念への批判的視座が研究者の聞に浸透しドイツ文化の「多文化状況j が評価されるようになって

くる状況が記述される。しかしその他方でポップ・カルチャーやマス・カルチャーへの賞賛的言辞が「ハイブリディ

テイ」という概念の持つ本来的な意味を脱政治化し、相変わらず統合された「文化」概念の中での「文化的多様性J

としづ言説に回帰し、文化をそもそも「差異J として構成することによる生産性へと位置づけられない「多文化」の

言説の問題が分析される。第 6 章ではポピュラー・カルチャーとしての「女性小説j が取り上げられ、フェミニズム

批評における男権主義/性差別主義、ジェンダーを本質的に分類し固定化する見方に基づく言説の有効性が問われ、こ

うしたロマンスを夢中になって読む女性読者を「理解できない他者」としてしまっていることを批判し、これらのソ

ープ・オペラやロマンスという女性のジャンルを、女性達がそこから能動的に意味を見いだしていく「文化」と見て

いこうとする展望を示している。

q
ο
 

Q
U
 



このように本論考は現代ドイツのポピュラー・カルチャーを本格的に取り上げた数少ない研究であり、同時にドイ

ツにおける「文化」言説を批判的に検討することによって論点を形成するという余り類例を見ない独創的な研究であ

り、構成上の難点など幾っか不備はあるものの言語文化研究の博士論文として十分の成果を上げているものと評価で

きる。

一 764 -




