
Title コナトゥスから救済へ : スピノザにおける救済の根
底的基礎としてのコナトゥスについて

Author(s) 河村, 厚

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 1997, 31, p. 27-41

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/4640

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



27 

コナトゥスから救済ヘ

一一スピノザにおける救済の根底的基礎としてのコナトゥスについて一一

河村厚

スピノザ哲学が究極に目指すのは救済 (salus)である。私は、彼の主要

三著作つまり『エチカ』、 r政治論』そして『神学政治論』が目指した救済

をそれぞれ哲学的救済、政治的救済、宗教的救済と規定し、コナトゥス二

自然権をこれら三つの救済の根底を一貫して流れる通奏低音として捉える。

本論では、このコナトゥスの存在論的基底を照らし出すと共に、様々な位

相において現れたく限りにおけるコナトゥスCconatusquatenus) >は上昇

し得る(大きくなる)ことを確認する。というのも、コナトゥスはあくま

で神から「与えられた本質」であるから、有限様態としての人聞において

は、小さくはなっても大きくはならないし、人間にはコナトゥスを大きく

することなど不可能であるとするならば、救済の生じる可能性は局限され

てしまうからである。そこで本論では、コナトゥスを救済が生じる場とし

て捉えることで、スピノザにおける救済の最初の基礎を提示したい。

l コナトゥスの存在論的基底

『エチカ』でコナトゥスCconatus)という概念が最初に登場するのは、

第3部の感情論に入ってからである。そこで、ここではまず第3部でのス

ピノザの有名なコナトゥスの定理を示して、それを分析してみる。

(1) ，.各々のものは、それ自身においてある限り、自己の存在に固執しょ

うと努力する (perseverarecona tur) 0 J ( III /6) 



28 

(2) Iなぜなら、個物は、それによって神の属性がある一定の仕方で表現

される (exprimuntur)様態である(第1部定理25系により)、言い換え

ると、それは(第1部定理34により)神が存在し又活動するその神の

力能を、ある一定の仕方で表現するもの (res)である。J (III/6D) 

(3) I各々のものが、それによって (quo)自己の存在に固執しようと努力

するコナトゥスはそのもの自身の現実的本質に他ならない。J (III/7) 

スピノザはコナトゥスを、人間も含めた万物(様態)が自己の存在に固

執しようとする努力(傾向)として規定している。このコナトゥスには<

自己保存、万物に共通の本質、神の無限の力の表現>といった性質が付与

されている。通常、コナトゥスはこの第3部定理6と7から登場するとさ

れる。しかし、コナトゥスがスピノザの感情理論、政治理論、倫理学説の

出発点だとしても、その出発点は『エチカ』の先行する二つの部の成果そ

のものであるから、更に第1部まで遡って、コナトゥスの存在論的基底を

探り当てたい。まず、上述の(I)~(3)における「各々のもの」つまり様態と

しての個物は、そもそもどのようなものとして定義されているかを考察す

る。

(4) I様態 (modus)とは、実体の変状 Caffectio)つまり他のもののうち

に在り、他のものによって考えられるものと理解する。J (I/D5) 

この(4)における「他のもの」とは当然、実体 Csubstantia)である(I/

15・D)。個物としての(有限)様態は、実体のようには、ぞれ自身で存在

することも考えられることもできない。それは、存在する(し始める)為

に既に他のもの C=実体=神=絶対に無限なる実有)C 1 /D6， 11 • S)の存

在を前提にしているのだ。そして、上述の(2)に示したように、<個物は、神

の属性 (attributum)を一定の仕方で表現する様態(I/25C)である>。

ここで、属性とは「知性が実体についてその本質を構成していると知覚す

るものJ (1 /D4)であるから、これは<存在する全てのものは神の本質を



コナトゥスから救済へ 29 

一定の仕方で表現する様態である>と読み換えられる(1 /36D)。更に、神

においては、その存在と本質と力能は問ーであるから(1 /20，34)、<存在

する全てのもの(様態)は、神の本質=存在=力能を一定の仕方で表現す

る>ということになる。これは、コナトゥスが有限様態としての個物のう

ちで、分離された一回というより失われた一一存在と本質の統ーを回復さ

せるということである。そしてこれこそが、上述(2)にコナトゥスの根拠(証

明)として挙げられた、個物による「神が存在し、活動するその力能の」

表現ということの意味なのだ。スピノザによると自己原因 (causasui)で

ある実体(神)のみが、その本質が存在を含むもの、つまり、存在すると

しか考えられないものである(1 /D1， 7D， 11)。これに対して有限様態と

しての個物の本質は存在を含まない(1 /24)。では、このような個物はい

かにして存在可能なのか。それは唯、神の無限なる力をコナトゥスによっ

て表現することによってのみである。万物が自己保存の努力としてのコナ

トゥスを有することの証明(上述(2))に、万物が神の力能を表現すること

が挙げられていることがこれを端的に示している。この「表現する」とい

う概念は、コナトゥスを考える上で決定的に重要である。人聞を含めた有

限様態は自己の現実的本質であるコナトゥスによって神の力能を表現する

限りにおいて (N/4D) 1)、神の力能(=存在二本質)を享受して、初めて

現実的に存在し、何かを為したり、為そうと努力したり (agit，vel agere 

conatur)つまり活動することができるのだ(III/7D)。これは、このような

「表現」を行わない限り、有限様態は「たとえ存在していても、我々がそ

れを存在しないものとして考えることができ」、その様態の過去や未来の存

在も確証できない(1 /24C， EP /12) ということなのだ。これがコナトウ

スが有限様態の現実的本質つまり(神から)r与えられた本質 (essentia

data)Jである (III/7D)ということの意味である。有限様態としての各個

物が存在し始め、存在に固執する原因はあくまで神であり(I/24C)、各個



30 

物は「他の個物から一定の仕方で存在するように決定されているとはいえ」

(II /45S， cf. 1 /28)、その「他の個物」でさえ、実は有限な様態的変状に

様態化したく限りにおける神 (Deusquatenus) >であること(I/28D)を

直観知によって見抜けば (V/24， 25D， 36S)、 「各個物がそれによって存

在に聞執する力はやはり神の本性の永遠なる必然性から生じるj (II/45S) 

ということは一目瞭然なのだ。

このように、「表現する」ことによって、有限様態としての個物は、「絶

対に無限なる実有」としての神(実体)と繋がっているのだが、この繋が

りは、初めから二つに分かれている無限なものと有限なものを個物のコナ

トゥスが媒介になって、神の本質を表現することによって結合させて生ま

れるのではない。実は、無限なもの(実体)と有限なもの(様態)は初め

から繋がっているのだ。というのも、スピノザの神は超越神ではないから

だ。スピノザの神は万物の超越的原因ではなく内在的原因(causaim-

manens)であり、様態としての万物は全て神のうちにあり、神なしには存

在することも考えられることもできない。神は、神自身のうちに存在する

全てのものの原因なのだ(1 /15・18，EP/73)。私が先に「本質と存在の統

一の回復」という表現で意味したのはまさにこのことである。そして、彼

独特のこの汎神論的内在神論によって初めて、有限なもの(様態)が、無

限なもの(実体)を表現することと有限様態としての各個物が、コナトゥ

スによって無限なる神(実体)と繋がっているということが可能になる。

ここに、有限様態としての人間と無限なるものとしての神との繋がりも現

れるわけであるが、この「神あるいは自然j (E/N /Pr)と人間とが繋がっ

ていることを、スピノザは別の表現で「人聞は自然の一部 (parsnaturae) 

である2)jと言っている。しかも、ここで言う人間とは全ての人聞のことで

ある。つまり「人聞は賢者であろうが無知なる者であろうが、自然の一部

であるのだj (TP/n/5)。ただ、民衆や無知なる者は、人聞を自然の中で、



コナトゥスから救済へ 31 

中心的特権的存在と考えて、自分達に(共通の自然の法則や必然性から独

立した)自由意志があると考えているのだ3)。だがこのように全ての人聞

が自然の一部であることによって、無知なる者にも救済が準備されている

ことになる。

H コナトゥスと活動力能の関係

通常、活動力能 (potentiaagendi)は大きくなるとか小さくなるとか言

われるが、「コナトゥスが大きくなる」とは言われない。しかし既にコナ

トゥスを規定した第3部定理7の証明に「各々のものが、それによって、

自己の存在に固執しようと努力する力能あるいはコナトゥス」と述べられ

(III/54D， 57D， cf. III/28D， N /8D)、それを論拠にして第3部定理37証明

で、活動力能をコナトゥスと言い換えたり、第3部定理55系の証明で「人

間の活動力能あるいはコナトゥス」と言われるなどスピノザは、コナトゥ

スと力能ないし活動力能を同一視しているかに見える。そして至る所で、

力能や、活動力能の増減については明言し、問題にもしているから、仮に<

コナトゥス=力能ないし活動力能>であるならば、「コナトゥスが大きくな

る」ということも当然考えられることになる。だが果たして、コナトゥス

と力能あるいは活動力能は4)厳密に等しいものなのか。これは非常に繊細

な問題だが、少なくとも第4部定理4の証明に見られるコナトゥスと力能

の関係からは、厳密な意味でのコナトゥスと力能ないし活動力能の同一性

は存在しないことが分かる5)。ではこのように、厳密には向ーではあり得

ないコナトゥスと力能ないし活動力能が並列に並べて用いられたり、前者

が後者で言い換えられたり、代用されたりすること6) には矛盾はないの

か。ここでは、スピノザがコナトゥスと力能あるいは活動力能をあまり厳

密に区別せずに、ある程度の互換性を持たせて使用していると考えるより

はむしろ、スピノザにおけるコナトゥスには活動力能を始め、幾つかの位



32 

相が存在していると考えるのが妥当なのではなかろうか。というのも、コ

ナトゥスそのものは、たとえ直観知によっても具体的には捉える事はでき

ず、次章に示すような現実生活の様々な位相において、様々な形で現実的

に現れた<限りにおけるコナトゥス>としてのみ、初めてその大きさや強

さを捉えることが可能になるようなものだと考えられるからだ。絶対に無

限なる神から授かったものとしてのコナトゥスは、有限様態のうちでは、

神の永遠で無限な力のそのような痕跡としてしか姿を現さないのではない

のだろうか。

川コナトゥスの位相

本章では以下の様々な位相(①~⑥)において現れた<限りにおけるコ

ナトゥスCconatusquatenus)>7)を考察することによって、各々の位相に

おいて「コナトゥスが大きくなる」という事態が在り得ることを示す。

① 神(自然)の無限なる力能は、人間においては、その現実的本質であ

るコナトゥスによって、様態的次元で再構成(表現・展開)される時に、

初めて我々自身の現実の実効的な力や力能つまり活動力能となる (N/4D， 

26D)。よってこの再構成の行われ方次第で、その人聞の持つ力能や活動力

能の大きさや性質も変わってくる。神の永遠で無限なる力能を出来る限り

損なわないような再構成をそのコナトゥスが行った時、その人間は、自身

にとっての最大限(最高度)の活動力能を発揮することになるのだ。この

ように、活動力能は各人のコナトゥスの反映であり、各人の力能や活動力

能として現実化された<限りにおけるコナトゥス>には当然、増減が考え

られる。

② コナトゥスは人間の「感情」という位相においては、「欲望」として現

れるが8)、この「欲望」には増減が認められるから (III/37・D，57D)、「欲

望」として人間の感情に現れた<限りにおけるコナトゥス>にも当然、増



コナトゥスから救済へ 33 

減が考えられる。スピノザによると「喜び」、「悲しみ」、「欲望」が基礎的

三感情であるが、「喜び」とは、人聞の自己保存のコナトゥス、活動力能、

「欲望」を増大・促進させ9)、人聞を「より大きな完全性へと移行」させる

受動(感情)であり、「悲しみ」とはコナトゥス、活動力能、「欲望」を減

少・阻害させ、人聞を「より小さな完全性へと移行」させる受動(感情)

である10)。ここで留意すべきは、彼が、活動力能を完全性との関連で捉え

直して、活動力能(コナトゥス)の増減を「より大きなあるいはより小さ

な完全性への移行」と対応させて考えた時 (III/n• S， Ad3Ex， N /Pr， 

59D)、それが基礎的三感情の定義ともあいまって、コナトゥス、活動力

能、完全性そして「人聞の感情」の聞に、極めて倫理的な色彩を帯びた統

一的な説明の登場をもたらしたことである (N/Pr)。

③人間におけるコナトゥスは、単に自己の存在を最低限、維持・保存す

るに留まらず、自己のコナトゥス(活動力能，欲望)を増大・促進させる

ものつまり「喜び」をもたらすものを、その大きさに応じた(比例した)

コナトゥスによって可能な限り維持し増大させようと努め(conatur)、自

己のコナトゥスを減少・阻害させるもの、つまり「悲しみ」をもたらすも

のを、その大きさに応じたコナトゥスによって可能な限り除去しようと努

める(田/12，13，28，37D)。感情という位相において新たに生じるこのよう

な<メタ・コナトゥス>は、他者に対する「愛」や「憎しみ」についても

全く同様に適用される (ITI/37D，43D， 25， 26)。この<メタ・コナトゥス>

が増減するのは示した通りだ。

④人間の「認識」という位相においてコナトゥスは重要な役割を担って

現れる。スピノザによると、精神の力能は唯、(十全な)認識によっての

み定義され、精神の活動力能とは認識能力のことである (ITI/59D，V / 

Pr)。そして、受動感情はそれを明瞭判然に認識すれば、直ちに受動感情で

はなくなり、精神は万物を必然的なものとして認識する限り、感情に対し



34 

てより大きな力能を持ち、感情から働きを受ける事(pati)もより少なくな

るのだ (v/3，6)。認識のみが感情を(絶対的ではないまでも)抑えること

のできる治療法である (V/Pr)。このように我々は(十全に)I認識する限

りにおいてのみ働きをなす (agimus)J(N/24D)ことができ、受動[感情]

(passio)への隷属を脱して能動[感情](actio)へと移行できる。この

「認識すること」をスピノザは<精神のコナトゥス>として位置付けた。

「理性的に思惟する限りにおける精神が、それによって自己の存在を保持

しようと努力するこの精神のコナトゥスは認識することに他ならない」

(N /26D)のだ。だから、精神の受動を生み出す「想像知(imaginatio)J 

から精神の能動を生み出す「理性的認識」へ (II/40S2，41・D，III/l，3)、そ

して「神への知的愛」によって至福を成就する「直観知 (scientia

intuitiva) Jへと11)認識能力が向上して行く過程は、<精神のコナトゥス

(活動力能)>が大きくなる過程として考えられる。そして「悲しみ」によっ

て、精神の認識能力(活動力能)は減少・阻害されるから (III/59D)、その

時、<精神のコナトゥス>も減少するのである。こうして、認識能力として

現れた<限りにおけるコナトゥス>は増減するということが確認された。

ただ留意すべきは、②で見たように、スピノザは活動力能とコナトゥスの

増大を「より大きな完全性への移行」と同義に考えているから、この受動

から能動へと向かう認識能力(精神のコナトゥス)の向上も、精神の「よ

り大きな完全'性への移行」として捉えられる (III/Agd， N /59D)というこ

とだ。認識能力がこのように理解される時、認識というものは、少数の賢

者のみが厳しい知的修業を通じて到達したり、あるいは、いきなり神秘的

な直観で到達できるような精神の営みではなく、広がりと重(多)層性と

柔軟性を併せ持ち、尚且つ「より完全な認識へ」と向かつて行く移行(trans-

itio)という運動性を持ったものになったのではなかろうか。「想像知」、「理

性」そして「直観知」といった固定的に厳密に区分された三つの認識のヒ



コナトゥスから救済へ 35 

エラルヒーが在るのではなく、「喜び」や「欲望」といった我々のコナトゥ

スを増大し高めてくれる感情に導かれつつその一層の拡大を目論み、より

低い受動の場からより高い受動の場へと、そして更により高い能動へと移

行して行くというこの認識の運動性を一貫して支えて、その底流となって

いるのが<精神のコナトゥス>であるのだ (III/P9) 12)。

⑤ 「倫理」という位相において、コナトゥスは中心的な位置にあり、重

要な機能を発揮する。スピノザは「善」を、我々の「人間本性の典型」に

ますます接近して行く手段になり得るものと解するが、この「人間本性の

典型への接近」を「より小さな完全性からより大きな完全性への移行」と

「活動力能の増大」と同義に考えている (N/Pr)。ここから「善」は、我々

に有益で、あるもの、つまり「喜び」の原因となり、自己保存に役立ち、活

動力能(コナトゥス)を増大・促進させるものであり、「悪」はその逆のも

のであると規定される (N/D1，2， 8D， 29D)。そして、いかなる「徳」も

「自己保存のコナトゥス」以前には考えられず、このコナトゥスこそが「徳」

の第一かつ唯一の基礎であり (N/22・D・C)、人間は「自己の利益を追求

する事に、言い換えれば、自己の存在を保持する事により多く努力し

Cconatur)、且つより多くそれを為し得るに従って、それだけより大きな

徳を備えているJ (N /20)のだ。このように、コナトゥスに照らし出され

てのみ倫理は生じ得る。そして、「善」や「悪」や「徳」といった倫理の位

相において、この倫理の中心的基軸(基準)として現れた<限りにおける

コナトゥス>にも増減が認められるのだ。

⑥ 「社会(関係)Jという位相において、コナトゥスは「自然権(jus

naturae) J として現れる。スピノザによると「自然権」は「万物がそれに

従って生じる自然の諸法則あるいは諸規則そのもの、即ち自然の力能その

もの」であP、それ故に「各個物の自然権は、その物の力能が及ぶ、所まで

及ぶJ (TP/II/4)のだ。ここから分かるようにスピノザは「自然権」を人



36 

間だけでなく万物に認める。従って、自然物の一つである国家(TP/N/4) 

にも「自然権」を認めた (TP/m/2)。そして「自然権」と自然の力能を等

置し、権利と力を同一視してそこから、力関係によって権利関係を規定し

た。よって、個人間であれ、臣民と国家の間であれ、国家間であれ、相手

に対して持つことができる力の増減が、そのまま相手に対する権利の増減

となる。だから「各々の国民あるいは臣民は、国家そのものが彼らより強

力であればあるだけ、それだけ少なく権利を持つJ (TP /m/2)のだ。この

ように、個人(臣民)のであれ、国家のであれ、「自然権」は力の増減に応

じて大きくなったり小さくなったりする。だがここで彼は「自然権」をく自

己保存のコナトゥス〉によって定義するから (TP/II/5，cf. TP/m/18)、

社会という位相において「自然権」として現れた<限りにおけるコナトゥ

ス>にも増減が認められるのだ。

以上で、様々な位相(①~⑥)において現れた<限りにおけるコナトゥ

ス〉は「大きくなり得る」ということが示された。

IVコナトゥスの度合いと機能

各個体問、各個人聞にはコナトゥスの差異(度合いの相違)が在るのだ

ろうか。在るとすればその意義とは何なのか。スピノザは、何故神は全て

の人を理性の導きによっての.み行動するように創造しなかったのかという

聞いに「神には完全性の最高の度合いから最低の度合い (gradus)に至る

までの全てのものを創造する素材が欠けていなかったからだJ (I / Ap)と

答える。更に「全ての個体は度合いの差こそあれ精神を有して(霊化され

て)いる」とし、そこから一つの精神が他方に対して優秀性を持つという

事態が生じると述べるが (II/13S)、これは各人、各個体聞の「コナトゥス

の度合い」の相違のことであると理解できる。確かに自然(神)の無限な

る力と活動力能は至る所、常に同一である (m/Pr)。しかし各人の現実的



コナトゥスから救済へ 37 

本質であるコナトゥスは同一ではない (III/57・D)から、コナトゥスを通

して現実化された活動力能にも当然、各人によって差異が現れる。だから、

自然の力が至る所、同一であることと各人の活動力能として現れたく限り

におけるコナトゥス〉に差異が在ることは矛盾しない。全てのものが「同

等」だと言われるのは、外部の原因によって滅ぼされない限りは、それが

存在し始めたのと同ーの力をもって常に存在に固執することができるとい

う条件、つまりコナトゥスが神から「与えられた本質」として万物に内在

しているという条件の平等に過ぎない (III/8・D，N /Pr)。このように各

人、各個体聞のコナトゥスに差異が在るのが事実だとしても、それらを比

較して「それ自体で考えれば」或る度合いにおいては完全なものの中に「欠

如」を見出して、それを不完全なものと呼び、完全であると想定するもの

との聞に価値のヒエラルヒーを適用することは批判されねばならないのだ。

スピノザは「完全」や「不完全」や「欠如」は比較によって生じる思惟の

様態であり想像力の産物に過ぎないとして、自然の中に「完全」や「不完

全」といった差異を持ち込むことを戒める。しかし、神の摂理(決定)を

認識するまでにく精神のコナトゥス〉が上昇していない多くの無知なる者、

民衆にも倫理的な生活と救済は保証されねばならない。そこで彼は、二度

却下した完全・不完全、そしてそれらと同じく比較から生じる相関概念に

過ぎない善・悪をそのまま一一それらの相対性を極めてうまく生かしつつ

一一彼の倫理学の中に導入した (N/Pr. EP /19.21)。前章⑤で見たように

「人間本性の典型」が比較によってしか考えられない「完全性」との対応

関係で捉えられた時、それは厳格で絶対的な閏定化された基準や要請では

なく、緩やかで柔軟で重層的な一応の目安という新たな意味を持つように

なった。それは完全な人聞か不完全な人聞かの二者択一的なものではなく、

様々な状況に置かれて生きている現実のどの人間にとっても到達(移行)

可能な「より大きな完全性」なのだ。だが、それは我々がいくらそこへ到



38 

達したと思っても、常に相対化されて彼方へと自己を現すようなものでも

ある。そして、それでいながらたとえほんの僅かで他人の目には見えない

程の移行であっても、それが「より小さな完全性からより大きな完全性へ

の移行」でさえあれば、やはり、くより大きな完全性と人間本性の典型への

移行・接近〉なのだ。しかし、我々は自己に与えられた現実的本質(コナ

トゥス)の或る一定の度合いの範囲の中でのみより大きな完全性へと移行

できるのであり、この度合いの範囲を越えて移行すること一例えば動物

が人間に変化する場合のように つまり「他の本質ないし形相に変化す

る」ことはあり得ない。「度合い」といっても、それは各々のあくまで(現

実的)本質の度合いであるからだ。逆に言えば、この度合いの範囲の中で

自己の活動力能が増大すれば、それがくより大きな完全性と人間本性の典

型への移行・接近〉になる (N/Pr)。自己の「コナトゥスの度合い」の範

囲を越えた他者と比較して自分を卑下することも、倫理的目標を高く掲げ

過ぎて挫折することもない。「より小さな悪は実は善であるJ (N /65D)よ

うに、以前の自分より少しでも「より大きな完全'性へ移行」していれば、

それに満足できるのだ (III/57S，N / Ap32)。だが、精神が完全性そのもの

を所有する「至福」はその遥か彼方に在る (V/33S， 36S， 42D • S)のだ。

エゴイスティックに自己保存と自己の利益のみを考え、他者を顧慮せず

相互に敵対している人聞はく精神のコナトゥス〉による受動から能動への

移行を成し遂げていない人間である (N/32・33・34)。く精神のコナトゥス〉

である認識能力が、受動しか生まない「想像知」を脱して「理d性」による

認識にまで向上している者は、能動的に生きており理性の導きに従って生

きることが可能なのだ。このく理性の導きに従って生きる人間〉は本性上

常に必然的に一致する。彼等は自分のために求める善を他人のためにも求

める。彼等は自由な人間であり、最も深い友情で結ばれ、愛によってお互

いに親切にし感謝し合う。憎しみや怒りには愛や「寛仁」で報いる (N/35， 



コナトゥスから救済へ 39 

37，46，66S， 71・D)。人聞は現実的本質としてのコナトゥス(欲望)が相違

する故に互いに対立するのも事実だが、憎しみ合いや敵対を越えて他者と

の聞に紳を結ぶ可能性も与えられている。この可能性を保証してくれるも

のこそが、コナトゥスとその上昇なのだ。このようにコナトゥスには利他

的側面もありくコナトゥスの倫理的機能〉と呼ぶべきものが備わっている。

そしてく理性の導きに従って生きる人間〉は孤独よりも国家の共同の決定

(法律)に従ってより自由に生きることを欲する (N/73・D)。く理性の命

令としてのコナトゥス>(N /18S~37Sl)が要求するのは、他者との協同そ

して究極的には国家の形成なのだ。実は注意深く見ると「各々のものが単

独であるいは他のものと共にあることを為し、あるいは為そうと努める力

能ないしコナトゥス、言い換えれば、各々のものが自己の存在に固執しよ

うと努める力能ないしコナトゥスJ (III/7D)というようにコナトゥスには

定義から既に他者との協同が内包されているのだ。これらはくコナトゥス

の社会的機能〉とでも呼ぶべきものだ。だから、コナトゥスは自己の存在

への我執であり、利己主義的、個人主義的で倫理的には諸悪の根源だから

その彼方へと越えて行くべきものであると批判する者は13)、コナトゥスの

真骨頂を見ていない。コナトゥスこそが、有限様態である人聞が無限なる

神と繋がっていることの証しであり、有限なるもののうちに絶対に無限な

る神の痕跡を見出す唯一の手がかりであるのだ。文、コナトゥスは他者と

の係わり、協同、協調がまさに倫理として要請される場であり、むしろコ

ナトゥスによって、人聞の存在の中心性や特権性は否定され、自己はその

存在タ始源から無傷の統一性など持っていないことが示されるのだ。有限

なるものは、他者(有限であれ無限であれ)なしには存在し始め、存在を

持続し、そして救済に辿り着くことはできない。このコナトゥスとその上

昇にこそ、有限様態としての人聞の現存と救済の根拠が在るのである。



40 

i主

スピノザのテキストはゲープハルト版全集を用いた。略例は以下の通りであ

る。

(N /Pr) = Wエチカ』第4部序言。 (TP/II/4)= W政治論』第2章第4節。
(TTP/N /44) = W神学政治論』第4章44頁。 (EP/19)= W往復書簡集』第四
書簡。

1) Deleuzeι， Spinoza et leρrobleme de l'exρression， Minuit， 1968， 

P12.スピノザでは「説明すること」は「表現すること」のー側面であ

る。

2) (N /2ム57S，Ap6・7・32)，(TP/II/5・8)，(TTP/III/32， N /44， 
XVI/191) 

3) (1/32， Ap， II/35S，48)， (TP/II/6)， (TTP/N /68)， (EP/58) 

4) (III/Pr， 37D， 57D， N /8D)力能と活動力能は同一視されていると考え

る。

5) r一一人間の現実的本質によって説明きれ得る限りにおける神あるいは

自然の力能そのものである(第3部定理7より)。故に、人間の力能は、

それが人間自身の現実的本質によって説明される限り J (N /4D) 

人聞はあくまで、自己の現実的本質(コナトゥス)によって、神(自然)

なり自己なりのカ能を説明(表現)し展開させるのであり、ここからは

厳密な意味でのコナトゥスと力能(活動力能)の同一性も互換性も存在

しないと結論できる。

6) コナトゥスという言葉を完全に省いて、「それによって、自己の存在を

保持するカ能J(N /4D， cf. N /5D) と述べられ、更には「それによっ

て、存在に固執する力 (vis)J(II/45S， N/3， cf. N/26D)とさえ述べ

られている。

7) ドゥルーズも“conatusen tant que"という表現をしているが、意識

的ではないようだ。 Deleuze，G.， op. cit.， p.211. 

8) (III/9S， AdlEX， N /18D，2ID，59D， ApI) 

9) (III/57D)自己保存のコナトゥスが増大することを明記した唯一の箇

所。

10) (III/11S， 37・D，57D， cf. III/55CD， Ad2・3)
11) (N / Ap4， V /32C， 36S， cf. II /49S) 

12) Harris， E.E.， Salvation from Despair， Nijhoff， 1973， p.240. 

13) cf. Levinas， E.， Dieu， la Mort et le Temps， Grasset， 1993， pp.31， 

38-39. 



コナトゥスから救済へ 41 

付記本稿は「平成9年度文部省科学研究補助金(特別研究員奨励費)によ

る研究成果」の一部である。

(大学院後期課程学生・日本学術振興会特別研究員)




