
Title 国際関係論における倫理 : その系譜、理論的視角、
問題群

Author(s) 池田, 丈佑

Citation 国際公共政策研究. 2006, 10(2), p. 59-75

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/4685

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



59

国際関係論における倫理
-その系譜、理論的視角、問題群*

Ethics in International Relations

-Traditions, Theoretical Perspectives, and Problematique- *

池田丈佑**

Josuke IKEDA'

Abstract

This paper aims to prepare a basic understanding about how International

Relations has tackled ethical issues. Focusing particularly on traditions, theoretical

perspectives, and current problematique, the paper attempts to present a rough

sketch of both historical and ongoing academic projects of dealing with ethics and

world politics.

Generally speaking, International Relations has long subordinated moral inquiry

over scientific analysis. Nevertheless, International Political Theory, Global Ethics,

and Critical Ethics, are currently gaining considerable attention. These approaches

are dealing with three main issues, namely on the use of force, distributive justice,

and the matter of environment and human actions. All of them are efforts to

bring ethics back into the due position in the discipline.

キーワード:国際関係論における倫理;三つの理論視角(国際的政治理論;グローバル倫理;

批判倫理)、三つの問題群(武力行使の問題;貧困と経済格差の問題;地球環

境問題)

Keywords : Ethics in International Relations; Three theoretical perspectives

(International Political Theory; Global Ethics; Critical Ethics); Three

issues (use of force; distributive justice; environment)

*本稿の作成に当たっては、星野俊也教授、ならびに神島裕子(日本学術振興会特別研究員・東京大学)、上野友也
(日本学術振興会特別研究員・東北大学)両氏よりご指摘とご教示を頂いた。ここに記して感謝申し上げる。
**　大阪大学大学院国際公共政策研究科博士後期課程



60

序

国際公共政策研究 第10巻第2号

今日の世界は、人道危機や世界的経済格差、地球環境の悪化など、深刻な問題を多く抱え

ている。その中にあって私たちは、国境を越えたところに住まう人びとの安全や暮らしぶり

に対して、あるいは地球環境全体に対して、普段、直接的な利害や共感を余り持たないまま

生きていることが多い。にもかかわらずそれらは、今日喫緊の課題として私たちの対応と解

決とを求めている。このとき、解決の方向を指し示す上で問われてくるのは、問題に対して

の倫理的ともいえる姿勢である。つまり、現状がどうあるかではなく、将来の姿がいかにあ

るべきか、そしてそのために何をなすべきかである。

これまで、国際関係論のなかで、倫理に対する学問上の取り組みは十分なものとはいえな

かった。勿論、国際関係において倫理的コミットメントがなかったわけではない。現実はむ

しろ逆であろう。にもかかわらず、国際関係は「あるべき」ものではなく「ある」ものとし

て長く科学的検討の対象とされてきた。しかし同時に、不十分ながらも、内外において倫理

と国際関係とをっなぐ議論も存在してきた。そして1990年代以降、倫理的問題を扱う議論

は、 「ポスト実証主義」的国際関係理論の文脈で、これまでにない大きな高まりを見せてい

る。

本稿は、学問としての国際関係論が、世界のあるべき姿やそこでなすべき行為を問うよう

な問題へどう関与してきたのか、その取り組みを簡単に素描することを目的とする。まず、

国際関係論が今日に至るまで続けてきた倫理的問題への取り組みを、一つの系譜として表す

ことを試みるOその上でミ今日国際関係の文脈で議論してゆく際に有用なアプローチを三つ

に分けて提起する。そして最後に、特に分析が求められている今日の倫理的問題を三つ挙げ

て、それぞれを検討してみたい。.

1.同僚関係論における倫理:その系譜と理論的視角

まず本節では、学問としての国際関係論が倫理的問題をどのように扱ってきたのかを概観

する。第一項ではこの学問領域が成立した時期を含む20世紀初頭から1990年代までの動き

をまとめ、第二項で、倫理的議論の際に現代国際関係論が取りうる三つの視角を提起する。

1-1.国際関係論における倫理的議論の系譜

ユートピアン倫理とリアリスト倫理

定説_として、学問としての国際関係論は1919年に英国で生まれたということになってい



国際関係論における倫理 61

る。この時期を前後しつつも、 1930年頃までの戦問期において最も影響力を持っていたの

は、いわゆるユートピアン的立場に立っ国際関係論であった。主な論者はA.ジマーン、 N.

エンジェル、 L.ウルフ、 I.A.ホブソンなどである。ユニトビアン倫理が持っ特徴は、第一

次世界大戦の終結に伴う世界デザインのいくつか、たとえば、自由貿易、国際連盟、集団安

全保障体制などに反映されている。

従来、こうしたユートピアン倫理は、大きく一つのまとまりをなすものとして理解されて

きた。しかし近年、ユートピアン倫理を提唱した者にせよ、その背景にある思想にせよ、多

岐にわたるということが明らかになってきている1)。その上でユートピアン倫理には、大き

く三つの思想的流れがあると考えられる。第一は自由主義的国際主義であり、第二は反帝国

主義である。そして第三は、第二の流れを受けたフェビアン協会的社会主義である。ただそ

れぞれは必ずしも反冒しあうものではなく、両立している場合もある。反帝国主義の立場に

ありながらも自由貿易の重要性を主張したホブソンがその例である。

1930年代以降、ユートピアン的な国際関係論は、勃興しつつあったリアリズムによって

痛烈な批判を浴びることになる。そして、これに変わる形で登場するのがリアリスト倫理で

ある。ここでまず押さえておかなければならないのは、リアリストはユートピアン俸理を厳

しく糾弾しつつも、同時にモラリストであった点である。つまり、彼らが排撃した立場とは、

現実の政治を直視しない浮き足立った倫理観であり、リアリストはそれに代わって、国際的

な政治空間で通用できる別種の倫理の重要性を指摘したのである。従って、リアリスト的思

考が直ぐに倫理的熟考を排除するものであるとする考えは適当ではない。

リアリスト倫理の中心に据えられるのは、 「公的道徳(public morality)」と呼びうるも

のである。この考えは、公的空間と私的空間とを分割した構図の上に成立している。その上

で、 「公的対私的」という構図は、政治的世界でもある公的空間をある種特別なものとする

認識を前提としている。即ち、天下国家を統治する場というのは一般の人びとが暮らしてい

る日常生活の世界(っまり、私的空間)とは別のものであり、そのため統治の場にはそれに

ふさわしい価値観が要る、と考えるのである。この見方に立った場合、政治を掌る仕事に就

く者は専門的職業人となることが求められ、併せて特別の倫理が求められてくることになる。

ここで登場するのが「公的道徳」であり、個人の間で通用する「私的道徳(private

morality)」とは区別される。

1)その代表的著作として、 David Long and Peter Wilson, Thinkers of Twenty Years Crisis: Inter-war
Idealism Reassessed (Oxford: Oxford University Press, 1995). (宮本盛太郎、開静雄監訳F危機の20年と思想

家たち』ミネルヴァ書房、 2002年)またユートピアン倫理を唱えた個別の思想家に焦点をあてた数少ないEl本語の
研究として、川田侃F帝国主義と権力政治』 (東京大学出版会、 1963年)及び、吉川宏『1930年代英国の平和論:
レナード・ウルフと国際連盟体制』 (北海道大学図書刊行会、 1989年)がある。前者はホプソンとウルフ、後者は
ウルフにそれぞれ焦点を当てている。



62 国際公共政策研究 第10巻第2号

さらにリアリスト倫理は、政治的世界たる公的空間と日常生活世界である私的空間という

分け方に加えて、 「安定した国内」と「アナーキーな国際」という別の対立構図をも考慮す

る。このとき、 「アナーキーな国際」環境を闘争状態とみるか(ホップズ的)、あるいは社会

形成の可能性とみるか(ロック的)という違いはさほど関係ない。国際環境には国内政治の

ような「リヴァイアサン」が存在しえない、という一点で、国内と国際との間に明確な一線

を引くことが、ここでは重要なのである2)。そしてE.H.カーに従えば、国内と国際という二

つの世界は異なる倫理を要求し、国家間で通用する倫理は個人間で通用するそれに優先する、

という結論が導かれる3)。こうして、リアリスト的倫理においては、 (a)政治的空間と日常生

活の空間、 (b)国際と国内、という二重の峻別が反映されることになる。

M.ワイトによる「三つのR」図式と三つの倫理観

第二次大戦後の国際関係論は、 H.モーゲンソ一による著作に代表されるように、総じて

「科学的」な研究を志向するようになった。その背景には実証主義の影響がある　H.ケル

ゼンの下で国際法を学んでいたモーゲンソ-は、亡命後、主著『諸国間の政治』の冒頭で、

国際関係論が「科学的な」学問である必要性を説いた5)。古典的リアリズムは科学的リアリ

ズムへと変わり、学問としての国際関係論自体も、 1950年代、 M.カプランやJ.D.シンガー

に代表される行動主義の洗礼を浴びることで一層科学的性格を高めることとなった6)。結果

として、 20世紀後半の国際関係論において倫理を語るということは、それが価値判断を考

慮に入れている以上科学的ではないというレッテルを貼られることになる7)0

しかしその中にあって、 1960年代にM.ワイトが提出した「三つのR (現実主義的:

Realist、合理主義的: Rationalist、革命主義的'蝣Revolutionalist)」図式は、今日に至る

1　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　_

2)こうした思考の典型が、 M,ワイトによる国内と国際との峻別である。 Martin Wight, 'Why Is There No

lnternational Theory?'in Herbert Butter field and Martin Wight (eds.) Diplomatic Investigations (London:
Allen and Unwin, 1966)。

3 ) E.H.Carr, The Twenty Years Crisis (with a new introduction by Michael Cox), (London: Palgrave, 2001)
Ch.9.

4)実証主義については、富永健一閥代の社会科学者:現代社会科学における実証主義と理念主義』 (講談社学術文
庫版、 1993年)が、その歴史と特徴とをうまくまとめている。

5) Hans J. Morgenthau, Politics Among Nations: The Struggle for Power and Peace (現代平和研究全訳
『国際政治:権力と平和』、福村出版、 1986年), Ch.l.

6)そして、このような科学主義的国際関係論は、 1960年代になって、伝統的国際関係論と第二の論争に入るわけであ

る　Kraus Knorr and James Rosenau (eds.) Contending Approaches to International Politics (Princeton,
NJ: Princeton University Press, 1969).

7)規範理論を研究する国際関係論者の多くが、規範研究が重要視されなかった原因を、現実主義と並んで、実証主義

の台頭に求めている　Chris Brown, International Relations Theory: New Normative Approaches (Ne
York: Columbia University Press, 1992), Ch.l and 4; Mervyn Frost, Ethics in International Relations: A

Constitmtwe Approach (Cambridge: Cambridge University, Press, 1996), Ch.l and 2.



国際関係論における倫理 63

まで主に英国において抜きん出た影響力を及ぼしてきた3)。それぞれの立場には代表的な思

想家が控えており、それぞれはマキァヴェリ的、グロティウス的、カント的な視角として言

い換えられている。そして、この「三っのR」という視角を通して倫理を眺めるとき、そこ

には「ユートピアン対リアリスト」とは大きく異なった構図が浮かび上がってくる。

最も特徴的なのは、戦問期思想において「リアリスト」とされてきた倫理的立場が、ワイ

トの分類によって「合理主義的」立場へと移動してしまう点である。その上で、ワイトが

「現実主義的」というとき、それは道徳色を抜かれてしまった姿勢、即ち脱退徳化(non-

moral)された立場を意味することになる。

この背景には、戦間期恩想においてなされていた「公的空間対私的空間」という構図が、

「政治対倫理」という対立へと移行したという状況がある。前者の二分法が示していたのは、

倫矧こは政治的世界の中で通用するものと日常生活の中で通じるものとがあってそれらは分

けられなければならない、ということであった。しかし、ともかくも政治は倫理的なもので

ある、とする考えはまだ残っていた。それはむしろ、プラトンやアリストテレス以来一貫し

て支持されてきた見解であり、だからこそ、公的空間における倫理としての公的道徳も存在

しえたのである。

これが、後者の示すよラな二分法-と移行すると、 「公的空間と私的空間」という分け方

以上に、 「政治的と倫理的」という構図が台頭してくることになる。前者が古代ギリシアか

ら一貫して支持されてきた図式であるとするなら、後者はマキァヴェリ以降広がりをみせて

ゆく分け方である。ここで重要となってくるのが、 「政治的」といったときの「政治」が倫

理を排除してしまう点である。つまり政治の脱道徳化である9'O　ここで、 「政治」において

必要となってくるのは最早道徳ではない。むしろ、政治的必要と成功に対して政治家が持っ

野望とである。そして、ワイトも認めているように、脱道徳化された「政治」の領域は、結

果的には反道徳的(immoral)立場につながる10)。

こうして、ワイトのもとで「脱道徳的・反道徳的な現実主義」が生まれてくるわけだが、

その反対側では、 「道徳的な革命主義」という極ができあがってくる。ワイトによる革命主

義者という分類は、マルクス主義とカント倫理学とを同列のものとして扱っている点で特に

問題のある議論であるが、彼は、この二つの思想が「革命主義者」という範噂の中で異なる

倫理観となって表れることを指摘している。ひとっは、革命という目的に向かって個人間で

I''''''''''''''''''''''''''''''''T
8 ) Martin Wight, International Theorッ　Three Traditions (Leicester: Leicester University Press and the

Royal Institute of International Affairs, 1991).

9) Ibid., p. 245.

10) Ibid., p. 247.



64 国際公共政策研究 第10巻第2号

通用する倫理がすべて吸収される~全体主義的なものである11)。いまひとっは、公的空間で通

用する倫理とは私的空間で通用している倫理観と同じであり、後者の象徴である「愛」へと

倫理は収赦するとする立場であるLZ)。現実主義の立場は、 「政治対倫理」という構図をとり

いれることで政治から道徳色を廃し、「公的空間(公的道徳)対私的空間(私的道徳)」という

図式を斥けた。逆に革命主義者は、公的道徳を革命イデオロギーに転化させるか、あるいは

私的道徳化してしまういずれかでもって、両者が対立する構造を打ち消そうとしたのである。

こうして出来上がる「脱道徳的・反道徳的現実主義」と「私的道徳の支配する革命主義」

という二極の隙間を埋めるような形で、合理主義が存在することになる。合理主義が取る立

場は、戦問期思想におけるリアリスト倫理とかなりな程度重なっている。つまり、古典的リ

アリストと英国学派とが持っ倫理観とは重なり合うということである13)。その要点とは、 ①

公的空間における倫理と私的空間における倫理との峻別、そして、 (参前者の後者に対する優

越、である。特にワイトが強調するのは、国家が国民から信託を受けた存在であるという点

である。そこでは「愛」に象徴される私的道徳ではなく、 「正義」に象徴される公的道徳が

作用する。個人は「愛」のために自らを殉じることはできるが、国家は国民からの受託者で

ある以上そうは行かない。彼は、私的道徳と公的道徳が、まさに「二重の基準」として並存

することを指摘したのである14)。

加えてワイトは、現実政治の場における道徳的判断の重要性を指摘する。政治において判

断を下さなければならない状況は、当然、個別具体的である。しかしそれらに共通するのは、

いずれの状況も「現実的なるものと望ましいものとの問での道徳的緊張15)」を抱えていると

いう点である。その中で判断を下す際に求められる指針、それは「より少ない害悪(the

lesser evil)1 」ということになる。その点で合理主義とは結果倫理でもある。

社会正義論の登場と規範理論の勃興

以上のような構図は、 1960年代後半の政治的混乱とも相まって次第に変化してくる。し

かし同時に、学問的な影響として欠いてはならないのが、 1971年、アメリカの政治哲学者

ll) Ibid., p. 252.

12) Ibid., p. 255.

13)実際、ワイトと、古典的リアリストであるG.ケナンによる倫理の議論は非常に似通っている。古典的リアリスト

であるA.ウォルファーズや、現代英国学派を代表するR.ジャクソンによる倫理の議論に関しても同様である。

George F. Kennan, 'Morality and Foreign Policy', Foreign Affairs, 64, 1985/86, pp.207-218; Arnold

Wolfers 'Statesmanship and Moral Choice , in Discord and CollaboratbTLp且娼ays on In加αtional Politks

(Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1962); Robert Jackson, The Gbbal Covenant: Human

Conduct in a World of States (Oxford: Oxford University Press, 2000), Ch.10をそれぞれ参照のこと0
-
C
　
　
:

.
1
g
誠
.

W
乃
乃

p
n
H
l
　
、
l
u
 
g

T
 
I
T
,
'
i

H
H
リ , op.cit., p. 242.

p. 243.



国際関係論における倫理 65

J・ロールズが発表した『正義論』である。一時期は死んだとまでいわれてきた政治思想はこ

こに来て息を吹き返し、ロールズの著作に対する活発な応酬を通して新たな方向性を形作る

こととなった。特に注目すべきは、ロールズ以降の現代政治思想が、社会正義を中心的な学

問上の探求に持ってきた点であろう。こうした背景のなか、 1970年代の終わりから、社会

正義論的立場に立った国際関係分析の幕が切って落とされることになる。

とはいえ、この試みは、当初から国際関係論者の手に委ねられたわけではなかった17)。

国際関係論研究者が本格的に倫理的議論に参加を始めるのは、 1990年を挟んだ時期である。

この頃、理論的には北米を中心になされてきたインターパラダイム論争とは異なった理論的

立場に立っ考えが登場し始める。今日、それらの立場はまとめて「ポスト実証主義(post-

positivism)」と呼ばれているが、このポスト実証主義国際関係理論の一角として、倫理的

議論を扱う「規範理論(normative theory)」が登場してきたのである。

それまでの議論の大部分が過去の政治思想から着想を痔た議論であったのに比べ、規範理

論は、次の三点においてそれまでにない独自性を発揮するに至った。第一は、 「コスモポリ

タニズム/コミュニクリアニズム」という二分法に基づいた諸理論の分類である。もっとも、

この試み自体は現代政治思想においてなされてきた試みをそのまま国際関係論に応用したも

のである。しかし第-の試みを尚もユニークなものにしているのは第二点目、即ち、哲学の

知見をも広く積極的に導入したところにある1990年代以降に公となった規範理論関連の

諸著作は、ロールズをはじめ、 H.Gガダマ-18)、 J.--バーマス19)、 R.ローティ20)など、現

代哲学を代表する論客に焦点をあてている。

加えて第三に、それまで主に戦争と平和の側面から議論がなされることが多かった倫理的

議論の中に、貧困や経済格差、文化的多様性や地球環境といった多彩な問題群が取り込まれ

てきた点が注目される。経済格差や文化の問題は、かってH.ブルが『アナ-キカル.ソサ

17)はじめにこのような議論に着手したのは、政治思想家や哲学者たちであ-た　Charles Beitz, Political Theory
and International Relations, Revised Edition, (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1979/1999)-

Thomas Pogge, Realising Rawls (Ithaca: Cornell University Press, 1989)を参照。なお、ベイツの著作が出

た同じ年、国際関係論においては実証主義的国際関係理論の金字塔的著作といえるK,ウォルツの主著、 Theory of
lnteγnational Politicsが出版されている。

また、上記の流れに入らないものの、この1980年代に入って、国際関係論において倫理的議論を展開しようとす

る著作がいくつか出始めたことにも注意しておきたい　Stanley Hoffmann, Duties Beyond Borders: on the

Limits and Possibilities of Ethical International Politics (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1981)-

Terry Nardin, Law, Morality and the Relation of States (Princeton, NJ: Princeton University Press
1983.

18) Richard Shapcott, Justice, Community, and Dialogue in International Relations (Cambridge: Cambridge
University Press, 2001).

19) Andrew Linklater, The Transformation of Political Community: Ethical Foundations of the P。st-

Westphahan Era (Columbia: University of South Carolina Press, 1998).

20) Molly Cochran, Normative Theory and International Relations (Cambridge: Cambridge University Press
2000).



66 国際公共政策研究 第10巻第2号

エティ』の出版以降関心を傾けていった「正義」に関わるものであり、 Eg際関係論において

注目されるべきものであった21)。とりわけ晩年の彼は、第三世界諸国による政治的影響力の

高まりを「西洋に対する反逆(the Revolt Against the West)」と捉え22)、経済格差と文

化の問題とをその中に位置づける試みを行った点で特徴的である。しかし彼の死後その流れ

は途絶えた。政治思想家は経済格差の問題に対し、ロールズ正義論を拡大する形で国際社会

にあてはめようとした23)ものの、国際関係論者は、むしろ従属論や世界システム論による説

明を好んだ。 90年代に入って、ようやくブルの試みは規範理論のなか-引きつがれたのであ

る。

1-2.現代国際関係論における三つの倫理的視角:国際的政治理論、グローバル倫理、批判倫理

さて、 1990年代に登場した規範理論という立場は、今日、内容的にも方法的にも多彩な

方向へと拡散する向きを示している。そこで本項ではこの広がりを、 ①国際的政治理論

(International Political Theory/Thought)、 ②グローバル倫理(Global Ethics)、 ③批

判倫理(Critical Ethics2*)という三つの視点に分類することで理解したい(次頁表を参照)0

国際的政治理論という言葉は、国際関係論研究者であるC.ブラウンが自著の中で命名し

たものであるが25)、この言葉遣いには大きく三つの意味があると考えられる。第一は、倫理

的議論の際に、主に政治思想の知見を参考にするという点である。第二は、国際的政治理論

を、最終的には政治的空間における為政者の道徳として位置づけようとする点である。そし

て第三に、主権国家に代表される政治制度の役割を特に重視する点である。三つに一貫して

いるのは、公的道徳の役割を強調する姿勢である。その点で国際的政治理論は、ワイトのい

う合理主義に近いところで議論をしているといってよい。

国際的政治理論が政治思想を活かしながら議論を進めてゆくものであるのに対し、グロー

バル倫理は、倫理学とりわけ規範倫理学の諸理論を主たる土台にしようとする点で独自の立

場を作りつつある。ここで考えられる具体的アプローチとして、功利主義、権利論・潜在能

力論、および義務論が考えられるが、他にも自然法思想やストア哲学などが含まれうる。

また、グローバル倫理が持つもう一つの特徴として、議論がコスモポリタン的である点が

21) Hedley Bull, 'Justice in International Relations'(The 1984 Hagey Lectures at the University of Waterloo,

Ontario, Canada), in Kai Alderson and Andrew Hurrell (eds.), Hedley Bull on International Society

(London: Macmillan, 1999).

22)この議論については、ブルによる　The Hagey Lectureのはか、彼の論文'The Revolt Against the West', in

Hedley Bull and Adam Watson (eds.) The Expansion of International Society (Oxford: Oxford University

Press, 1984)を参照。同書第III部にある諸論考は、いずれも非-西洋世界による西洋支配への挑戦を扱っている。

23)注13に挙げたBeitzとPoggeの著作がこれにあたる0

24)この英語のみ、著者による造語である。

25) Chris Brown, Sovereignty, Rights and Justice: International Political Theory Today (Cambridge: Polity

Press, 2002).



国際関係論における倫理

【表1.倫理的議論をめぐる現代国際関係論の状況】

国際的政治理論　　グローバル倫理　　　　批判倫理

理論的土台
政　治　思　想　　　　　　　現代批判哲学

規　範倫理学　　　　　　(ポスト構造主義)

主な問題関心
全　般　　　　　　　　　倫理が持っ「倫理性」

配　分的正義の問題　　　自体の問題

主たる論者 古典的リアリスト　　規範理論的国際関係　ポスト構造主義国際

英国学派　　　　　理論　　　　　　　関係理論

主要な著作　　　注を参肝6)　　　注を参照27)　　　注を参照28'

倫理的議論の射程
コミュニクリアン的　コスモポリタン的　　コミュニクリアン的

コスモポリタン的　　　　　　　　　　　コスモポリタン的

国家の役割　　　高い　　　　　　　低い　　　　　　　低い

メリット

国際的な政治空間に

おける倫理を追究で

普-る

国境や時代区分にと

らわれない、高い普

遍的倫理を追究でき

る

前二者が陥りがちな

「倫理の暴力」を告

発できる

デメリット

現実政治との妥協が

常に求められ、限定

的な倫理的指針しか

提供できない

実際に政治や政策の　分析の帰結として、

場で使えうるような「脱構築不可能な正

倫理的指針を提供で　義」に基づいた抵抗

きない　　　　　　　しか方途がない

挙げられる。主権国家の存在や公的道徳を重要視する国際的政治理論とは異なり、グローバ

ル倫理はそうした要素をあたかもないかのように扱って議論する。この点こそが、グローバ

ル倫理の持っ最大の強みであり、同時に最も深刻な弱点でもある。国境や時代区分にとらわ

れない形で普遍的に適用可能な道徳原則を立てることを特長とする反面、そうした原則は常

に現実政治との対時にさらされるわけである。国際的政治思想がワイトのいう合理主義的立

場であるとするなら、このグローバル倫理は、彼が言う革命主義的立場、それも公的空間で

通用する道徳を私的空間で通用する道徳へと一本化しようとする流れに近い.

さて、こうした二種類の視角とは根本的に立場を異とするのが最後に挙げる批判倫理であ

26) Robert Jackson, The Global Covenant; idem., Classical and Modern Thought on International Relations

(New York: Palgrave Macmillan, 2005). Simon Caney, Justice B甲and Borders (Oxford: Oxford University

Press, 2004); Edward Keene, International Political Thought: a Historical Introduction (Cambridge: Polity
Press, 2005).

27) Charles Jones, Global Justice: Defending Cosmopolitanism (Oxford, Oxford University Press, 1999).

28) David Campbell and Michael Shapiro (eds.) Moral Spaces: Rethinking Ethics and World Politics
(Minneapolis: The University of Minnesota Press, 1999).



68 国際公共政策研究 第10巻第2号

る。批判倫理とは「倫理を批判する倫理」だということができるが、それは必ずしもメタ倫

理学と同じものではない。後者が、 「正しさ」の意味やその言葉の使い方などといった問題

に取り組むのにたいして、前者は、 「国際的政治理論やグローバル倫理が立てうる倫理原則

のあり方自体、そもそも倫理的に見て正しいのか」という問いから批判を加えようとするの

である。こうした姿勢は、ポスト構造主義を背景としていることによる。特に、哲学者J.デ

リダが行った法の脱構築29)からヒントを得ていることが多い。

こうして批判倫理は、いままで述べてきた倫理観、特にグローバル倫理に属する普遍的な

倫理原則が、内部に暴ガo)的な契機を持っている事実を鋭く指摘する。即ち、ある倫理が原

則として成り立っためには、はじめに倫理を倫理原則たらしめることができるだけの暴力が

必要になるという点を告発するのである。これは倫理に対する根源的な批判であり、同時に

批判倫理が持つ最大の理論的長所でもある。

その上で批判倫理は、現実には暴力を伴って成立する倫理原則に対し、これに抵抗するこ

との重要性を説く。ここで抵抗のための具体的手段となるのが脱構築である。脱構築によっ

て、あらゆる概念の中に潜んでいる暴力の契機を暴き出すこと、それが重要な作業となる。

しかも、デリダによれば脱構築それ自身は脱構築不可能な「正義」として存在するという。

こうして、脱構築を通した正義の実現を行うことが、批判倫理においては求められることと

なってくる。 D.キャンベルとM.J.シャピロの表現を借りれば、一連の試みは、一方で原則

として成立しようとする「倫理の理論」を廃しながら、他方で他者に対する「責任」を軸と

した「倫理的関係」を追及しようとするものであるといってよい31)。しかしデリダの脱構築

的正義の議論は、一方で脱構築以外に何らかの方途があるのかどうかという問いに対して答

えることがなく、他方で「脱構築不可能な正義」として、実は脱構築それ自身を絶対化して

いるのではないかという批判に対しては十分な反論ができていないという問題がある。

29) Jacque Derrida, 'Force of Law: The "Mystical Foundation of Authority'" (Translated by Mary

Quaintance), in Drucilla Cornell, Michel Rosenfeld, and I⊃avid Gray Carlson (eds.), Deconstruction and the

possibility of Justice (New York: Routledge, 1992), pp. 3-67. (堅田研一訳F法のカム法政大学出版会、 1999
年)。ここでいう「法」とは、単に法学的意味で用いられる「法」、 「法律」といったものにはとどまらない。むし

ろ人を従わせるルールを持った規範一切が、このカテゴリ-に入りうると解釈してよい。

30)ここでいう暴力が、物理的強制力を指すことは勿論である。しかしポスト構造主義者がより強調するのは、暴力イ

コール「原暴力(archi-violence)」という図式である。原暴力の実体とは、西洋哲学の基本である形而上学の認識

方法それ自体に求められる。つまり、自己(私自身)が言葉(logos)に基づいて外の世界を秩序(logos)付ける

という活動である。私たちは未知なる状況にあるとき、それに何らかの名前をつけて、周りで起こっている出来事

が何であるのかを整除だてて理解しようとする。ここで未知の対象に対して「名前をつける」という行為こそ、形

而上学的に認識するために最初に行われる作業である。ポスト構造主義においては、この「名付け」こそが、原暴

力であると考えるのである。

31) David Campbell and Michael J. Shapiro, 'Introduction: From Ethical Theory to Ethical Relations , in

Campbell and Shapiro (eds.), op.cit., p.x.なお、ここでの「責任」という表現は、哲学者E.レヴィナスやデリ
ダがいうニュアンスを持っていることに、注意する必要がある。



国際関係論における倫理

2.国際関係論における倫理的問題群

前節では、倫理的問題に対する学問的系譜と今日の状況とをみた。その上で問題となるの

は、では取り組むべき問題は一体何かである。この問いを受けて本節では、倫理的視点から

熟考を要する問題を三つ紹介する。それぞれは、 ①本来禁じられている武力行使の正当化を

考える点で、また②地理的制約や③世代、さらには種としての人間さえも超えて、倫理的議

論を拡大させてゆこうとする点で、それぞれ特徴的である。

2-1.武力行使に伴う正当性の問題

国際関係や世界政治において、武力を用いることは許されるのか。もしそうであれば、い

かなる場合に正当化されるのか。戦争の問題に代表されるように、この問いかけは、国際法

における最も根本的なものであった。実際、グロティウスが『戦争と平和の法』において真

正面から取り組んだのはこの問題であったし、それ以降20世紀に至るまで国際法学者が格

闘してきたものとは、結局戦争と平和にまつわる事柄であった32)。 20世紀に入り戦争が違法

化される流れの中にあってさえ、国連憲章に定める二つの例外一第VII章に定める強制措置

及び自衛権の発動-との関連で、武力行使についての問題は常に最大の関心事であった。

しかし、武力行使の正当性如何を問うことは、法的議論にとどまらず倫理的な考察にもそ

ぐうものである33)。前者においてこの間題が、グロティウスから続く伝統の上にあるものだ

とするならば、後者においてそれは、トマス・アクィナスから続く理論の流れを持っている

といってよい34)。本来、正戦論問題の中核にあったものとは、 「汝殺すなかれ」という神の

法に縛られているキリスト者が武器を取って戦うという状況は果たして正当化できるのか、

という問いであった。トマスはこれを取り上げて、特定の条件を満たすのであれば、その戦

いは正当化され、神に祝福されると論じたのである35)。

翻って今日、私たちは、戦争が違法化された世界に住んでいる。従って戦争自身に関して

それが正しいか否かという議論は、国際法の観点では決着済みのはずである。にもかかわら

ず、武力の行使それ自身を正当化する問題が完全に畢決したわけではない。その理由のひと

つは、国際関係論における世界が、最後の最後で国益をめぐるパワーポリティクスへと還元I'''''''''''''''''''''''I''''-T
32)ここを明快にまとめたものとして、田畑茂二郎F国際法・第二版』 (岩波書店、 1966年)、第一章がある.

33)正戦に関する代表的な倫理的議論として、 Marshall Cohen, Thomas Nagel, and Thomas Scanl。n (eds.) War
and Moral Responsibility (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1974)所収の各論考、及びMichael
Walzer, Just and Unjust Wars, Third Edition (New York: Basic Books, 2000).

34)トマスと正戦論とに関連する論考として、沢田和夫「トマス・アクィナスの正戦論と近代自然法の伝統」 『トマス.
アクィナス研究』 (南窓社、 1969年)を参照。

35)トマス・アクィナス『神学大全』より、第II-2部・第40問題「戦争について」 (大鹿一正監訳、大森正樹訳、創文
社、 1997年)、同・第64問題「殺人について」 (稲垣良典訳、創文社、 1985年)0



70 国際公共政策研究 第10巻第2号

されうる可能性を捨て切れていないところにある。しかし今日、それと並んで重要となって

きたのが、紛争や武力行使がそれまで私たちが考えてきたものと次第に異なるかたちを取る

ようになってきたという指摘である36)。特に次の二点について指摘しておこう。

ひとつは、国境を越えた介入行為が正当化されるかという問題である。この問いは今日、

いわゆる人道的介入(人道的干渉)として、法的には勿論倫理的な議論がなされている領域

である。正しい介入の如何を問う議論は、それが武力を伴ってなされるという形を多くとる

がために、法的にも倫理的にも議論は同じような進み方をする。実際グロティウスも、 「他

者のために行われる戦争」の正当性如何について議論している37)。しかし、正しい介入の問

題が、正しい戦争を問う議論と比べて一点だけ異なるのは、後者が専ら武力行使禁止原則に

違反する状況を正当化しようとするものであるのに対して、前者は武力行使禁止に加えて国

内事項不干渉の原則にも反する行動の正当化を試みようとする点である。今日、人道的介入

に関する倫理的議論は、こうした点を踏まえながら次第に整備されつつある38)。

もう一つは、テロリズムは正当化されうるかという問題である。この、一見是非を問う必

要がないようにみえるものに関しても、倫理的な議論はなされてきた39)しかし論じてゆく

にあたって明らかにしておかなければならないのは、テロリズムの本質をどのような点に求

めるかという問いである。倫理的な議論を可能にするようなテロリズムというのは、頭に

「政治的」という形容詞が付く。植民地国や独裁政権による圧制から特定の地域や国全体を

解放するために、当該国家の政治的指導者を暗殺するというような場合がこの政治的テロリ

ズムの典型なのである。ところが今日私たちの住まう世界で起こるテロリズムは、もはやそ

うした限定的な被害と影響を持つものではない。むしろ、無差別に民間人を殺傷することが、

現代のテロリズムの持つ中心的な特徴となっている。四半世紀以上前、倫理学者M.ウォル

ツァーは、テロリズムが持っこの無差別殺傷性ゆえに、この行為が倫理的に不正であるとい

う議論を展開した40)それは、たとえ行為自体が、何らかの政治的目的や抑圧からの解放の

意図を持っていても、である41)。確かに、 「テロとの戦い」や「自由の戦士」という見方は

安直であろう。毎日のように起こる市民を巻き添えにした爆発事件の背後には、そうした捉

え方を拒む複雑な状況が存在している。にもかかわらず、ウォルツァーによる行為の非倫理

36)この点に関しては、 Mary Kaldor, New and Old Wars: Organized Vioムmce in a Gbbal Era (Cambridge:

Polity Press, 1998)参照。

37)フーゴー・グロティウス(-又正雄訳) 『戦争と平和の法(日本語版・第二巻)』 (酒井書店、 1950年)、第25章。

38)その典型として、 The International Commission of Intervention and State Sovereignty, The Responsibility

To Protect (Ottawa: International Development Research Centre, 2001).

39)たとえば、 Andrew Vails, 'Can Terrorism be Justified?, in Andrew Vails (Ed.) Ethics in International

Affairs: Theories and Cases (Lenham, MD: Rowman and Little field, 2000).

40) Walzer, op.cit., Ch.12.

41) Ibid., pp. 204-206.



国際関係論における倫理

性の主張自体に、疑いの余地は余りないものと思われる。

2-2.貧困と経済格差をめぐる問題:倫理的議論の地理的拡大

今日、 「南」に属する開発途上国が抱える貧困の問題はこれまで以上に深刻である。具体

的な数字で見てみよう。国連開発計画(UNDP)が発表している人間開発指数(HDDの

最下位10カ国はすべてアフリカにある。サブ・サ-ラにあるアフリカ諸国のHIV感染者は

約2600万人で、うち320万人は子どもである。 2004年からの一年間に、この地域では新たに

240万人がHIVによって死亡した。また、最貧国(the Least Developed Countries)の平

均識字率は45%、 ~国民-人当たりの平均所得は1328ドルである42)。

貧困に対してどう取り組み、いかに経済的不均衡を改善すべきか、という問題は、当初、

飢餓に対する救援を問う形で提示された。著名なものとして、先進国の人々が享受する生活

レベルの低下をも含めたラディカルな議論と指針を功利主義の視点から展開したP.シンガー

の論考43)、そして、カント倫理学を徹底して応用する形で飢鐘への支援が必要であることを

義務論的に導いてきた0.オニール44)の論考が挙げられる。前者は、 1971年に東ベンガル地方

を襲った大飢鐘が、後者は1980年代前半にエチオピアを中心に猛威を振るった飢餓が、そ

れぞれ背景として存在している。こうした文脈とはやや離れながらも同時代の議論として注

目されているのが、 「生存の権利(subsistence rights)」という概念を提唱して、権利論の

立場から貧困を解消する必要性を説いたH.シューの著作である45)。

以上の三つは、現代規範倫理学の代表的な流れ(功利主義、権利論、義務論)を踏まえた

先行研究であり、理論的に高い説得力を持っものである。ここで注目すべきなのは、こうし

た諸研究が、国境を越える倫理の可能性を強く示唆しているところにある。倫理的議論やそ

れに基づいた方策がどの範囲にまで及ぶかという地理的距離の問題に関しては、その世界的

な拡大を支持するコスモポリタニズム-グローバル倫理的研究が全般的に優位に立ってはい

る46)。しかし国家との兼ね合いで考えるのであれば、他国の見知らぬ人間にではなく、まず
_

42) HDI指数、および最貧国諸国の平均識字率、国民-人当たりの平均所得はUNDP, Human Development Report
20051こ、またHIV感染者数の数字はUNAIDSとWHOとによるAIDS Epidemic Update: Special Report on HIV
Prevention, UN I〕oc, UNAIDS/05.19E, December 2005によった0

43) Peter Singer, 'Famine, Affluence, and Morality', in William Aiken and Hugh LaFollette (eds.), World

Hunger and Morality, Second Edition (Upper Saddle River, NJ: Pearson Education, 1996).なお、シンガー
論文は1972年の初出である。

44) Onora O'Neill, Faces of Hunger: An Essay on Poverty, Justice and Development (London: Allen and
Unwin, 1986).

45) Henry Shue, Basic Rights: Subsistence, Affluence and U.S. Foreign Policy, Second Edition (Princeton, NJ:
Princeton University Press, 1996).

46)この地理的問題について真正面から扱った最近の研究として、 Deen K. Chatterjee (ed.) The Ethics of
Assistance: Morality and Distant Needy (Cambridge: Cambridge University Press, 2004)がある。また、

地理に関わらず、 「距離」の問題を扱った邦語研究として、上野友也「人道主義のa想と実践における人間相互の
ディスタンス」 『人道支援と平和構築(平和研究第30号)』、 2005年を挙げておく



72 国際公共政策研究 第10巻第2号

自国民に対して救いの手を差し伸べるべきではないかという議論は当然存在する47)。そして、

両者の側の議論に決着が着いたとは今日においてもいい難い。

さらに、貧困や経済格差を扱った倫理的議論には、長い間大きな問題が存在してきた。そ

れは、いずれの研究にせよ、理論的に高い説得力を持ちっっも、夷効性の高い処方等が描き

きれていないという点であった。確かに、シンガーやオニールらの研究以外に、実効力のあ

る異体的な方策を模索してきた議論は存在する。世界的な金融取引に際して課税を加え、そ

の税金を経済格差の是正に充てようとするトービン税の構想は未だに強い影響を及ぼしてい

る。また最近では、天然資源の使用や販売に際して、各国は自由にそれを行うのではなく、

そのうちのいくらかを貧しい人びとへの「配当」として割り当てるべきとする倫理学者T.

ポッゲの議論も有力である48)。しかし、そのような手立てが現実に実行できるのか、またど

ういった形で進められればよいのか、という点については今一歩の感が拭えないままであり、

他の研究者からの批判49)にも十分答えているとはいえない状況である。

2-3.地球環境問題:倫理的議論の時間的・生物種的拡大

20世紀後半の世界が直面した倫理的問題のなかでとりわけ特徴的であったのは、それら

が地理的距離は勿論、世代や生物種間の距離をも問わない極めて大きな広がりを持ちうるも

のであった点である。当初からそうした問題として真剣な考慮が払われたのは、核拡散と冷

戦の激化に伴う全面核戦争後の地球に関してであった。これに加えて、 1970年以降、地球

環境の激変に伴い、人間活動の再考が本格的に促されるようになる。空間的にも時間的にも

非常に大きな射程を持つ両問題であるが、前者は人間の意識的な施策如何によって(たとえ

ば軍縮や核拡散といったようなもの)問題が改善され、あるいは悪化しうるのに対し、後者

は人間がこれまで通常営んできた生活ゆえに引き起こされ、反面解決のためには人間活動そ

のものに対して抜本的ともいえる変革を求めようとする点で異なりがある。

こうした特徴を持つ地球環境問題は、その対象が人間をはじめ全生物の住まう地球そのも

のに関わっている以上、問題の内容も極めて多岐にわたる。この点に関しての詳細な分析は

地球環境学がもたらす知見に席を譲るとして、本稿では倫理的視点から考えられる議論を大

きく二つだけとりあげておきたい。

47)その主要な研究として、 David Miller, On N,αtionality (Oxford: Clarendon Press, 1995).

Thomas Pogge, World Poverty and Human Rights: Cosmopolitan Responsibilities and Reforms,

(Cambridge: Polity Press, 2002), Ch.8.

49)有名なものとして、 Brian Barry, 'International Society From a Cosmopolitan Perspective', in David R.

Mapel and Terry Nardin (eds.), Inねrnational Society: Diverse Ethical Perspectives, (Princeton, NJ:

Princeton university Press, 1998).



国際関係論における倫理 73

第一に、地球環境と正義との関係が問題とな`る50)。通常、私たちは、地球環境を保全する

ことは正しいと考え、双方の概念は両立すると-みなしがちである。しかしA.ドブソンは、

両者の関係には両立以上に対立する側面がある点を鋭く指摘する51)。環境の持続性

(environmental sustainability)は、配分的正義の問題と衝突する可能性があるのである。

配分的正義の議論を下敷きにして貧困を解消しようとする試みが、逆に地球環境に悪影響を

及ぼしうる場合などは典型例であろう。

しかし他方で、保全された環境を将来の世代-と引き渡すことは、正義に属する事柄とし

て尚も存在できる。世代と世代との問に正義(inter-generational justice)は存在するか

という問いは、興味深いものでありながらこれまで十分な議論がされてきたとはいい難い。

確かにロールズは『正義論』のなかで、世代間正義の問題を扱ってはいる52)しかし彼の議

論は意識的に地球環境を念頭に置いたものとはいいがたく、また仮にそうであるとしても、

後述する「人間中心的自然観」に立った議論である。むしろ、先にあげたドブソンや、政治

哲学者B.バリーらによってなされた近年の研究53)の方が、本格的にこの問題を扱った数少な

い成果として挙げられるだろう。

第二に、これに加えて、私たちが持っている自然観や、地球環境問題をめぐる倫理観自体

が問題となる。一般に、 20世紀中葉まで人間が持っていた自然観というものは「人間中心

的(anthropocentric)」であるとされてきた。即ち自然と人間とを二分し、その上で、人

間にとって自然は所与のものであり、資源であり、改変を加えて管理する対象であるとする

考えである54)。しかしこのような考えは次第に変貌してゆく。ここで重要となるのは、人間

中心的とされた自然観の変化が、二つの倫理的認識の変化を伴った点である。まず、地球環

境をめぐる倫理的議論の範囲を拡大してゆこうとする動きがあった。当初人間中心であった

議論が、動物-、生物(bio-centrism) -、そして最終的には山や川、海などを含めた全生

態系や地球そのものへ(eco-centrism)と広がっていったのである55)。これは、先の貧困の

50)地球環境を正義の問題として取り扱った著作として、 Andrew Dobson, Justice and the Environment (Oxford:

Oxford University Press, 1998); Nicholas Low and Brenden Gleeson, Justice, Socはty and Nature: an
Exploration of Political Ecology (London: Routledge, 1998)がある。

51) Dobson, op.cit..

52) John Rawls, A Theory of Justice, Revised Edition (Oxford: Oxford University Press, 1999), Section 44.

53) Andrew Dobson (ed.). Fairness and Futurity: Essays on Environmen細J Susねinability and Social Justice
(Oxford: Oxford University Press, 1999)所収の各論稿を参照。

54)人間中心的自然観に関する概観は、 Alexander Gillespie, International Environmental Law, Policy and
Ethics (Oxford: Oxford University Press, 1997), Ch.I　及び、 Christine E. Gudorf and James E.

Huchingson, Boundaries: A Casebook in Environmental Ethics (Washington D.C∴ Georgetown University

Press, 2003, Ch.1によった。

55) Gudorf and Hutchingson, op.cit..ここで二人は、こうした倫理観の拡大について、人間中心的環境倫理: ∫.パ

スモア、動物への拡大:P.シンガーとT.レーガン、生物への拡大:P.テイラー、生態系への拡大:A」/オポルド

とJ.B.カリコット、と、それぞれに対応する環境思想家を挙げて論じている



74 国際公共政策研究 第10巻第2号

問題に代表される地理的拡大というよりは、むしろ種の拡大といった方が適切であろう。そ

して次に、自然界における人間の位置の相対的低下(あるいは動物、生物、生態系といった

人間以外の種や地球環境自体の位置の相対的上昇)という動きが存在した。自然において最

高位に君臨してるとされた人間は、 「人間中心的」自然観・倫理観の変化に伴い、まず動植

物と同じものとなり、やがて人間が生態系に従属する存在として捉えられるようになったの

である。

小括

本稿は、現代世界政治で起こりうる問題、なかでも倫理的姿勢を問うような諸問題に対す

る国際関係論からの応答を、その理論的系譜と問題群とから素描した。もとより本稿で挙げ

た事柄は更に深い検討を今後必要とする。まず理論的には、今回提示した「国際的政治理論-

グローバル倫理一批判倫理」という図式がどこまで妥当であるのかを考える必要があるだろ

う。一方でワイトが掲げた「三つのR」図式による倫理の説明は、いまだに高い説得力を誇っ

ている。他方でD.メイベルとT.チ-ディンの編集による著作は11の伝統として国際関係に

おける倫理を提示している56)。今後、このような議論と比較をしてゆきながら本論の修正を

図ることが求められる。また本稿は、現実に起こる問題群に関して、紙幅の都合上、考えら

れる他の問題をいくつか割愛した。たとえば、 「世界的に起こっている反グローバリゼーショ

ン運動は批判倫理と関連があるのか」、 「国際的政治理論やグローバル倫理は文化的多様性や

ジェンダーをめぐる問題に対していかなる影響を及ぼしうるか」、 「倫理原則はそもそも本当

に倫理的であるのか」といったものである。とりわけ後二者は、個別具体的なイシューを横

断する形で考えてゆかなければならない重要な問題であろう。

本稿で挙げてきた諸問題は、いずれも、 「リアリズムーリベラリズム「コンストラクティ

ヴィズム」というような紋切り型の理論枠組みでは十分な説明も理解もできないものばかり

である。そのため、扱うべき問題の広がりに応じた理論的拡充は必須となるであろう.それ

は、政治思想や哲学、倫理学の知見を積極的に摂取する形でなされることもあろうし、ある

いは英国学派のような「伝統的」国際関係理論を発展させてゆく形で進められてゆくことも

考えられる。確かに、こうした倫理的議論が現実の国際関係を完全に把握することができな

いのは明らかである。リアリズムやコンストラクティヴィズムなどによって解明される世界

政治の問題は、倫理的なものと同様に存在しているからである。しかし今求められているの

56) Terry Nardin and David R. Mapel (eds.) Traditions of International Ethばs (Cambridge: Cambridge

University Pre幻, 1992).



国際関係論における倫理 75

は、実証主義の台頭によって一度は切り離されてしまった、世界政治や国際関係における

「あるべき姿」に関わる理論と「ある姿」に関わる理論との間に、再び豊かなっながりを回

復することである。そのためには、これまであまり正面から捉えられてこなかった前者の議

論を盛り上げてゆくことが、必要になってくるのではないだろうか。本稿は、そのために必

要であろう-見取り図の作成を試みたのであるo


