
Title 風の変貌 : ワーズワスの詩的想像力をめぐって

Author(s) 斉藤, 隆文

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 1978, 12, p. 5-21

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47750

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



風の変貌

一一一ワーズワスの詩的想像力をめぐって

斉 藤 ［？~ζ 
J生 文

ワーズワスの詩はーにかかつて自然の詩であり、自然界と人間の交感の

詩であった。ワーズワスにおける歓喜や悲哀、あるいは絶望さえも、常に、

背景にある自然の表情とその歩みをともにしている。自然はワーズワスに

とって、人間精神のよりどころであり、倫理や敬慶さが、又深い洞察や感

受性がつちかわれる場となっているのである。ノヘ聞は大自然に遍在するさ

まざまな力を“wisepassiveness”： 11をもって学び，それを実践しなけ

ればならないというのがワーズワスの自然に対する終始変わらぬ態度であ

った。しかし、こういったワースワスの一貫した自然に対する敬慶さとは別

に、他方において詩人としての詩的感性が、自然に対してみせた変遷も又

無視することはできないのである。ワーズワスが18世紀の自然観を打ち破

って、ロマン主義の大きな特質である自然への新しい感性を開拓したのは

事実であるが、しかし予想されうるように、ワーズワスにおいてもやはり

それは過渡的な段階をふまなければならなかったのである。

ところで、自然に対する感性をワーズワスの作品の中に追うとき、おそ

らくその中でも風に対す・る感性ほどワーズワスの詩に特徴を与えているも

のは他にはないと言えるだろう。なぜ、ならば、ワーズワスにおいては、風

の吹く風景が非常に多いのみならず、それはしばしば風景に重要な意味を

付与しているからである。それ故に、この小論においては、ワーズワスの

風の描写に焦点、をあて、その意義を明らかにすることによって、ワーズワ



6 

スの詩的想像力の特質とその変遷のあとをさぐりたいと思う。

先に触れたように、自然に対するワーズワス的感性の確立には過渡的な

過程が必要で、あったが、風についても同様で、それが初めから重要な役割

を担っていたわけではなかった。風の吹く風景はむしろ当初においては、

18世紀に流行した WilliamGilpinに代表される“picturesque”の文学

の域をほとんど出るものではなかったのである。ワーズワスが17才から19

才にかけて作詩した AnEvening Waik壮その好例である。

Soft 0’er th巴surfacecreep those lustres pale 

Tracking the motions of the fitful gale. 

With restless interchange at once the bright 

Wins on the shade, the shade upon the light.121 

ここでは“picturesque”文学の特徴である appearanceに対する興味が

主流を占めている。“picturesque”文学の作家達は自然における景観を捜

し求め、それを記述したのであったが、この一節における湖を渡る風の風

景も同様に、ただ感覚に映ピた美しい場面を描くにとどまっているのであ

る。ワーズワスはこのように当初においては、“picturesque”文学の伝統

に色濃く染まった作品を残しているのである。 しかし、 次に書かれた

Descriptive Sketchesあたりから、ワーズワスは感覚を越えた世界に興

味を示すようになる。

I seem’d about this period to have sight 

.Qf a. new world, .a world, too, that was fit 

To be transmitted and made visible 

To other eyes. (Bk. XII, 11. 370-373) 

この立言は、風景の皮相な面のみを取り上げる“picturesque”文学の伝

統から大きく前進し、さらに自然を深く洞察することを学んだことを示す

ものだと言えよう。ワーズワスが興味合示したものは単なる事物の表面の



風の変貌←ーワーズワスの詩的想像力をめぐって 7 

姿ではなく、 “Tintern Abbey，，の詩にかかれているような“something

far more deeply interfused" 13＇なのであった。 ワーズワスは目に見え

る世界を描きだすよりもむしろその奥にある、ワーズワスの内なる目（“in-

ward eye”）に映じる隠れた実在の姿を、すなわち換言すれば、 ワーズワ

スの内的世界の visionを我々に示そうとしたのだ。

ワーズワスにおけるこのような変化とともに、 風に対する描写も An

Evening Walkにおけるものと比べて著しい変化を見せるようになるの

である。ワーズワスの最高の傑作と目される Preludeの冒頭は、 たとえ

ば次のように風に対する呼びかけで始められている。

Oh, there is blessing in this gentle breeze 

That blows from the green fields and from the clouds 

And from the sky: it beats against my cheek, 

And seems half conscious of the joy it gives. 

0 welcome Messenger! 0 welcome Friend! 

(Bk. I, 11. 1-5) 

ここに吹く風は確かにはじめは現実の世界を吹いている平凡な風である。

しかしながら、それは “half conscious of the joy it gives” という

言葉でもわかるように、 同時により高い力と通じあい、 さらにその

“Messenger”となっているのである。ワーズワスは、このより高い力に

ついて Prelude第一巻ではこう書いている。

Wisdom and Spirit of the universe! 

Thou Soul that art the Eternity of Thought! 

That giv’st to forms and images a breath 

And everlasting motion! 

(Bk. I, 11. 428-431) 

「創世記j第二章にある「エホバ神士の塵を以て人を造り生気を其鼻にふ

き入たまへり人即ち生霊となりぬ」という記述を思わせる上の例からもわ

かるように、 より高い力とは宇宙の創造者のことをさし、 又風はその



8 

“Messenger”と考えられよう。 さらに注目すべきことは、 先ほどの

Prelude冒頭に続いてワーズワスが“Ibreathe again”141と言っている

ことである。すなわち大自然を吹く創造者の風が、今度は息となってワー

ズワスの内に吹き込むのである。ワーズワスがこのことを意識しているこ

とは、 41行目からの記述で明らかである。

For I, methought, while the sweet breath of Heaven 

Was blowing on my body, felt wi出in

A corresponding mild creative breeze, 

A vital breeze .. 

(Bk. I, 11. 41-44) 

ワーズワスはここで想像力を己の内面に吹く風にたとえている。このよう

にPreludeの冒頭においてワーズワスは風を宇宙の創造者と結びつけ、

さらに己の想像力とも結びつけたのである。風は外的世界を吹くばかりで

なく、創造的な風ともなって詩人の心の（内的）世界をも吹くのである。

この事実は、冒頭という大切な場面において描かれているために一層我々

に強い印象を与えるのであるが、そればかりではなく、ワーズワスは数々

の個所において風と自からの想像力との関係に触れている。 Prelude第

七巻ではこう言っている。

my favourite Grove, 

Now tossing its dark boughs in sun and wind 

Spreads through me a commotion like its own, 

Something that fits me for the Poet’s task. 
(Bk. VII, II. 50-54) 

風が木に吹いて木の葉を震わせ、木の葉は日光を浴びてざわめきながら裏

葉をかえしている。正に風は木に新しい姿を与えたのである。ワーズワス

は風がこのように木を animateする姿に宇宙の創造者のカを感ビたばか

りではなく、そこに詩人の創造の象徴的な風景を読みとったのである。

こうしてワーズワスにおいて特別な意味を与えられた風は、しばしばワ



風の変貌一一ワーズワスの詩的想像力をめぐって 9 

ーズワスの心の創造的活動の metaphorとなって、ワーズワスの内的世界

を暗示するのである。たとえば、幼いとき烏の巣を取ろうと崖からぶら下

がった時のことをワーズワスはこう回想している。

With what strange utterance did the loud dry win.d 

Blow through my ears! the sky seem’d not a sky 

Of earth, and with what motion mov'd the clouds! 

(Bk. I, 11. 347-350) 

この風景は literal な描写の域を超えて、ワーズワスの内的風景（vision) 

に近づいているといってもさしっかえないであろう。

同様に、ワーズワスの作品においては、風の吹く風景は知らず知らずの

うちにその見えるがままの外的世界の描写という性格を捨て、ワーズワス

の心の世界、すなわちワーズワスの想像力の作用する世界へと変貌するの

である。たとえばワーズワスが“spotof time”の例として取りあげてい

る風景は、風の吹く風景である。

A girl who bore a Pitcher on her head 

And seem’d with difficult steps to force her way 

Against the blowing wind. It was, in truth, 

An ordinary sight; but I should need 

Colours and words that are unknown to man 

To paint the visionary dreariness 

Which, while I look’d all round for my lost Guide, 

Did at that time in vest the naked Pool, 

The Beacon on the lonely Eminence, 

The woman, and her garments vex’d and toss’d 

By the strong wind. 

(Bk. XI, 11. 306-316) 

この風景はワーズワス自身言うように見えるままの世界“ordinarysight" 

を描いたものである。しかしながら“blowingwind”，“strong wind，，と

二回取り上げられている風は、この風景が又ワーズワスの心の風景でもあ

ることを暗示するのである。この風景を被っている“visionarydreariness” 

が何よりもそのことを物語っていると言えよう。



10 

このようにワーズワスにおいて風は visibleな世界と invisibleな世界を

円滑に結ぶ仲介者の役割りをしているのである。我々は風を媒介として二

つの世界が表現される多くの例をワーズワスの作品に見ることができる。

次のスケートの場面もその一つである。

When we had given our bodies to the wind, 

And all the shadowy banks, on either side, 

Came sweeping through the darkness, spinning still 

The rapid line of motion ; then at once 

Have I, reclining back upon my heels, 

Stopp’d short, yet still the Solitary Cliffs 

Wheeled by me, even as if the earth had roll’d 

With visible motion her diurnal round; 

(Bk. I, 11. 474-486) 

この場面は一見平凡といってもよい子供達のスケートの情景である。ワー

ズワスは追い風を受け、氷の平原をつつきってゆく。ゃにわにワーズワス

は腫に重心をかけて停止するのだ。それは丁度風が木に吹く様を我々に思

わせる。風がエネルギーを木に与えることによって木に新しい姿と生命を

与えるように、ワーズワスも又突然スケートを止めることによって、動く

もののもつエネルギーを一挙に放出するのである。その瞬間、ワーズワス

は一つの visionを、地球の自転する姿を見たのである。しかしながら、

この幼ないころのスケートの場面は、さらに別の invisibleな世界を暗示

しているように思える。なぜならば、次の第二巻に我々は以下のような詩

行を見い出すからである。

We ran a boisterous race; the year span round 

With giddy motion. 

(Bk. II, 11. 48-49) 

この場面は年月が過ぎ、去った速さについて述べたものだが、その表現がス

ケートの場面に使われている表現と酷似していることに我々は気付く。二

つの場面とも“race”に関してのものであるし、 “spin" と“motion”と



風の変貌一一ワーズワスの詩的想像力をめぐって 11 

いう語は双方に共通して使用されている。又“giddy”という語はむしろス

ケートの場面に適した言葉だと言えるであろう。そうすると我々はこのス

ケートの風景が忽然としてある新しい世界を提示していることを知るので

ある。すなわちワーズワスが風のように突っ切っていったのは確かに氷の

平原ではあったが、それは又同時に心の中の時間の平原でもあったという

ことである。“diurnal”という語は本来時間的なものを指すことから、 こ

この“diurnalround”とは時間的な自転を意味している。 ところがワー

ズワスはこの自車足を“visible”なものとしてとらえているのである。 こ

のことからも、ワーズワスが滑っていった平原は、深いレベルにおいて時

間の平原の metaphorとして機能していると言えるであろう。

もう一つの例を“LucyGray，，という小詩に見たいと思う。 Lucyは自

然の中で、育った子供である。ある嵐の日に lncyは母を迎えに町ヘ行くが、

途中道に迷ってしまう。両親は心配してさがすうちにやっと雪の中に足跡

を発見するのである。その足跡を辿って二人は広い野原を横切り、やがて

橋の所へやってくる。ところがその橋のまん中でその足跡は消えていたの

である。こう詩が展開した後で次のように結ぼれている。

-Yet some maintain that to this day 

She is a living child ; 

That you may see sweet Lucy Gray 

Upon the lonesome wild. 

O’er rough and smooth sh巴tripsalong 

And never looks behind; 

And sings a solitary song 

That whistles in the wind.<5) 

人は今も寂しい荒野で Lucyの姿が見られると云う。ところが実は人々は

現在の“thelonesome wild”を訪れるだけでは決して Lucyの姿は見る

ことはできないのである。人々は同時に自分の心の中へと踏み込まねばな

らないのである。なぜなら Lucyが生きているのは現実の世界ではなく、



12 

人々の心の世界だからである。その意味で、ここに描かれている風景は人

々の心の中の風景と言えるだろう。そしてそれを暗示するように Lucyの

歌声は風に鳴るのである。風と Lucyの歌声が結びつくことによってこの

風景はただならぬ様相を帯び、現実の風景から幻想的な風景に一変してい

るのである。風はここでもはやり現実の世界と心の世界との接点に吹いて

いると言えよう。

さらにワーズヲスの有名な小品である “I Wandered Lonely As A 

Cloud ”でも風が大きな役割りを演ビている。

I wandered lonely as a cloud 

That floats on high o’er vales and hills, 

When all at once I saw a crowd, 

A host, of golden daffodils ; 

Beside the lake, beneath the trees, 

Fluttering and dancing in the breeze. 

Continuous as the stars that shine 

And twinkle on the milky way, 

They stretched in never-ending line 

Along the margin of a bay : 

The waves beside them danced ; but they 

Out-did the sparkling waves in glee : 

A poet could not but be gay, 

In such a jocund cゅmpany:

I gazed-and gazed-but little thought 

What wealth the show to me had brought: 

「漂ょう雲のようにjという第一行でワーズワスは風を暗にほのめかして



風の変貌 ワーズワスの詩的想像力をめぐって 13 

いる。そして突如一群の黄水仙が風に翻えっているのを目撃するのである。

風は又ワーズワスの創造的精神の活動を暗示している。それを証するよう

に、水仙のイメージはワーズワスの想像力によって宇宙的規模にまで寸広大

されているのである。そして水仙も波も星も、あらゆるものが風とワーズ

ワスの想像力によって躍るのである。（61 ワーズワスはこのような風景を見

て喜びを感じないわけにはいかなかった。そして後になって次のように歌

っている。

For oft, when on my couch I lie 

In vacant or in pensive mood, 

They flash upon that inward eye 

Which is the bliss of solitude ; 

And then my heart with pleasure fills, 

And dances with the daffodils. 

このスタンザは前三つのスタンザの思い出を述べている。しかし、よく調

べてみると、この最後のスタンザの場面と、前三つのスタンザの場面の聞

には我々が予想する以上に根本的な類似があるように思われる。たとえば、

ワーズワスは第一行で“lonely”という語を使っているが、これは第4ス

タンザの“solitude，，や“pensive”に対応するのである。 またワーズワ

スは突然（“allat once”）水仙を見たのだが、これは後の場面における

“flash upon”と対応している。 “I could not but be gay” という前

の場面の表現は、さらに後の場面における “My heart with pleasure 

fills，，と対応しているといえよう。二つの場面の唯一の違いは、前者にお

いてはワーズワスは風に吹かれた雲のように空間をさ迷い、水仙を見たの

に反し、後者においては、ワーズワスは心の世界へと踏み込んで＼内なる

目で水仙を眺めたことである。ところがこの違いも、我々がいままで検討

してきた風の役割りを考慮すれば異質なものではないと言ってもよいだろ

う。すなわちワーズワスにおいては、風は外的世界と同様内的世界にも吹



14 

いて両者を仲介する働きをするからである。そしてワーズワスが最後の行

で「水仙とともにおどるJといっていることは、白からを躍らせる創造的

な風を心の中に意識していることの証左といえるであろう。

この詩はよく問題とされる詩である。なぜなら Dorothy’sJournalsに

は、ワーズワスは決して一人で水仙を見たのではなく、妹のDorothyとと

もに見たと書かれているからである［ 7~ なぜワーズワスがこの詩を“lonely”

という単語を用いて始めたかについてはいろいろな説明がなされている。

しかしながら以上検討してきたように、二つの場面が酷似していることを

考えると、その理由は明らかなように思えるのである。すなわち、ワーズ

ワスはこの二つの場面（一つは空間の旅であり他方は心の中への旅）の一

致を意識していたのではなかろうかということである。言うまでもなく、

心の世界へ入っていけるのは、ただ一人でのみ可能だと考えると、ワーズ

ワスがこの詩を“lonely”と始めたのは後の場面に対応させるための変更

だったと言えるのではなかろうか。それ故に、我々がこの詩を読む時、最

後のスサンザが知らず知らず前三勺のスタンザと重なりあうのである。こ

のようにしてごの詩は風に躍る水仙を中心にして時間と空間が交錯する一

大風景をそこに展開しているのである。

ワーズワスの GreatDecadeと呼ばれる時期に作られた作品には、 今

までみてきたように外と内の二つの世界が津然と同居していることが多い。

そlて風はワーズワスの生き生きした創造的精神の活動を暗示するととも

に、その精神の生み出す visionaryな世界と外的世界とを結ぶ媒介として

の役目を負ってきたのである。しかしワーズワスにおけるこの創造精神の

活動はGreatDecadeの聞にも弱まりつつあったのである。 それは誰よ

りもワーズワス自身が感ビていた。 1803年に書きはピめられた "Immor-

tality Ode”の中では次のように自分の visionの喪失を嘆くのである。



風の変貌一一ワーズワスの詩的想像力をめぐって 15 

「私の瞳には、すべてのものが天上の光に包まれ、夢さながらの輝やきと

あざやかさとにおおわれた時があった。しかし今は普とは違い夜も昼も、

どこを向いても、かつて見たものを見ることが出来ない。j聞かつて大自然

がワーズワスに示した「あの大いなる黙示録のアルファベット」（9）をもは

やワーズワスは見ることができなくなるのである。このことは、換言すれ

ば、ワーズワスの内的世界の活動が弱まったことを意味しているのである。

そして興味深しミことは、こうしたワーズワスの詩人としての衰退と軌をー

にして、風の描写にもやはり変化が見られるということである。それがど

こよりも明らかに表われるのは Prelude1805年版と1850年版の聞におい

てである。この Preludeは1805年に一応の完成をみているが、 しかしワ

ーズワスはそれを手元において修正を加えたのである。そしてそれは1850

年になって初めて公にされる。それ故この両者の聞にはワーズワスの感性

の変化が微妙に反映されていることが多いと言えるのである。そこで風の

描写を中心に検討して、どのような変化を風がみせたかを調べたいと思う。

まず先に引用した1805年版の Preludeにおいてワーズワスは心の中に

吹き込む風のことを “A corresponding mild creative breeze, I A 

vital breeze，，と呼んで、いる。しかし、その部分は1850年版においては単

に“A corresponding breeze，，と変化している。すなわちワーズワスは、

“creative”と“vital，，という言吾を削ったのである。同＋羨のことは、 シ

シリア島から吹き寄せてくる風を1805年版では“astrong / And vital 

promise" :ioi と呼んだにもかかわらず、 1850年版においては単に “A 

preasant promise”と呼んで、いることからも知られるのである。 両方の

例に共通して削られた“vital”という語は、コールリッジがその想像力説

の中で“Imaginationis essentially vi ta！.”と言い切っているように、 ロ

マン主義的想像力のキーワードである。そのことから考えると、若きワー

ズワスが風と想像力との関係に注目したのに反し、後のワーズワスはそう



16 

いった考えを大きく変更したということがわかるのである。かつてはワー

ズワスの心の中に吹き込んできた“creative” でかっ“vital”な風は、

単に「ここちよいjだけの風に変わってしまうのである。もはや後期のワ

ーズワスにとって風は想像力をかきたてるような生き生きしたものではな

くなっている。

そればかりではなく、時に風は害あるものにさえ変化しているのである。

ワーズワスが“spotof time”と呼んだあの幻想的な風景は 1805年版の

Preludeではこう書かれている。

‘twas a day 

Stormy, and rough, and wild, and on the grass 

I sate, halιshelter'd by a naked wall; 

Upon my right hand was a singl巴sheep,

A whistling hawthorn on my left，… 

(Bk. XI, 11. 356-360) 

ところが1850年版では次のようになっている。

‘twas a day 

Tempestuous, dark, and wild, and on the grass 

I sate, 

Upon my left a blasted hawthorn stood; 

(1850, Bk. XII, 11. 297-301) 

風の描与が変化を見せているのに我々は気付く。“stormy”が“tempestu-

ous”になっているのは大きな違いではないが、“whistling”が“blasted”

になっているのはかなりの変化ではないだろうか。“whistlinghawthorn" 

においてはある種の主格の合ーが感じられるのに反し、 OED.によると

“blasted”は「有害な風に吹かれたjという意味となり、風は一方的に

さんざしに害あるものになっているのである。 1805年版と1850年版の風に

対する同ビような変化は、例えば次の場合にもみられよう。 1805年版で



風の変貌一一ワーズワスの詩的想像力をめぐって 17 

は次のような表現がある。

ye and I will be 

Brethren, and in the hearing of bleak winds 

Will chaunt together. 

(Bk. VII, 11. 35-37) 

ところがこれは1850年版では

ye and I will be 

Associates, and, unscared by blustering winds, 

Will chant together. 

(1850, Bk. VII, 11. 29-31) 

と変化するのだ。前者においては烏達と詩人は風に耳を傾けるのに反し、

後者においてはむしろ風は彼らの歌声の妨げとさえなっているのである。

このように同ヒ Preludeの中においてさえも風はこのような変化を見

せるのであるが、ワーズワスの他の詩においてはその変化が一層顕著にあ

らわれているように思われる。風はかつては、木に吹いてそれに新しい姿

を与える風であった。実際、 Prelude においては吹き止もうとする風の

イメージはほとんど見当たらないO しかしながら後期のワーズワスの作品

においては、風はしばしば弱まり、あるいは止まるのである。次のような

イメージはその典型的なイメージであろう。

The leaves that rustled on this oak-crowned hill, 

And sky that danced among those leaves, ar巴still;
(II) Rest smooths the way for sleep; 

後期のワーズワスは吹きすぎる風に対する興味と同情を急速に失ってゆく

のである。我々は、風に対するワーズワスの姿勢がはっきりと表明されて

いる例を“ElegiacStanzas，，に見ることができる。

この詩は嵐の海で遭難したワーズワスの弟の Johnを弔う詩である。ジ



18 

ョンジョーンズは、もっぱらこの詩がJohnの死を通ピてワーズワスがロ

マン派的孤独から抜け出して、後期のキリスト教に通じる新しい人生観を

歌った詩であると論じている。確かにそれはもっともであり、 この時ι期

(1805年）からワーズワスの宗教観は変わってゆくのである。しかし、そ

れはそうであるにしても、むしろ注目したいのはこの詩の大半が扱ってい

るのは、 “smiling sea”と“seain anger”であることだ。

Not for a moment could I now behold 

A smiling sea, and be what I have been 

The feeling of my loss will ne’er be old; 

This, which I know, I speak with mind serene. 

o’tis a passionate Work!-yet wis巴andwell, 
Well chosen is the spirit that is here; 

That Hulk which labours in the deadly swell, 

This rueful sky, this pageantry of fear! 

And this huge Castle, standing here sublime, 

I love to see the look with which it braves, 

Cased in the unfeeling armour of old time, 
U2) The lightning, the fierce wind, and trampling waves.' 

とりわけ、なぜJohnの死を弔うのにわざわざ嵐の絵を選ぶ必要があった

のか。そしてなぜそよ風の吹く“smilingsea”を拒む必要があったのか。

こう考えてくるとワーズワスは Johnの死はともかくとして、むしろ John

の死の原因である嵐に強い関心があったのではないかと思われるのである。

すなわち、弟 Johnの嵐の中での死を身をもって味わったワーズワスにと

っては、かつての「ほほえむ海」に吹く風はもはや幻想に過ぎないのだと

嘆くのである。むしろ今やワーズワスは、雄々しく “the fierce wind” 

に立ち向う城にこそ同情を感じるというのである。その意味で、この詩は



風の変貌一一ワーズワスの詩的想像力をめぐって 19 

新しい人生観を積極的に歌った詩というよりは、むしろ何よりも風との訣

別、 Prelude冒頭では“Friend”と形容した風との訣別の詩だったと言え

るであろう。

確かに、この詩が書かれた1805年くらいを境にしてワーズワスの風を含めた

自然に対する詩的感性は衰えてゆくように思われる。 1807年の詩ではこう

歌っている。

This sea that bares her bosom to the moon, 

The winds that will be howling at all hours, 

And are up-gathered now like sl巴epingflowers , 

For this, for everything, we are out of tune, 
(13) 

It moves us not. 

風は今や鳴をしずめている。 そして我らは大自然に共鳴することも又大

自然が我らを動かすこともなしh そういってワーズワスは自然の事物に対

して感動を失ってゆくことを嘆くのである。

かつてワーズワスは目に見える世界の奥にある“theinvisible world” 

を見、それを表現しようとした。風はそしてこの二つの世界を結ぶ仲介者

であったと言える。しかし例えば1835年に書かれた Guideto the Lαkes 

にみられる風はそのような風ではなく、むしろ AnEvening Wαlk に登

場する風と類似しているのである。風は吹くことがあっても、ワーズワス

の内に“acorresponding breeze，，を起こすことはなく、もはや自然界

の一現象に過ぎなくなってしまっているのである。それ故に後期のワーズ

ワスは‘＇picturesque”文学へといくらか後退したと言うことができると思

われる。

後期のワーズワスの世界は、例えば次の詩におけるようにいわば静寂の

中に構築された世界である。

-Not a breath of air 

Ruffles the bosom of this leafy glen. 



20 

And yet, even now, a little breeze, perchance 

Escaped from boisterous winds that rage without, 

Has entered, by the steady oaks unfelt, 

But to its gentle touch how sensitive 

Is the light ash! that, pendent from the brow 

Of yon dim cave, in seeming silence mak巴S

A soft eye-music of slow-waving boughs, 

Powerful almost as vocal harmony 

To stay the wanderer’s steps and soothe his thoughts.0耐

わずかに忍び込んでくる風は樫の木は揺らすことはできず、やっとトネリ

コの葉を揺らめかせるのみである。しかしその音もこの風景の静けさを破

ることはない。ワーズワスが聞いているのは、丁度聖歌の終った大聖堂に

響いているような音なき音楽なのである。この詩において、ワーズワスは、

音のない葉の動きにかつての生き生きした「木を吹く風jのイメージを回

想の中に辿っているように思われる。

以上見てきたように、ワーズワスにおける風の描写は彼の詩的想像力の

歴史とその歩みをともにしている。“picturesque”文学の伝統から抜けだし

たワーズワスは、風の中に人間精神の自由さゃあるいは創造性の象徴を見

いだしたのである。そして風を仲立ちとして、自己の内的世界の vision

を我々に示そうとしたのである。いわばワーズワスは大自然そのものと、

心の世界を対応させることによって、人間の精神の広さと偉大さを証明し

ようと試みたのだといえよう。「人間性というものは、 時間と空間のうち

に生きつつ、それよりもさらに広く満ちわたっている一個の霊だ」｛ー と

いうワーズワスの言葉はこのことを裏書きしているのである。しかしなが

ら、後期のワーズワスがキリスト教へと近づき、さらに「われ不規則なる

自由に疲れた」（附と述べて、白から精神の自由さを放棄した時、 ワーズ

ワスはもはや visionの世界を求めることを止めてしまうのである。それ

とともに、かつて visionの世界へとワーズワスを導いた風の役割も又終



21 

わってしまったと言えるであろう。

注

Preludeの引用はE.de Selincourt編（0 xford University Press）によ

り、断わりのない限り1805年版の方を使用している。

11）“Expostulation and Reply，” 1. 24 . 

(2) An Evening Walk, 11. 295 298. 

(3）“Lines Written a Few Miles Above Tintern Abbey，” 1. 97. 

14) Bk. I, 1. 19. 

15）“Lucy Gray，” 11. 56-64. 

(6) Cf. Frederick Garber, Wo1由 worthαndthe Poetry of Encounter 

(London, 1971), p. 154. 

(7) Mary Moorman, Journals of Dorothy Wordsworth (London, 1971), 

p. 109. 

(8）“Intimations of Immortality，” 11. 1 -9. 

(9) Bk. VI, 1. 570. 

110) Bk. X, 1. 110. 

(11) Evening Voluntaγies, VII (1834). 

112）“Peele Castle，” 11. 37-40, 45-52. 

113) Sonnets, XXX皿．

114) Poeticαl Works, II, p. 209. 

（日） Bk. VI II, 11. 761 76t 

116）“Ode to Duty，” 1. 37. 

（大学院学生）


