
Title ジャン・ジュネ『アダム・ミロワール』小論

Author(s) 松田, 和之

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 1992, 26, p. 57-68

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47812

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



57 

ジャン・ジュネ『アダム・ミロワーlレ』小論

松田和之

ジιネがいわゆる「コクトー・ファミリーJに属した時期は、彼らが共

通の知人の紹介で出会った1943年から1949年までとされる。以後ジュネは、

急速にコクトーのもとを離れてゆくのである1)0 1948年、二人の蜜月の最

後の時期に初演された『アダム・ミロワール』は、ジュネが唯一残したパ

レエのためのシナリオ作品であり、一般に「ジュネの諸作中でコクトーの

影響が最も顕著なもの」2) と見倣されている。そのせいか従来この小品に

対する大方の評価は、彼の他作品に比べて決して恵まれたものとは言えず、。

「模倣の産物、ほとんど盗作に近い作品」とさえ断じられる。

『アダム・ミロワール』は、 1948年の春にロラン・プチのバレエ団によ

り初演された。プチはそれに先立つ1946年に、コクト｝の『青年と死』の

上演で近代舞踏史に残る大成功を収めている。若者役の踊り手と死を象徴

する踊り手の絡み等、両作品の顕著な類似は常々指摘されるところである。

ジュネとプチ一座を引き合わせたのはコクトーであり、 『アダム・ミロワ

ール』は『青年と死』の後を継ぐベく構想された作品であった。その意味で

ニ作品の近似性は十分領けようが、むしろそうした背後関係に伴う先入観

が、両作品を余りに安易に結び付けているのではないか。本論除、内容・

演出双方の観点から『アダム・ミロワール』のシナリオを読み直し、その



58 

意味と意義を改めて検証する試みである。

I 

コクトーが敢えてミモドラムと定義付ける『青年と死』は、題名のとお

り青年と死、ニ人の踊り手によって演じられる。舞台は見すぼらしいアト

リエ。中央部に即席の絞首台。仕事に行き詰まった若い画家は自殺を決意

する。そこへ突如黄色の短いドレスを着たエレガントでスポーティーな少

女が現れる。侮辱され憤る画家。二人の踊り予の絡み合っては離れる激し

いダンス。やがて画家が自殺の意志を見せると、娘は急に彼の機嫌を取り、

この若者を絞首台へと誘う。その仕種に彼は激昂、再び娘を追い回すが、

彼女は遂にアトロエから逃げ失せる。残された画家は、激しい苦悶を表す

ダンスの末に首を吊って果てる。そこへ骸骨の面をつけた死神が登場。指

を鳴らすと、死んだ画家が絞首台から降りて来る。死神が仮面を外すと、

その正体が他ならぬ先程の少女であることが知れる。外した仮面を青年の

顔じ仕けて、死が彼を連れ去るの。

死んだ直後の青年は死女に導かれて死者の世界へ旅立つ。 1920年代、 30

年代のコグト一作品に繰り返し描かれるテーマが4〕、 このパレエ作品にも

はっlきりと認められる。ただ注目すべき差異は、青年を死者の世界へと導

く死女が、従来生前の彼の妻または恋人で、あったのに対して、 『青年と

死Jでは未知の女性、死のアレゴリーとも言える存在にその役割が振られ

ている点である。コクトーは、骸骨の仮面といういささか陳腐の観すらあ

る小道具を効果的に用いて、彼独自の死神像を鮮やかに描いて見せている。

戯曲「オルフェ』 .Cl927）の中で死神がその助手に語った次の言葉が、こ

こで思い起こされよう。

あなたは私を、屍衣を身に付け大鎌を持った骸骨だと思っていたでしょう。

〔…・・・〕もし私が世間の人達が信じているような姿でしたら、人目に立って仕



ジャン・ジュネ『アダム・ミロワール』小論

事にならないわよ。5)

59 

戯曲『オルフェ』で既成のイメージを投げ捨てたコクトーの死神が、

『青年と死』においては黄色いミニスカートをはいた少女とし、う、実tこ現

代的な出で立ちで登場するのである。そして、死神がもはや死の擬人化と

いうレベルに止まらず、生者の情感を持つ一人の女性として措かれるのが、

1950年公開の映画『オルフェ』である。その意味で『青年と死』は、いわ

ばこつの『オルフェ』の橋渡し的作品とでも言えぷうか6）。

II 

こうしたコグトーの『青年と死』の性格を念頭に置いて、ジュネの『ア

ダム・ミロワール』7）に目を転じよう。この作品は前後二部に分けて考察

できる。舞台は壮麗な宮殿の大広間という設定で、数多の大鏡に隈なく覆

われている。まず登場するのが、ドミノと称される人物。紫の餌装衣をま

とい、常に黒いグレープの蔚で顔を隠している。 「どの鏡にもドミノの姿

は映らない。」 ( p. 35）一般にドミノは死神と解される。ドミノが舞台

を一回りして退場した後、セーラ一服姿の若い水夫が現れ、鏡から鏡へと

移動、絶えず自分の鏡像にぶつかりながら、半狂乱の態で踊る。次に一枚

の鏡の異変に気付く。 「その鏡の中の鏡像の動作が、水兵の動作と正確に

合致していないように見える。水兵は不安になる。 〔・…・・〕水兵が後ずさ

りすると、鏡像も後退。水兵が近寄ると、 J鏡像も接近。再び水兵が後ずさ

りすると今度は鏡像が前進、そのまま鏡の外へ出る。」（pp.36-37）互い

に警戒し合う水兵と鏡像。程なく両者は打ち解け、恋人同志のように踊る。

「彼らは首を抱え合い、次いで頬と頬をぴたりとくっ付けて踊る。」「極め

て卑濃で、エロチ yグな」ダンスが繰り広げられ、 Fアダム・ミロワール』

は前半部のグライマ yグスを迎えるくp.38）。

こうしたこのパレエの梗概にコクトーの『青年と死』に見た死生観のー



60 

端を見出すのは、まず不可能であろう。題名自体が示すとおり作中に大き

な位置を占める鏡にしても、生者の世界と死者の世界の出入り口というコ

クト一作品に固有な意味合いが、そこには希薄である。

むしろ『アダム・ミロワール』は、ホフマンを筆頭に19世紀文学を席巻

してポーやワイルドをも巻き込み今世紀に至る、 ドッベルゲンガー〈分

身〉のモチーフを扱った一連の作品の系譜に連なるものと考えられる。自

律的な存在と化した自らの鏡像を前に恐れ戦く水兵、やがて鏡像と愛し合

う水兵。ドッベノレゲンガーに対するこつの感情、死の不安とナルシシズ

ム8）、 をこれほど簡明直裁に描き出した作品は稀でさえある。 『アダム・

ミロワール』の舞台に接したミロラドは、このドッベルゲンガーの場面を

作中最も高く評価し、

鏡像が鏡から抜け出して水兵と悩ましいパ・ド・ド pを腐る。こうした一連の

展開は、ナルシシズムから向性愛が生まれるという、ナルシジズムと同性愛の

関係を示す見事なアレゴリーである。作品の結末は余りよく覚えていないが、

この場面ほど成功したものではなかった。9)

と回想している。恐らくこの言葉は大部分の観客のこの作品に対する印象

を代弁するものであろう。こうしたドッペルゲンガーの主題を舞台に掛け

る場合、必然的に特殊な演出が要求される。ジュネは次のように指示する。

一人の踊り手が、鏡の形をした舞台装震の後ろにいてーチュールのヴェーノレ

を被って一一水兵の姿態を左右逆に模することで、鏡像の役割を務めること。

(pp. 35-36) 

鏡像の自律を舞台上で表現するためのごく自然な発想であれまた唯一

可能な手段でもあろう。ミロラドも回想の中で言及しているが、恐らくこ

の鏡像のトリックは十分効を奏したに違いない。だが、同時代に同様のト

リックが用いられて一世を風擁した作品がなかったか。



ジャン・ジュネ『アダム・ミロワール』小論 61 

III 

1951年に行われたアンドレ・フレニョーとの対談においてコクトーは、

かつて自身の映画で用いた数々のトリッグ、彼の言う「職業の秘密」を、

かなり詳細に開陳してみせる。彼の代表作となった『オルフェ』に関して

は、当然ながら話が弾む。オルフェ役のジャン・マレーが鏡の中の世界へ

入って行く有名なシーンに使われた水銀槽のトリック、生と死の狭間の空

間「ゾーン」を移動するシーンの撮影秘話等、数々のトリック撮影に話題

が及ぶが、とりわけ注目すべきは、生と死、二つの世界を繋ぐ扉としての

鏡、そこに映る主人公達の姿を撮影する際に使われたトリックである。ニ

つの世界を行き来するオルフェ達の鏡像を普通に正面から撮影すると、ど

うしてもカメラとスタッフまで一緒に映ってしまう。そこでコクトーは、

ちょうど『アダム・ミロワール』でジュネが用いたのと同じトリックを駆

使するのである。

この映画で重要なのは鏡ではなく、聞いた空間、つまり鏡の枠の中なのです。

私達は対をなすオブジェで飾られたそっくりの部屋を、枠の向こうに捺えまし

た。 〔H ・H ・〕マリア・カザレスはその第二の部屋から出て来る。彼女と同じ服

装で彼女と背中合わせに立っている替え玉が、彼女と逆の方向に離れてゆき、

彼女の鏡像の役を演じるのです。10)

鏡の中から出てくる人物の撮影方法である。逆に鏡の中に入ろうとする

人物はいかに撮影されたか。マレーが死者の国へ赴こうと鏡に近付くシー

ンでは、鏡像の役をマレ一本人が演じて、鏡に向かつて両手を差し延べる

マレーの役を、同じ上着、同じ手袋を付けた映写技師が、肩の上に固定し

た携帯用カメラでこのシーンを撮影しながら、演じるのである。ジュネが

用いたトリックを更に応用したアイデアであった。人物のみならず舞台空

間の小物についても、それにそっくり似せた偽物を準備して左右逆に配置、

実に巧妙に鏡の効果を創出するのである。



62 

「死とオルフェがく恋人同志〉になる」映画を制作する計画は11）、 1946

年の夏頃から進められてシナリオも翌年には完成していたが、プロデュー

サーとの折り合いがつかずに難航、ょうやく撮影が開始されるのは1949年

のことであった。フレニョーとの『シネマトグラフをめぐる対話』の中で

披露されたトリ？クの数々は、果して1947年のシナリオ完成の時点で既に

構想されていたのであろうか。コクトーは『オノレフェ』のシナリオのト書

き中に、プレニョーに気前よく語ったトリッグの大部分を、衛潔ながらも

明記している。水銀槽のトリックも然り。カメラのアンクールによるトリ y

グも然り。フィルムの逆回し等の古典的なトりすクも含めて、 1947年にシ

ナリオを書き上げる最中、幾多の監督経験を経て「映画のシンタックス」

にも習熟しつつあったコグトーの脳裏には、様々なトリックのアイデアが

渦巻いていたに違いない。

ところが，適宜なトリック撮影の指示が散りばめられた『オルフェ』の

シナリオに、フレニョーとの対話であれほど鶴舌に語られた鏡像のトリッ

クに関する言及に限って、どうしたことか全く見当たらないのである。こ

の事が何を意味するのか。恐らく1947年のコグトーには、鏡の撮影に関し

て未だ明確なヴィジョンが定まっていなかったのではないか。ここで思い

出されるのは、ジュネの『アダ、ム・ミロワール』初演の年である。 1948年、

つまりシナリオ作成と撮影開始のちょうど聞の年にあたる。当時まだ「コ

グトー・ファミリー」の一員であったジュネの初めてのバレエ作品、自ら

の『青年と死』の後を受けて書かれたこの『アダム・ミロワール』の舞台

にコクトーが接Lなかったとは、到底考え難い。とすれば、そこに繰り広

げられる印象的な鏡像のトリ y クに触発されたコクトーが、 『オルフェJ

で重要な役割を担う鏡の映像処理にこのトリックを更に洗練して用いたこ

とは、想像に難くないのである。鏡のトリックについて事細かく語った後、

彼はフレニョーに、次のように言う。暗にジュネを意識した言葉とは取れ



ジャン・ジュネ『アダム・ミロワール』小論 63 

まし、カミ。

私は、別の人物によって演じられる鏡像を、何も自分が発明したとは言ってい

ません。私はそれを映画におけるひとつのシンタヲグスとして使っているので
す。12)

コクト一色の強い作品として片付けられる『アダム・ミロワーノレ』が、

実は逆にコクトーへの影響力すら秘めていたことになる13）。バレエの後半

部に戻って、この作品に込められたジュネの独創を探ってゆこう。

IV 

「水兵と鏡像がまさに結ばれようとするその時」再びドミノが登場。「ド

ミノが現れるや否や、踊り手達は不安に陥る。」 cp. 39）怯えるカ？プル
の聞にドミノが分け入り、三者が一緒に踊る。やがて意を決したドミノは

水兵を扇の柄で刺し殺し、死体を引きずりながら退場。残された鏡像は寂

塞感漂うダンスを踊る。そこへドミノが再登場、逃げる鏡像を捕えて、自

らの黒手袋、紫の衣、そしてクレープの扇を順次脱いでは彼に被せる。そ

の結果、鏡像がドミノに変貌を遂げ、同時にドミノの正体が実は先程彼が

殺害した水兵であることが、観客に明かされる cp. 40）。ドミノに追い回
される水兵は、先に自らの鏡像が抜け出してきた鏡の中へ、逃げ去る。ド

ミノの侵入を拒む鏡cp. 41)。追跡を諦めたドミノは、官頭さながらに舞
台を一回りした後、 「水平線に沈む船の帆柱のように」中央奥の鏡の中へ

消え去って行く cp. 42）。前半部に較べて遥かに錯綜した筋の展開を見
せるこの後半には、観客を戸惑わせるに十分なものがあると言える。

こうした『アダム・ミロワール』後半部に、果して『青年と死』との類

縁関係が認められるだろうか。死神と見倣される謎のドミノにしても、仮

面（扇〉の下に思いがけない正体が隠されている点では相通じるものの、

『青年と死』における死神とは、どうも根本的に発想、を異にするように思



64 

われる。コクトーの場合肝心なのは、女である死神が青年を死者の世界へ

導くことである。最後までその性別が判明しないジュネのドミノに、こう

したイデーは見て取れなし、。ジュネはドミノについて巻頭でわざわざ、

そこに死神の姿を認めるのは安易に過ぎよう。これは死神ではない。とする

と何者なのか？ 作者は知らない。 (P. 34) 

と断っている。明らかにコクトーの死神を意識した添え書きである。この

言葉に作者の mystification以上のものを認め、 ドミノ＝死神という図

式を退ければ、この小品の新たな像が浮かび上がってくる。

v 

『アダム・ミロワール』を構成する三人の踊り手の内で、鏡像は水兵か

ら派生したものであり、当然水兵＝鏡像とし、う図式が成り立とう。そして

終盤の印象的な「変容」の場面でジュネが意図したのは、鏡像＝ドミノ、

ドミノ＝水兵という二つの図式の呈示に他ならなかったので、はあるまいか。

かくして、このパレエの骨格を成す水兵＝鏡像＝ドミノとし、う構図が明ら

かとなる。つまり三人の踊り手が、実は同一人物の異なる三つの姿を演じ

ているのである。それを裏付けるかのように、ジュネは三人の踊り子に

「動作が一種の同一性を帯びるためのかなり長期間の訓練」を要求する

( p. 42）。

心理学の見地に立てば、 ドッベルゲンガーの関係にある水兵と鏡像は、

いわば「擁護する私Jと「批判する私」を表すと解釈できる。自我の分裂

を意味するのである。フロイトの言葉を使えば、自我と超自我の関係に相

当しよう。では分裂した自我を象徴する水兵と鏡像を脅かし、それでいな

がら実は彼らと表裏一体を成す第三の存在、 ドミノとは一体何か。

フロイトの最大の功績は、無意識という概念の確立であるとされている。

自我と超自我に加えて、無意識を表すエスなる審級を打ち出し、これら三



ジャγ ・ジュネ『アダム・ミロワール』小論 65 

者から成る新たな局所論を発表したのは、 1923年であった。人格の欲動的

な極であるエスは、快感原則のみに従う本能的なもので、自我および超自

我と葛藤を起こす。当然反社会的な性格を帯び、殺人行為などはエスの突

出により引き起こされるものと解される。水兵が自我、鏡像が超自我を体

現するものとすれば、彼らを怖がらせる不気味な殺人者ドミノとは、エス

のアレゴリーに他なるまい。ドミノの姿が最初鏡に映らなかったのは、意

識され得ないエスを象徴するための設定ではないか。そして、 ドミノに

「開幕の場面で見せたのと同じ仕草で」幕切れの場面を演じさせcp. 41)、
作品の循環構造を明確に打ち出すジュネは、時間の観念を持たないエスの

性格をそれによって示唆しようとしたのであろう。ドミノー水兵一鏡像と

いう三者の登場順が、エスー自我一超自我という、三つの審級が人の心の

中に形成される順番とぴたり一致するのは、実に意味深長である。

『アダム・ミロワーノレ』を演じる三人の踊り手は、同一人物の心を構成

する三つの要素を演じる。錯綜した筋書きで水兵＝鏡像＝ドミノという図

式を呈示、三者の秘められた同一性を示唆したジュネの真意は、自我、超

自我、エスから成るフロイトの精神構造論を舞台上で寓意することにあっ

たのではないか。

この理論がより平易な語り口で述べられるフロイト晩年の大著『続精神

分析入門』 (1932）の仏語訳が、 Nouvellesconferences sur laρsycha・

nalyseの題名で、後にジュネの作品の版権を一手に握ることになるガリ

マール社よれ 1936年に既に出版されていることに留意したい14）。旺盛な

読書欲と該博な知識を誇ったジュネがフロイトの思想に通じていたことは、

十分に考えられる。

当時フロイトの精神分析がシュールレアリスムの理論的な支柱になって

いたことは、よく知られているが、 『アダム・ミロワール』が書かれた時

期のコクトーとフロイトの関係にも興味深いものがある。コクトーの日記



66 

中にフロイトの名が見られるのに加えて、本論でも取り扱った二作品、

『青年と死』と映画『オルフェ』のト書き中に、揃って『グラディーヴ

ァ』に言及した箇所が見受けられる。またコグトーの映画『詩人の血』

(1930）は、精神分析の恰好なサンプルにされていた。 「コクトー・ファ

ミリー」に属した当時のジュネも、当然フロイトに無関心ではいられなか

ったであろう。二度の精神鑑定の体験を持つ彼にすれば尚更である15）。

ドミノ、水兵、鏡像がそれぞれエス、自我、超自我を体現したものであ

るとすれば、それら三者により演じられる『アダム・ミロワール』という

作品は、まさしく人の心、極言すれば小宇宙たる「人間」そのものを意味

するであろう。三人の踊り手が順次舞台から消えてゆき迎える閉幕は、即

ち「人間Jの死を寓意するのである。そして幾多の「鏡」に覆いめぐらさ

れた空間ほど、このバレエの舞台に相応しいものはなかった。鏡は、平面

であるにもかかわらず、空間の深みを併せ持つ一種特権的な具であり、人

間の自意識を増長せしめ、自己の内面へと誘う。元来心理学と密接に係わ

り合う装置なのである。

作品の官頭に記されているように（pp.33-34）、最初ジュネの頭には

『マダム・ミロワール』MadameMiroirとL、う題名が浮かんだが、 「カ

ーニヴァルの人形めいてグロテスクな感じがする」ので思い直し、《Mada-

me》の語を様々に弄った挙げ句に語頭の《M》を省略、アダム《adam》

という競りを含有する《’adame》に変換する。 『アダム・ミロワーノレ』

’adame Miroirとし、う不可思議な題名の由来である。それを解けば、文

字通り鏡を表す Miroirに加えて、’adameとは、その綴りからすると、

人類の祖先アダム Adamの女性形と取れる。イブが分離する以前の未だ

男女両性を具有する原初の人類アダム、つまりアンドロギユヌスとしての

アダムを、より的確に表す巌りであると言えよう 16）。この題名は、性差を

超えた「人間」という存在、それに「鏡」、 これら二つの要素を統合した



ジャン・ジュネ『アダム・ミロワール』小論 67 

ものと解釈出来る。一見無意味な酒落を思わせる『アダム・ミロワール』

という題名が、その実見事に正鵠を射たものであることが納得されるので

ある。

『アダム・ミロワール』には、鏡、セーラ一服、死神を連想させるドミ

ノ衣装、こうしたいかにもコクトー好みの小道具が散見される。しかしそ

れらを用いてジュネが真に目論んだのは、フロイトの思想を戯画化して舞

台に掛けようとする野心的な試みであった。 『アダム・ミロワール』、こ

の鏡が映し出すのは、ジュネ独自のフロイト解釈に他ならないのである。

注

1)主に参照したのは、 Jean-BernardMoraly, jean Genet-La vie ecrite, 

Editions de La Difference, 1988, 

2) Milorad, Jean et Jean in Album Masques, Masques, 1983, p. 81. 

3) cf. Jean Cocteau, Le Jeune Homme et la Mort in Paris theatre 

n。89,1954, pp. 29-42. 

4）オペラ・コミック『ポールとヴィルジニー』 (1920）、 戯曲では『オルフ

z』 (1926）と『地獄の機械』 (1934）、それぞれの denouementに顕

著である。

5) J. Cocteau, Orphee, Stock, 1927, pp. 58-59.同様な台詞は、映画『オ

ノレフ z』中にも見られる。

6）映画『オルフェ』には、同名戯曲から多くの台調が取り入れられているが、

戯曲の映画化ではない。戯曲『オルフェ』では、死神は副次的な配役に止

まり、ヒロインはあくまでもユ一世ディス。映画『オルフ z』では、プリ

ンセス〈死神、正確には「オルフェの死J) がヒロインに取って代わる。

7) Jean Genet，’adame Miroir dans Fragments …et autres textes, Gal・
limard, 1989.本論中の〈 〉内の頁数は、全てこのテキストのものであ

る。

8) cf. オット｝・ランク『ドッベルゲンガー』有内嘉宏訳、人文書院、 1988

年．

9) Milorad, op. cit., p. 82. 

10) J. Cocteau, Entretiens sur cinematographe, Belfond, 1973, pp, 70-

71. 



68 

11) cf. J .. Cocteau, Lettres a Jean Marais, Albin Michel, 1987, p. 229. 
12) Entretiens sur cinematographe, p. 72. 

13）同じ鏡像のトリッグを利用した作品でも、 『オノレフェ』が、映画祭で賞を

取るなど、芸術面でも興行面でも華々しい大成功を収めたのに対して、

『アダム・ミロワーノレJは、さほどの注目も浴びずに次第に忘れ去られる

運命を辿る。今日でも鏡と言えば即座に『オノレプェ』を思い浮かべる人が

いようが、 『アダム・ミロワーノレ』に思いを馳せる人は殆どあるまい。

『オルフェ』が鏡像のトリックに関して『アダム・ミロワーJレ』に多くを

負っているとすれば、ジュネの心は決して穏やかではなかったろう。 1950

年の春、コクトーを「実に偉大な詩人」と讃える一文をベルギーの Em-

preintes誌に寄稿したジュネであったが、早くも1952年には両者の聞に

もはや埋め難い亀裂が生じている。ちなみに『オルフェ』がパリで公開さ

れ大ヒットしたのが1950年暮れである。 1952年8月20日付のコクトーの日

記が伝えるところでは、ジュネが彼に「この十年来あなたがしてきたのは、

スターになろうとすることだけだ」という辛妹な評価を下し、 『オルフ

ェ』を「自堕落な物 devergondagejと扱き下ろしたらしい。こうした弟

子の言動にコクトーは心を傷めるが、 『オルフェ』の公開がジュネの離反

の直接的な一因になっていることは、容易に理解されよう。

14) cf. Jean Laplanche & J. -B. Pontalis, Vocabulaire de la psychana・

lyse, Presses Universitaires de France, 1967. 

15) cf. Albert Dichy & Pascal Fouche, jean Genet, Essai de chronologie 

1910-1944, Biblioth色quede Litterature fran~aise contemporaine, 

1988, pp. 91-92, p. 163. 

16）バレエの踊り手は本質的にアンドロギユヌスの属性を有する。’adameMi・ 

roir とは、バレエ芸術の本質を捉えた題名でもある。 cf. ゲソレハノレト・

ツァハロアス『バレエ、形式と象徴』渡辺鴻訳、美術出版社、 1965年．

（文学部助手〉


