
Title トーマス・マンの『ヴェニスに死す』における引用

Author(s) 山本, 佳樹

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 1987, 21, p. 21-36

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47843

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



トーマス・マンの『ヴェニスに死すJ

における引用

山本佳樹

本論は、 トーマス・マン（ThomasMann）の『ヴェニスに死す』 Der

Tod in V enedig (1912年）1）における引用に着目し、その機能を考察しつ

つ、ひとつの作品解釈を試みるものである。

引用｛Zitat、語源はラテン語の citare「呼ぶJ、「呼び寄せる」）は、 例

えば「文学作品あるいは学術書から、また歴史上や現代の著名な人物の言

説から、文字どおりに、大体文字どおりに、あるいは意味に即して持ち出

された箇所（詩句・節・表現・表題等）J2）と定義される。文学の技法とし

ても引用というレトリッグは古くからあって、わが国の本歌取りなどはそ

の例であるといえる。引用のレトリザグが成立するためには、情報（＝作

品）の送り手と受け手の聞に共有の知識が存在していることが前提とな

る。発見されてこそ、引用はその本来の効力を発揮できるからである。3)

しかしまたとりわけ近年においては、相互テグスト性等の概念の出現に

より、引用に対する意識は変革・拡大され、引用は現代の文学・美術・建

築を理解する上での重要なキー・ワードのひとつとみなされるようになっ

ている。議論を尖鋭化すれば、人間の言語活動そのものの原理が引用であ

り、従ってすべてのテグストは必然的に「引用のモザイクムあるいは「引

用の織物」だということにもなる。4)

もちろん問題をここまで拡大しては、『ヴェニスに死す』という作品を



22 

具体的に取り上げて、その引用を論ずることの意味はなくなってしまう。

本論においても引用の概念をいくらか広くとるが、そこには自ずと限定が

必要となる。

2 

引用には引用されるテクストがあり、これを引用の理論では先行テクス

ト（Bezugstext）と名付ける。また引用する場があるので、これを受容テ

クスト（Aufnahmetext）と名付ける。先行テグストが受容テクストの中

で新しい意味を持つようになることをコシテクスト機能という。5)

本論では、先行テクストを特定することができ、かっその先行テクスト

への指示性（Verweisungscharakter) 6）が高いことを引用の条件とする。

文字どおりか否かについては問わなL、。文学作品においては、たとえ文字

どおりの引用であってもそれはやはりほのめかしであって、先行テグスト

全体やその著者を指しており、受容テクストはこのより大きな背後と響き

合う、と考えられるからである。文字どおりでなくとも、先行テクストが

明確に示されれば、そこに質的な差はあるまい。この条件の下、すべての

テクストは引用のモザイクとして構成されるという引用論は、先行テクス

トが不特定であるが放に、ここでは除外される。しかし一方、例えばホメ

ロス的世界のイメージを喚起させる意図で用いられた六脚韻は、7）ホメロ

スの文体の引用として、本論の考察の対象となる。

『ヴェユスに死す』における引用は、先行テクストの種類によって、次

の三つに分類される。

｝.作品内自己引用（＝Z.1) 

2.他作品からの自己引用（＝z. 2) 

3.他の作家の作品あるいは神話からの引用（＝Z.3) 

このうちZ.lとは、くり返しの技法、いわゆるライトモティーフ（Leit-



トーマス・マンの『ヴェエスに死す』における引用 23 

motiv）であるが、これを引用に含めることには異論もあろう。例えば、

同一作品内でくり返された句は引用と呼ばない、と明記している文学事典

もある。8)

本論はくり返し一般を引用だとするものではない。トーマス・マシのく

り返しの技法の特殊性をふまえて、これを引用のー形態と考えることを提

案するのである。トーマス・マンの用いるくり返しは、意識的であり、先

行箇所への指示性がきわめて高い。『ヴェニスに死す』の最後の場面で、

砂州の上から振り返ったタ yジオと、浜辺にいるア？シェンパvハの視線

が会うところは、次のように書かれている。

見つめているこの男（＝アッシェンパ vハ）はそこに座っていた。か

つてその灰色に曇った視線があの敷居から後ろに送られてきて、彼の

視線と出会ったときにもやはり座っていたように。（S.524) 

「あの敷居」とは、次の箇所に照応している。ア yシェンパッハが初めて

少年を知ったその直後の描写である。

何らかの理由で、彼（＝タッジオ）は敷居をまたぐ前に振り返った。

すると、他にはもう誰もロピーに残っていなかったので、彼の独特に

曇った目がア？シェンバ vハの目と出会った……（S.471) 

少年との避遁と別れはこうして結び合わされる。この例に限らず、ホテル

の支配人に対して用いられている機械的なライトモティーフ（S.467f., 

482, 485, 505）のような場合でも、そこに生ずるユーモアは、引用のそれ

だと言えよう。本論では、 z.1もz.2やz.3と同様に、 トーマス・マ

ンの「引用、すなわちある人ゃある物を思い出させる言葉の暗示、に対す



24 

る著しい噌好」9）の産物だと考える。

『ヴェニスに死す』において、 z.1、z.2、z.3という三つのタイプ

の引用はそれぞれどのような機能を果たすのだろうか。順に検討していく

ことにする。

3 

z. 1の例としてはまず、有名なヘノレメス・モティーフが挙げられる。
これは、旅人ふうの男（S.445f., 515）、化粧をした老人（S.459f., 461, 

463f., 468）、ゴンドラの船頭（S.464ff., 468）、ギター弾き（S.506ff.) 

等の一連の人物たちに同ーの属性（異邦人的な風貌、特徴のある歯）の反

復を認め、いずれもが死者を冥界に導くヘルメスの化身だとするものであ

る。「魂の導き手（Psychagog）」（S.525）と呼ばれるタッジオも、もちろ

んへルメスのひとりである。しかしさらに、小説の後半で化粧をしで少年

を追いまわす詩人の姿が、船上の老人の姿と重なりあうように、関連の糸

は縦横に張りめぐらされている。

この他、高（S.477, 520）、虎（S.447, 449, 512）、「タ？ジウ（Tad-

ziu）」の uの音（S.478, 489, 516）、石炭酸のにおい（S.499ff., 508, 

510, 517, 521）、あるまとまりを持った描写としては、めまい・時間喪失

のモティーフ（S.459ff., 488, 494）等、 z.1の指摘には事欠かない。

トーマス・マン自身はライトモティーフを、「物語の前方をも後方をも

暗示する手品のような定式であり、その内容全体を、あらゆる瞬間に現在

の中にくり広げてみせる手段」10）と呼んだ。この言葉は『ヴェニスに死す』

にもあてはまる。 z.1はイメージの連鎖（予感と喚起）を通して人物や
事物を象徴化し、その結果生じた緊密な叙事空間では、いたるところでア

yシェンパ yハの死という一つの方向が指し示されるのである。

Z. Iは先行テクストが受容テグストに内在している形態であるから、



トーマス・マンの『ヴェニスに死す』における引用 25 

先行テクストへの指示力はそのまま作品の凝縮力となる。これがz.1が
他の二種類の引用と決定的に異なる点である。 z.2とz.3はむしろテグ
ストを分断しようとする。『ヴェニスに死す』では、例えばくり返しに伴

うリズムの利用等は目立たないが、 この凝縮力が最大限に生かされてい

る。

4 

z. 2は、『ヴェニスに死す』がトーマス・マンの他作品との関連の中で
読まれる ζとを要求する。この場合、作品は一個の閉じられたフィクショ

ン空間であるという文学観には破れ目があけられる。 z.3ならばその先行

テクストへの知識は、言語がそうであるように、ある文化圏における一般

的な教養に属するとも説明がつくが、トーマス・マンの他作品を読んで、い

ることは無論一般的な教養とは言えまし、。 z.2では、 トーマス・マンと

いう主体がどうしても色濃く影を落とすことになる。

z. 2の例として、ア yシェンバッハが描く物語の主人公の群像が紹介
されるくだり（S.453）がある。文章の引用ではないが、『プッデンブロ

ーグ家の人々』 Buddenbrooks(1901年）のトーマス・プザデンプロークや

『フィオレンツァ』 Fiorenza(1905年）のロレンツォとジロラモ等、トー

マス・マン自身の作品の特定の登場人物が明らかに指されている。

さらにア yシェンパヅハの代表作として挙げられている四つの作品、フ

リードリヒ大王の生涯を描いた散文叙事詩、長編小説『マーヤ』、物語『み

じめな男』、論文『精神と芸術』（S.450）については、 トーマス・マンが

これらを書く計画を持っていたことが知られている。11）なかなか進捗しそ

うになかった計画を完成作品としてア γシェンバッハに贈ることで、トー

マス・マンはいわば厄介ばらいをしたのかもしれない。12）しかし、 もしこ

れらの作品が後に成立するようなことになっていたならば、13）「先行引用」



26 

とでも呼ぶべき珍現象が生じただろう。

またトーマス・マン自身の伝記的事実であり、 『ブッデンブローグ家の

人々』や『トニオ・グレーゲル』 TonioKroger (1903年）においても重要

な役割を果たしていた、市民的で謹甚な父親と、異国の血を引L、た芸術家

肌の母親の混血というモティーフが、 『ヴェニスに死す』 にも用いられて

いる (S. 450）。

Z.2の多くは2章に集中しているが、 そこはアッシェンパ yハの経歴

や、芸術に対する彼の態度についての情報が与えられる章であるO トーマ

ス・マンは、自分と主人公の類似性をしきりに暗示しているようにも見え

る。 しかしア y シェンパ γハ即トーマス・マンと考えてしまうのは、もち

ろん短絡的にすぎよう。ア γシェンノミヅハの没落はかなり突き放した調子

で、イローニ vシュに物語られるのである。

トーマス・マンの初期作品、 とりわけ『トニオ・グレーゲル』以前の作

品においては、 一つの主題がくり返し扱われる。 それは健康で平凡な生

(Leben) と、知的には優越するが生から排除された精神（Geist）の対立

であり、 また精神の刻印を押された者が味わう苦悩で、ある。 トーマス・マ

ンは主人公の経歴を自分のそれと重ね合わせることで、 アッシェンハ？ハ

もやはりこの生と精神の対立という洗礼を受けた人物であることを示そう

としたので、はないか。先行テグストから、いわばその主題が引用されたと

いえないだろうか。『ヴェニスに死す」では美（Sch6nheit）の問題がクロ

ーズ・アップされるが、本論はより深層に今なお生と精神の対立を見る。

そしてこの深層の対立は、 z.2によって作中に導入されるのである。

5 

z. 3は素材の問題として、従来多くの指摘や研究がなされてきた。 し
かし、 1983年に『ヴェニスに死す』執筆時のトーマス・マンの作業メモが



トーマス・マンの『グェニスに死す』における引用 27 

出版されて、14）どの本の何ページが参照されたかまで一般の読者に知れる

ようになった現在、 z.3の研究も新たな局面を迎えているといえる。

z. 3は、 ヨーロッパの文化的伝統という大きな広がりの中で多義的な

無数のイメージを反響させる。しかしまた、あくまで作品の中で、担ってい

る意味や役割に従って考えるならば、 z.3同士がまとまりあい、いくつ
かのク事ループを形成していることがわかるであろう。テグストを徒に分断

するかに見える個々の z.3は、『ヴェニスに死す』という新しい場でコ
ンテグスト機能を受け、やはり物語の核心へと収数していくのであるO

若干の例外をのぞけば『ヴェニスに死す』における z.3は大きく二つ
のグループに分類される。ひとつはプラーテン、ヴァーグナ一、ニーチェ

というヴェニスにゆかりのドイツの詩人・芸術家たちのグループ、いまひ

とつはギリシア古典世界のクゃループである。

プラーテン、ヴァーグナ一、ニーチェからは、彼らの文章をそのままと

いった形の引用は見つからなし、。しかし舞台をヴェニスにしたときにすで

に彼らの名前は鳴り響き始めているのであって、その姿を作中に呼び出す

にはほのめかしで十分なのだと考えられよう。「かつてこの潮の中から夢

の丸天井や鐘楼が浮かび上がってきたのを見たあの憂畿で熱狂的な詩人の

ことを、彼（＝アッシェンパッハ）は想った。彼は、当時畏怖と幸福と悲

哀が節度ある歌になったものからいくつかを、ひそかにくり返した・・・…」

cs. 461）という箇所には直接引用ともいえる言葉遣いがされており、15）「詩
人」とは明らかにプラーテンを、「歌Jとは彼の代表作『ヴェニスのソネ

ット』を指している。また「この都は音楽家たちに、軽く揺すっては娼び

るように寝入らせる響きを吹き込んだのだ」（S.503) とは、 ヴェニスで

第二幕が作曲されたヴァーグナーの楽劇『トリスタンとイゾルデ』を念頭

に置いたものに違いなし、。さらにアッシェンバッハの人生と名声の定式で

ある「にもかかわらず（Trotzdem)J (S. 452, 504）は、ヴェニスをこよ



28 

な〈愛したニーチ且の『悲劇の誕生』に由来する。同

プヲーテン、ヴァーグナ一、ニーチェは、そのニュアンスの違いこそあ

れ、いずれも愛と美と死の問題にかかわり続けたデカダンの徒である。彼

らはヴェニスの持つ甘美な滅びの町というイメージに対応する。

ヴェニス、あるいはイタリアのもうひとつのイメージ、すなわち陽光明

るい南の園、アドリア海をはさんだギリシアとともに古代が今なお息づい

ている固というイメージに対応するのがギリシア古典世界のグループであ

る。神話、ホメロス、プラトン等、 z.3の大部分がこのグループに属す
る。

『ヴェニスに死す』には非常に多くの神話的要素が盛り込まれている。

直接、間接に名前を呼ばれる神話的形姿を列挙するだけでも次のとおりで

ある。エロス（S.474, 492, 504, 521）、ヘリオス（「あの熱い頬をした神」

s. 486）、アモル（S.491）、17）セメレ（S.492）、ゼウス（S.492）、ガユュ

メデス（「トロイアの牧童」 s.492）、エオスとその「夫」ティトノス（S.

492）、ケパロス（S.495）、オリオン（S.495）、ポセイドン（S.496）、パ

ン（「パンの」 s.496）、ヒュアキントス（S.496）、ゼピュロスとその「恋

敵」アポロン（S.496）、ナルキッソス（S.498）、ディオニュソス（「異国

の神Js. 516）、ハルピュイアたち（「たちの悪い風の精霊ども」 s.519）、

":'Iレメス（「魂の導き手」 s.525）。これらの神話的形姿は作品の後半に集

中しており、このことは H・レーナートの、『ヴェニスに死す』には威厳

失墜・病気・崩壊の下降の構造線の他に、神話という上昇の構造線が存在

じ、従ってアッシェンバッハの死は没落の悲劇であると同時に神話的解放

を意味する、とL、う見解18）を実証しているかに見える。しかし作業メモに

おける神話の本や辞書類からの「ほとんど生徒のような」19）故き書きの仕

方、あるいは作中での神話的要素のいくらかとってつけた感のある使われ

方を考えれば、神話の担う意味を過大に評価することには疑問を禁じえな



トーマス・マンの『ヴェニスに死す』における引用 29 

い。本論はむしろ H・ヴィスリングの「神話それ自身への関心は『ヴェ

ニスに死す』の時期にはまだほとんどなかった」20）という説を採る。 トー

マス・マンはここで、神話の象徴としての性格を利用しつつ、ひとつの雰

囲気を創り出そうとしたのである。

プラトンからは、『パイドロス』 230B以下、 250D以下、『饗宴』 180B

等の文章が翻訳で大量に引用されている。21)しかし注意深く読み比べてい

けば、『ヴェニスに死す』はプラトンの言葉をそのまま伝えるものではな

いことが明らかになる。愛と美を主題にした『パイドロス』の思想の根底

にあるものは、愛する者は恋人の美しさに心を打たれる機会に恵まれて、

かつて自分の魂が高く天朔り神々の大行進に参加したときに見たことがあ

り、翼を失い地上に住みつくようになってからは忘れていた美のイデアを

思い出すのだ、という想起説であるが、この肝心の点が『ヴェニスに死す』

では巧みに弱められている。また相手の少年をも自分と同じように飛朔さ

せるとしづ教育的側面も欠落している。さらにプラトンの引用は、アッシ

ェンバッハの夢想や独自の中で行われるため、プラトンが生きた言葉が発

生するために必要な場とした対話が、ここでは成立していなL、。アッシェ

ンパッハは自分をソクラテスに、タッジオをパイドロスにいわばとり違え

ても 自分自身の問題を語っているのであり、 プラトンの形而上学的な美

は、芸術家の求める美へとすり替えられてし、く。プラトンからの大量の引

用は、 もとのイメージを保ちつつも、 コンテクスト機能を受けたのであ

る。

ギリシア古典世界のグループは、アッシェンバッハが手に入れるべく努

めた美あるいは形態を体現しているが、同時にまた同性愛というモティー

フが引き起こした連想でもある。古代ギリシア人は肉体美を熱烈に崇拝

し、肉体の美と精神の美との聞に神秘的な不可分を認めた。また古典期の

ギリシアで、は、多くの都市国家で禁じられていたにもかかわらず、同性愛



30 

がすっかり慣習化L、公然とそれが語られ、称賛されさえした。少年タ v

ジオの危険な美しさに魅せられたアッシェンパ yハは、避難所を求めてギ

リシア古典世界を頭に浮かべ、自らの魂の仮装としたのである。

z. 3は伝統との豊かな関連へと作品を導きつつ、 ヴェニスにゆかりの
詩人・芸術家たちのグループとギリシア古典世界のグループにまとまりあ

い、それぞれのグループのイメージを増幅させていく。

6 

以上、三種類の引用を個別に考察したが、こうしてみるとz.1、z.2, 
z. 3で『ヴェニスに死す』の研究上の問題が大体包括されることがわか
る。すなわち、 z.1は物語の構成の問題、 Z:2は主題に関する問題、 z.
3は素材の問題である。

z. 1、z.2、z.3はしかし、 もちろん別々に存在しているわけではな
い。物語の流れの中で複雑に絡み合い、有機的に連動しているのである。

作中には三種類の引用の複合形態も数多く見られる。本論はここでZ.l、

z. 2、z.3を総合的にとらえながら、ひとつの作品解釈を示したい。いさ

さか広い意味で考えてきたとはいえ、引用という一つの概念によって、作

品の主要な問題点を概観することができたのであるから、これら三種類の

引用の総合から作品の新しい全体像が浮かび上がるかもしれなし、。

2章に「少し後に、この著者の対話篇のひとつで、はっきりと、そして

秘密めかした強調をいくらかこめて言及された、あの『再生せる無邪気の

奇跡』」（S.455）とLザ表現がある。この「再生せる無邪気の奇跡」は、

『フィオレンツァ』の以下の箇所からの自己引用である（Z.2）。

ロレンツォ 知ろうとすることは許されんのかな。あなたは無邪気な

人々を、認識もしないし、恥も知らないと罵っておる。あなた自身は



トーマス・マンの『ヴェエスに死す』における引用 31 

力を得ることを恥ずかしいとは思わぬのか。どうやってそれを得るか

識っているのに。

修道院長わたしは選ばれているのです。わたしは知っているにもか

かわらず欲することを許されています。わたしは強くなければならな

いからで、す。神は奇跡をなし給う。あなたは再生せる無邪気の奇跡を

目にしているのです0 ・・・…22)

『フィオレンツァ』は、十五世紀末のフローレンスを舞台に、美の国の

王者ロレγツォと、美を糾弾して禁欲を説く修道院長ジロラモの対立を描

いた戯曲であるO ところが終幕に至って、この対立図式は怪しくなってく

る。ロレンツォが自分とジロラモを「仇同士の兄弟」却と呼ぶように、二人

が似たもの同士だということがわかるからである。ジロラモはかつて『フ

ィオレンツァ』における生の象徴である女性フィオーレに拒絶され、それ

から僧門に入った。一方ロレンツォも、彼自身醜く、嘆覚がないという障

害があったからこそ、美を支配する力を欲したのであった。二人はいずれ

も生と精神の対立のレベルで苦悩し、自己形成の方向の違いこそあれ、そ

れを乗り越える形で偉大になったのである。美と禁欲の対立は、この意味

で表層のものにすぎない。こう考えてくると、彼らの対話に登場する無邪

気という言葉は、生と同義、いわば生の読み替え、と解釈できるだろう。

生まれながらの無邪気というものがあればそれは、はじめから生と精神の

対立さえ知らずに、生の位置に無意識にいることである。これに対して

「再生せる無邪気」とは、精神の刻印の下に苦悩した者が、憧れと克己に

よって孤独のうちに偉大になり、生の上に君臨することでそれを得たつも

りになることである。ロレンツォの側も自らを「再生せる無邪気の奇跡」

と呼べるはずである。

貴族にまで叙せられた巨匠アッシェンパヅハもまた「再生せる無邪気」



32 

を追い求めた。『ヴェニスに死す』においては美に認識（Erkenntnis）が

対置されるが、本論ではこの美と認識の対立を生と精神の対立のヴァリエ

ーションだとは考えなし、。美と認識の対立は『フィオレンツァ』の美と禁

欲の対立と同じく表層のものであり、生と精神の対立はより深層のレベル

に、未解決のまま今なお真に危険な問題として存在しているのではないだ

ろうか。 z.2は『ヴェニスに死す』に、表層・深層というこの二重の対
立の構図を持ち込むのである。アッシェンバッハはただ美の魔力に魅入ら

れたがために死ぬのではなし、。物語の冒頭で旅人ふうの男を見た後に彼が

空想する原始林の風景、彼を死出の旅へと誘い出したあの風景は、抑圧さ

れた生が復讐しようと噴出する姿に他ならない。「再生せる無邪気Jを達

成し、美と認識という新たな対立の境地にあると思われたアッシェンノミツ

ノ、は、いわば足下をすくわれるのである。

z. 2である「再生せる無邪気」はまた、 5章でアッシェンバッハ自身
の口から「第二の無邪気J(S. 522）とくり返される（Z.I）。 5章のこの

場面は、アッシェンバッハがソクラテスを装いつつ自らの破滅の必然的過

程を語る、作品のクライマッグスである。しかしそれにもかかわらず、こ

こで新しいことはほとんど述べられなL、。この箇所は Z.Iの塊なのであ

る。「というのも美は、パイドロスよ、よく覚えておくがし、ぃ、ただ美の

みが神々しいと同時に目に見えるものなのだH ・...」（S.521) とアッシェ

ンパ yハは語り始める。これは『バイドロス』からの引用、すなわちZ.3

であるが、おなじ引用はすでに4章に見られる（S.49lf.）。さらに、認識

から美へとL寸詩人の芸術の変遷、美（あるいはその読み替えである形態）

の二面性については、 2掌で同内容のことが書かれている（S.454f.）。

『ヴェニスに死す』はストーリーの展開に全く意外性のない作品であ

る。 2章で二重の構図が打ち立てられた後は、アッシェンバ γハの没落が

必然的に進行するだけで、新しいことはほとんど語られないと言ってよ



トーマス・マンの『ヴヱニスに死す』における引用 33 

¥, 、。というのも、生・精神・美・認識という四つの項を持っていれば、作

品の多くの要素はこのいずれかの読み替えだと考えることが可能だからで

あるO 例えば、 z.3のうちヴェニスにゆかりの詩人・芸術家たちのグル
ープは、精神に対応する。彼らはトーマス・マンの初期作品において、生

（＝市民）に対立する精神（＝芸術家）の代表者たちであった。そしてギ

リシア古典世界のクツレープは美に対応する。

アッシェンパッハは奈落を逃れようとして美を求めた。しかし美は表層

のものであり、深層対立との関係次第でその意味を変えてしまう。すなわ

ち美はひとつには美しき仮象として、また規律の成果として、市民的な生

と結び付く。 しかしもうひとつには美は完全を目ざすあまり専制的とな

り、生を窒息させようとする。後者の場合には、抑圧された生がグロテス

グな姿で擾讐することになるだろう。これが美の二面性である。美の読み

替えであるギリシア古典世界のグループも、やはり二つの相貌を持ってい

る。そこには清澄なホメロス的世界と同時に、放時で淫濃なディオニュソ

ス祭の夢の場面（S.515ff.）が含まれるのである。この二面性をニーチェ

の言うアポロン的、 ディオニュソス的と解するならば、『悲劇の誕生』の

次の箇所は、『ヴェニスに死す』の解説として読むこともできる。

そして見るがし、ぃ。アポロンはディオニュソスなしには生きることが

できなかったのだ。「巨人的なもの」と「野蛮人的なもの」とは、結

局、アポロン的なものとちょうど同程度に必然的なものだったのだ。

さてここでわれわれは想像してみよう。仮像と節度の上に建てられ、

人工の堤防で囲まれているこの世界へ、ディオニュソス祭の悦惚とし

た調子がし、よいよ誘惑的な魔法の調べを響かせて侵入してきたさま

を。この調べのうちに、快楽と苦悩と認識における自然の過度（強調

原文）のすべてが、鋭い絶糾となるまでにその声を高めたありさまを



34 

•. 24) 

アポロン的なものとディオニュソス的なものは、光と陰、ひとつのもの

の表と裏である。『ヴェニスに死す』において、ディオニュソス祭の夢の

場面にすら六脚韻が聞き取れるのは、25）この意味で象徴的である。

『ヴェニスに死す』は、本論で二重の対立の構図としてとらえてきた、

ひとつの理念の叙事化の試みである。引用はこの理念を導入し、豊かに肉

付けしつつ、作品中に遍在させる。作品のあらゆる要素はこの理念の上に

集結して、結晶を成しているのである。

7 

トーマス・マンは後期になるに従ってますます引用と深く関わるように

なり、引用そのものについても語るようになる。しかし引用は、後期のみ

ならず、 トーマス・マン文学の本質に深く根付いた特徴ではないだろう

か。本論は作品論にすぎないが、 z.1の原型である初期作品のライトモ

ティーフと、 z.3の発展形態と考えられる後期作品のパロディーとの間

の親近性・連続性を、少しでも予感させることができたことを願うもので

ある。

3主
I) Text: Thomas Mann, Gesam脚 lteWerke in 13 Banden ( =GW), (S. Fischer 

Verl., Frankfurt a. Main), 1960-74, Bd. 8, S. 444-525.以下『ヴェニス

に死す』の頁数は本文中に記す。

2) Erwin Koppen’”Zitat". In: Horst Rudiger/Erwin Koppen (Hrsg.), 
K』＇einesliterarisches Lexikon, (Francke Verl., Bern), 1966, 4. Aufl., S. 457f. 

3) Vgl. Herman Meyer, Das Zitat in der Erzahlkunst, (J.B. Metzlersche 

Ver lags buchhandl u時， Stuttgart),1967, 2. Aufl., S. 13. 

4）「引用のモザイク（mosaiquede citations）」という言葉はジュリア.!1 !} 



トーマス・マンの『グェニスに死す』における引用 35 

ステヴァ (JuliaKristeva）に、円｜用の織物Jとし、う言葉は宮JI!淳による。
Vgl.ジュリア・クリステグァ，『記号の解体学一一セメイオチケ I』，原田

邦夫訳，（せりか書房）， 1983, s. 61；宮川淳，『引用の織物』，（筑摩書房），
1975. 

5) Vgl.宮川淳，前掲書，宇波彰，「引用」，『三訂増補版 文芸用語の基礎知

識』，国文学と鑑賞第47巻第6号（1982), s. 66；同，『引用の想像力J],
（冬樹社）， 1979；『風の蓄薮』 2 特集＝相互テクスト性の問題 (1983).

6) Vgl. Meyer, a. a. 0., S. 14f. 

7) Vgl.片山良展，「伝統とパロディー←ー『グルル』断片から二つの牧歌までJ.
片山良展・義則孝夫編，『トーマス・マン文学とパロディ一一一解体と継承』

所収，（ググェレ会）， 1976, s. 55ff. 
8) V gl. Hans-Ulrich Simon，円Zitat".In: Klaus Kanzog/ Achim Masser 

(Hrsg. ), Reallexikon derゐ附chenLiterati咋eschichte.Bι4, (Walter de 
Gruyter, Berlin u. New York), 1984, 2. Aufl., S. 1053. 

9) GJilうBd.9, S. 183. 

10) GJγ，Bd. 11, S. 603. 

11) Vgl. Thomas Mann/Heinrich Mann, Briefwechsel 1900-1949, (S. Fischer 

Verl., Frankfurt a. Main), 1968, S. 57, 85; Hans Wysling’”Aschen-
bachs Werke. Archivalische Untersuchungen an einem Thomas-Mann-

Satz", Euphorion 59 (1965), S. 272-314; Paul Scherrer/Hans Wysling, 

Quellenkritische Stw!ien zum Werk Thomas Manns. Thomas-Mann-Studien 1, 

(Francke Ver!., Bern), 1967, 

12) Vgl. Herbert Lehnert, Thomas Mann. Fiktion, A今thos,Religion, (W. 

Kohlhammer Verl., Stuttgart), 1965, S. 109. 

13) ただしフリードリヒ大王を描く散文叙事詩の計画から、 1915年に評論『フリ

ードリヒと大同盟』 Friedrichund die grofie Koalitionが書かれた。

14) Terrence .Jim Reed, Thomas Mann. Der Tod in Venedig. Texんlv'later均四

lien, Kommentar mit den bisher unveroffentlich印 ArbeitsnotizenThomas Manns, 

(C. Hanser Verl., Milnchen u. Wien), 1983. 

15) 「この潮の中から（ausdiesen Fluten）・…・・浮かび上がってきた（gestiegen

waren）」という言い回しは、プラーテンの『ヴェニスのソネット』の最初Jの

詩に基づいている。 Vgl.Ebd., S. 134. 

16) Vgl. Friedrich Nietzsche, Siimtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 

Biinden, (Deutsche Taschenbuch Verl., Berlin u. New York), 1980, Bd. 

1, s. 11.ただしここでは trotz（強調原文）となっている。



36 

17) アモルはエロスのラテγ訳名であるが、『ヴェニスに死す』では両方の呼び

名で登場するので、ここでは別々に挙げた。

18) Lehnert, a, a. 0., S. 109ff. 

19〕 Wysling,Dokumente und Untersuchuπgen. Beitriige zur Thomas-Mann-For・
schung. η'IO脚 s・Mann-Studien3, (Francke Verl., Bern〕， 1974,s. 172. 

20〕 Ebd.,S. 172. 

21) トーマス・マンはルドルフ・カスナー（RudolfKassner）による独訳書を

利用した。 Vgl.Reed, a. a. 0., S. 181. 

22) GfにBd.8, S. 1064. 

23) Ebd., S. 1063. 

24) Nietzsche, a. a. 0リ Bd.1, S. 40f. 

25) Vgl. Josef Hofmiller, ,,Thomas Manns ,Tod in Venedig＇ヘ Merkur9 
(1955 ), s. 515. 

（大学院後期課程学生〉


