
Title Blakeの詩における狂気 : The Four Zoas研究

Author(s) 日比野, 真己

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 1991, 25, p. 1-15

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47860

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



I 

Blakeの詩における狂気

一一TheFour Zoas研究一一

日比野真己

1 

「私は狂人だと呼ばれている」と Blakeは書き残している。1)

「狂人」のレ yテルは生涯詩人に付纏い，作品が広く世に出る妨げとな

ったことは良く知られている。作品が正当な評価を得るに至った背景には

多くの批評家の努力があったことはいうまでもないが，彼らは一様に，詩

人と狂気の関係を断ち切る必要性にかられていた。 FearfulSymmetryの

著者NorthropFryeは， Blakeが狂人だということを主張するのはもは

や無意味であるとし，狂気は何の批評的意味も持たないと述べている02)

Blakeの作品が明るみにだされると同時に狂気は聞に葬り去られたので

ある。

しかし， MichelFoucaultが『狂気の歴史』の中で，まさに狂気に批

評的意味を見いだし，「理性と未分化な状態にある狂気」を論じて以来，め

今では多岐にわたる知的活動の分野で狂気の再認識がさかんに行なわれて

いる。 Blake批評においても狂気が批評的意味を取り戻す必要性が充分あ

ることは1989年に Madness& Blake's Mythが出版されたことからも理

解できるだろう。のこの著作は， Blakeが TheFour Zoas ・の中で狂気を

描くことにより詩人が狂気を免れ，健康を取り戻していると論じている。

しかし，この著者が詩を「狂気の症状」と見ている限り，抑圧された狂気



2 

の権利は復権されていないように思えるのである。私には狂人と呼ばれた

詩人が狂気という現象をどのようにとらえていたのかが重要で、あるように

思われるのである。

狂気はもはや，ある人が恐怖を抱く人物や病気のことをさすだけではな

い。 RolandJ accardは，狂気の周辺で起こる状況は，「レッテノレ貼り」

であり，最初に他者に「狂人」のレッテルを貼るのに成功したものが勝利

者となり，反対に「狂人」のレッテルを貼られたものは，以後，犠牲者の

役割を演じることを強制され，言葉を奪われ，社会からも排除されると指

摘している。5）作品を狂人のたわごととされていた詩人は言葉を奪われた

ものに等しく，後者の立場にあった。狂気の周辺に強者／弱者の権力関係

が厳然と存在することを Blakeは，‘Ifothers had not been foolish, 

we should be so’のという言葉の中で、読み取っていたにちがL、ない。 The

Four Zoasが書かれたのは「狂気」のレッテルに悩む詩人の最も困難な

時期であったとされている。筆者は，このような不利な事態のもとで詩人

自身が狂気の立場をどのように捉えていたか，かつ，狂気を詩のなかに取

り込みポジティヴに利用しているかを考え，分析してゆく。

The Four Zoasは，一つの世界であり，かっ一人の巨人的人間である

Albionが堕落し，四つの Zoas（ギリシア語で「生き物」を意味する）

に分裂し，互いに争いを繰り返し，最後に救済され，また一人の人間へと

統合されることを描いた未完の叙事詩である。各々の Zoasは堕落したと

きに別の形態に分裂し，またそれぞれ emanationと呼ばれる女性的分身

をもっ。そしてさらに堕落すると spectreになるのである。

本稿の分析の中心となるのは，四人のうちの一人Urizenである。彼は

王であり，立法者，権力者である。 Urizen=your+ reasonからみても

分かるように， Urizenは理性を体現している。常に contrarystateを

念頭においているこの詩人の詩的世界では，天国と地獄とは同時に生まれ



Blakeの詩における狂気 3 

るのであるから，理性が問題になるときには，その背景には必ず狂気が存

在するはずである。この理性Urizenの背後に潜む狂気を考察することは

とりもなおさず詩人の狂気観をうかがうことなのである。

2 

四人の Zoasのうち理性 Urizenが他の Zoasを支配したがゆえの世界

の崩壊の様が描写されている詩は，まさに詩人が理性のみが支配する世界

では存在しえないことを物語っている。しかし， Blakeは理性をあらわ

す人物に通常とは異なった意味をもたせていることがわかる。 Urizenは

権力の座についているときは，専制君主然として他者を法律で縛り，抑圧

することが出来るのであるが，権力を失うやいなや何人からも理解されず，

自分の子供たちにすら虐げられる。初期予言書の専制君主 Tirielが子供

達に虐げられ，「気が狂って」杖を手にもち荒野を訪偉うのと全く同じ姿

態をこのとき Urizenはとるのである。特に興味深いのは，’かつて権力者

であった Urizenの話す言語を誰も理解しない場面である。それは，あた

かも我々が狂人の話すことに意味を見出せないという状況に酷似している。

つまり， Blakeの詩的世界は常に権力関係の転覆の可能性をはらんでお

り，理性は確固としたものではなしいつでも，狂気のように社会的排除

の対象となるのである。理性とは時に狂気であるという姿を描くことによ

りBlakeは理性／狂気の分割は誰が支配権を掌握するかによるというこ

とを見事に示している。

しかし， Blakeがこのような狂気に類似した理性を描くことによって

示そうとしたのは，理性は墜落すれば狂気になるということでなく，理性

も狂気も実は同じものであり，理性も「狂気」のレッテルを貼られる可能

性があるとL、う側面を問時に持ち合わせていることなのである。このこと

は Blakeが権力をもっ Urizenにいかに病理的狂気の性質を付与してい



4 

るかを見ることにより理解できる。

しかし，その前に述べなければならないのは， Blakeは全く狂ってし

まった世界を描いているのであるから，この詩の中で Urizenのみが狂気

の様相を帯びているというわけではないことである。例えば， Luvahは

一種の「狂人」である。なぜなら， Urizenと争っているにもかかわらず，

彼は「自分自身に怒りをぶつけて」（I:234）いるからである。 Luvahは

攻撃エネルギーを本来ならば Urizen に向けるのが普通なのだが，アブ

ノーマルに，つまりマゾヒスティックに攻撃本能を自己にむきだしにして

いるのである。また，「死が私の欲望である」（VI:58）と語る Tharmas

L 本来ならば対象（Urizen）に攻撃的本能を向けるところを自己（ego)

に向けている。 Albionも同様に，ナルシスティ γク・リピドーが自己に

向い，‘wateryvision of man’（III: 49）吐iisown shadow' (III : 56) 

という自分の鏡像に完全に魅せられてしまっているのである。通常の大人

の生活では， リピドー・エネルギーをこのように対象から完全に egoの

方に引き込んでしまい，この対象から自己に向ったリピドー・エネルギー

が極めてナルシスティ γクな度合に達すれば，精神病を引き起こすとされ

ている。のしかし，一人の人物の内部だけに限られたメタ・サイコロジー

はこの議論では適当ではない。狂気を社会との関わり方においてみるため

に，理性 Urizenが世界や他者との関わりかたにおいていかに病理的に

狂気の色彩を帯びているかを次に述べよう。

3 

Urizenの存在の本質は，非存在（non-existence）へ解体してしまう

ことへの恐れである。このことは，他の Zoasにもあてはまる。例えば，

Tharmasは‘Iam like an atom, A nothing left in darkness ！’ (I: 

53-54）と嘆き， Enionは，‘substanseless,voiceless, weeping vani-



Blakeの詩における狂気 5 

shed, nothing but tears' (IV : 194-195）とさオ1る。 Enitharmonは，

‘Now I am nothing' (II : 587）と語り，Albionさえ，‘OLord, whence 

is this change? Thou knowest I am nothing' (III: 52）と嘆息する

のである。そして LosとEnitharmonは母親を「暗い絶望のなかに渦

巻く非存在へと」 CI:136）はねつけている。かくしてほとんど全ての人

物が‘themargin of non-entity' (III : 205）に立たされていることが

わかる。

R. D. Laingは『引き裂かれた自己』の中で，「カオス的非存在の状態

を最もよく描写しているのはBlakeの予言書である」と述べているP精

神分裂病質（schizoid）の個人は， この混沌とした非存在状態へと引き込

まれることに非常な恐れを抱いており，現実とは彼にとって， 自己の存在

を飲み込む深淵であるというのである。非存在へと解体されることから自

己を護るために，分裂病質の人は自分を self-experienceとbody-ex-

perience9）に分ける。分裂病質の人にとっては body-experienceとは世

界となんとかうまくやってゆくため， 自己を保存するための道具にすぎな

い。言い換えれば， self-experienceは「真実の自己」であり，それを護

る body-experieneeは「偽りの自己」である。そこで TheFour Zoas 

の中の人物にもこのことがよくあてはまるので Urizen を特にこの観点

から細かくみてゆく。

Urthonaや Luvahは堕落した形態としてそれぞれ Los,Oreをも

つが， Urizen にはこのような別の形態はないので，表面上では分裂して

いなし、かのようである。しかし，堕落の結果としての別の形態は持たずと

もUrizenは彼自身の内部で分裂しているのである。そして分裂病質的に，

非存在となることを恐れるという，存在の問題を抱えている。彼の世界と

の関わり方を見るために彼が独自の世界を構築したときの状況をみてみよ

う。



6 

Mighty was the draught of voidness to draw existence in. 

Terrific, Urizen strode above; in fear & pale dismay 

He saw the indefinite space beneath, & his soul shrunk 

with horror. 

His feet upon the verge of non-existence his voice went 

forth. 

‘Divide, ye bands, influence by influence. 

Build we a bower for Heaven’s darling in the grisly deep; 

Build we the mundane shell around the rock of Albion.' 

(II : 228-235) 

この文から我々は Urizenが mundaneshellと呼ばれる一つの世界を創

ろうと決心するときに， non-existenceをひどく恐れていることがわか

る。 Urizenの決心は存在を飲み込まれることに対する防御手段なのであ

る。 Urizenが自分の世界を構築するやり方はまさに精神分裂病質の人聞

が偽の自己の体系を築くやり方と同じである。彼らは共に自己を飲み込ま

れることを恐れ，彼らを壊しかねない世界とうまくやってゆくために，真

実の自己と破壊的な世界の間の防御壁として，偽の自己の世界合創造する

のである。

Urizenにとって，現実とはあまりに恐しいものゆえに，精一杯の力を

駆使して絶望から自己を防御しようとふるまうのである。したがって，

Urizenは他者，特に他の Zoasを Urizenの存在を脅かすゆえに邪悪

とみなし，自己の存在を護るために他者の存在を征服しようとするのであ

る。主体的な存在である他者は，分裂病質的な弱い存在を引き込んでしま

う。分裂病質的な個人がもっ，他者への恐れに関し， R D. Laingは，



Blakeの詩における狂気 7 

「分裂病質者が空虚を感じている限り，他者が充実し，実体的に生きてい

るという実在性は常に手に負えず，内破的な（implosive）侵害なのであ

り，ガスが真空を消L去ったり，水が空のダムにほとばしり出てすっかり

満たしてしまうように，自己を完全に圧倒し，抹殺しようとする」と述べ

ている。IO)Urizenの世界が空洞であることは，それが「現世の殻Jと呼

ばれることからも分かる。したがって， Urizenの構築した世界では，彼

の精神状態を反映して，人々は他者に恐れおののき，青ざめて，互いに，

‘What? are we terrors to one anotherワ’（II:334）と呼び合うの

である。彼らは Urizenの代弁者となり彼の懸念を表明している。 Uri-

zenが彼らと同じ状態であることは，‘Urizen,who was faith & cer-

tainty, is changed to doubt' (II: 315）から分かる。彼にとって他者

とは存在を脅かすものであり，排除されるべきものなのである。

したがって， Urizenの創造した「現世の殻」という世界は充実した他

者が存在せず，無生物的なのである。そこではまず建設者が死のイメージ

をもっ‘scaffold’（「断頭台」もしくは「足場」〉を造り，全く幾何学的な

世界を構築する。「現世の殻」では建設物や自然の事物が異様に目立ち，

生命がほとんど感じられない。あるとしてもそれらは，キャラグター性の

ない労働者や商人，及び無数の奴隷や，弱者，死者という，主体性を持た

ない生き物である。 Urizenは他の Zoasがこの世界に足を踏み入れるこ

とを許さない。彼は生命感あるものではなく，静物に固まれていなければ

安らぎが得られないのである。

死物に満ちた ur:enの世界に比ベて， Blakeの初期の叙情詩の世界

は生命感に満ち溢れている。そこでは，四季が人間性を持ち，生き物のよ

うに目や鼻，声，手足，指，髪，そして血脈を持っている。11) このような

自然物の生命感の充溢さえも Urizenにとっては彼の自己を脅かし，凌駕

しかねないのである。ゆえに， Urizenは自分が生命力ある他者に飲み込



8 

まれ，自己を失うとし、う最悪の状況の先手をうって，この生命力の源泉で

ある想像力を石化せねばならないのである。

The tigers of wrath called the horses of instruction from 

their mangers : 

In human forms distinct they stood round Urizen, prince 

of light, 

Petrifying all the human imagination into rock & sand. 

(II : 245-248) 

彼の世界では人聞が人間性を剥がれ，動物が反対に人間性を帯びている。

この他にも，豹が「人間のような美しい様相」（II:244）をもっていたり，

鷲が「きわだって人聞の形相をしている」（II: 361〕とされるのは，他者

の人間性は Urizenの人間性を消し去るがゆえに彼が本当の人間性を恐れ

ているからである。 Urizenの世界にとって，生命力の不可欠な源である

想像力は，充実した人間性と同じく，彼を飲み込んでしまい，物質的世界

である「現世の殻」を脅かすまさにその張本人であるのでまず，想像力を

石化せねばならないのである。ゆえに， Urizenの王座は‘thronepetri-

fic’（III: 127）と称されているのである。彼は自己の存在を欠いていて，

彼の内部は空虚なゆえに他者の存在は彼を内から破裂させかねないのであ

る。

Laingの心理学では石化（petrification）は分裂病質者の存在論的不安

を理解する概念である。第一に石化はそれによってある人が石にされてし

まうような恐怖の特殊な一形態であり，第二には生きた人物から死物，石

等，人格的な行動の自律性のないもの，主体性のない「それJに変えられ

る可能性に対する恐怖である。第三の意味が Urizenにあてはまるのだが，



Blakeの詩における狂気 9 

それはひとを石化することにより，他者の自律性を無視し，その生命を

抹殺し，石に変えてしまうための魔術的行為で、ある。12)Urizenの場合石

化は他者の生命力に飲み込まれない為の先手防御なのである。 Urizenの

‘thunderous throne petrific’（III: 127）という権力はただ自己の存在

を守るための分裂病質的恐怖から生じているに過ぎない。

第二の意味での石化への恐れは実際に現実となり， Urizenの世界は崩

壊する。そこでの彼の姿態は，＇ Urizenslept in a stonied stupor in 

the nether abyss, A dreadful horrible state' (IV : 170）と描写さ

れる。この結末は遅かれ早かれ確実なものであった。というのも彼の世界

はつらい現実の代償としての幸福な楽園ではすこしもないからである。非

存在への恐れから生じた世界では，この恐れが絶えず彼を悩ませているの

で，彼は満足できるはずもなく，ただ自己を護ることに必死なのだ。この

ように「偽の自己」としての世界は，単なる幻想と異なり，「真実の自己」

を護るためにすてばちに築かれた最後の砦にすぎない。

Urizenの世界が空虚なのは，‘Tohim his labour was but sorrow, 

& his kingdom was repentance’（II: 418）の文に見てとれよう。彼

も分裂病質者も同様に，不安を持っている限り外部の世界が彼らを脅かし

続けているのである。このように現実と共存的な関係を保てない人は，世

界との聞に裂け目を持ち，自己との関係においても分裂しているのであ

る。このように二重の仕方で引き裂かれているのが分裂病質者の特徴であ

る。13〕Urizenは現実の世界と裂け目を持つがゆえに独自の世界を構築す

るが，彼は自分の世界においても幸福でないので，真実の自己との聞にも

亀裂を持っているのである。

非存在へ解消されることを恐れるがゆえに世界をつくった Urizenで

はあるが，その努力にもかかわらず， Urizenはすでに存在を欠いている。



10 

Repining, he 〔Urizen〕contemplatedthe past in his bright 

sphere, 

Terrified with his heart & spirit at the visions of futurity 

That his dread fancy formed before him in the unformed 

void. (II : 502・504)

自己の世界を造ったこの瞬間でさえ彼は現在的な時間を生きていない。

Urizenは過去に留まり，未来におびえているがゆえに現在と正常な関係

を結べないでいる。彼が現在の実在を持たないことは， Ahaniaによって

も「何故設は未来を見つめ，現在の楽しみを暗くしているのか」（III: 10) 

と語られる。 Ahaniaは Urizenの存在が現実に根ざしていないことを

指摘しているのだが，彼は頑固に聞き入れない。ゆえに再びこの真実が

Oreによって「汝の頑固な筆は未来をひどく恐れながらも未来の驚異を

なお書き続けているJ(VIIA: 86）と指摘される。また Urizenの書く書

物は他の所で，「深遠のとてつもない驚異，かつての彼の輝ける楽しみ」

(VI: 86）と語られる。かくして彼が過去と未来に束解されている限り現

在の存在は欠如している。彼の treeof mysteryという他者を束縛する

宗教はこのような欠如から生じているのである。

しかし，彼は非存在となることを回避していながらも，自分が存在を欠

いていることを潜在的に知っていることを察しできる場面がある。それは

伎が Oreの存在に同情して以下のように語る場面である。

〔Thouart〕Boundhere to waste in pain 

Thy vital substance in these fires, that issue new & new 

Around thee. 

Pity for thee moved me to break my dark & long repose, 



Blakeの詩における狂気 11 

And to reveal myself before thee in a form of wisdom. 

(VII A: 47・58)

ここにみる「同情」が， Urizenは Oreと自己を同一視化していること

を露呈している。同情は同一視化（identification）なしで存在しない。

Sigmund Freudの説明によれば，同一視化は単なる模倣でなく，同じ病

因を持っているという主張の上になりたつ同化であり，無意識の中にある

共通の要素から生ずるのである。14)Urizenの無意識にある共通の要素と

は OreがOre自身の身体からでる炎で身を焼きつくしているように，自

己の創造物によって自己の生命の実体を破壊していることである。 Urizen

は分裂病質的に偽の自己という創造物によって自己を破壊しており， Ore

と同一視化することにより無意識的に自分が非存在であることを認めてい

るのである。

最終的にUrizenの石化と非存在を招いた状況を調べてみれば， Urizen

の世界の崩壊をもたらしたのは，彼がエマネーションである Ahaniaを

打ち，彼の胸から外へ投げ出したときであることがわかる。以下がその時

の彼の Ahaniaへの言葉である。

And thou hast risen with thy moist locks into a watery 

image, 

Reflecting all my indolence, my weakness & my death, 

To weigh me down beneath the grave into non-entity. 

(III: 119・121)

彼にとって Ahaniaは彼の弱さと死を映す鏡像であり，それを見ること

は彼自身の非存在の恐れに直面することになる。自分の非存在を否定する

ために彼は Ahaniaを排除するのである。このような自己を保存しよう



12 

とする試みは全て失敗に終る。なぜなら Ahaniaは Urizenの欠くこと

のできない一部であり，堕落した世界で、は離れていても Blakeの理想の

世界である Eternityでは彼らは一つなのである。ゆえに， Ahaniaを追

い出すことは Eternityの存在からさらに遠のくことであり，偽の自己，

つまり Urizenの世界がこのときに崩壊の極みに達するのである。

いままで偽の自己を論じてきたが， Urizenの真実の自己とは何であろ

うか。 Laing心理学では偽の自己とは他者の意図や期待にそうためのも

の，「他者がかくあれというものに対する返答」であるとされている。15)

Urizenが分裂病質者であるならば彼の偽の自己の体系は誰かの意図であ

る。 Albionが彼に，‘Takethou possession ! take this sceptre ! 

Go forth in my might.' (II: 215〕と命じているのであれば， Urizen

は Albionの意向に従っていることになる。そうすれば， Urizenの真実

の自己とは一体何であろうか。分裂病質者も含めて，これは本人には不可

知であり，本人がそうありたいと思う姿では存在できない。それゆえ彼ら

はますます真実の自己から諌外されてゆくのである。

しかし， Urizenに真実の自己はわからないにしても， Ahaniaという

他者によって伝えられている。

‘O prince, the eternal one hath set thee leader of his 

hosts; 

Leave all futurity to him, resume thy fields of light.' 

(III: 26・27)

UrizenはAhaniaの意見を聴いて，知性の光りの領域に留まるべきだっ

たのであるが，彼女を排除しますます真実の自己から疎外されてゆく。ま

た， Oreも Urizenに，「お前がし、まやわかったぞ， Urizenよ，光りの

王よ／おれはお前を知っている！ これが勝利か，神のような様か／灰色



Blakeの詩における狂気 13 

の不透明のなかの知の領域を踏み越えて横たわっている」（VIIA: 148-

150）と指摘している。 Urizenは知の領域を越えてはならなかったのだが，

ここでも Oreの言葉を無視して彼を蛇に変えてしまう。世界はますます

混乱し，救済は最後に神の子羊によって達せられるのを待たねばならなし、。

Urizenの自己保存の闘争は全て，彼を現実世界と自己からも疎外してし

まう結果となる。存在しようともがけばそうするほど彼は疎外された姿を

露わにする。ここでは世界や自己とうまくやってゆけない Urizenを分析

した。彼は理性の体現者にもかかわらず，他のどの人物よりも自己と他者

との関係において分裂病質的で、ある。このように，狂気として存在する理

性に私は Pascalの言葉を想起させられざるを得ない。「人聞は必然的に

狂っているので，狂っていないことも狂気の別の形態なのである」16）と。

4 

Blakeは詩の中で理性と狂気を逆転させていたが，だからといって詩

人は理性を排除しようとしているわけで、はない。まず，他の人物に先駆け

て再生されるのは Urizenなのである。 Albionが混乱に気付いて日を覚

ましたときにまず呼ぶのは理性 Urizenであり，そのときの彼は若い青年

に再生されている (IX:191）。このことから詩人は新しく再生された，正

当な理性を要求していることがわかる。あらゆる理性的なものを排除して

いるかにみえる Marquisde Sade も「神という馬鹿けγこナンセンスを

優れた社会原理と置き換えろ」17）と叫ばずにし、られなかった。

Blakeはこの詩の官頭に書いている。

And thus beginneth the Book of Vala, which whosoever reads 

If with his intellect he comprehend the terrible sentence.18) 

この詩が「知的戦いの日のため」(I:3）に始まり，そして Urthonaの「知



14 

的戦争」 (IX:851）のための準備で、終っていることを考えるとこの箇所

で詩人は，いままでになかった新しい理性を意味していることになる。詩

人がこの詩を書いているときに同時代の人々が彼を理解しないことに苦し

んでいたことをみれば， ・makeはこの詩で，彼の詩を理解すべき新しい

知性，すなわち新しい理性を希求しているのである。

テクスト William, Blake, The Poems of William Blake, ed. by W. H. 

j主

Stevenson (London : Lo暗 man1971）。引用箇所は，九つに分けら

れた「夜」をローマ数字で，詩の行数をアラピア数字で，本文中の括

弧内に示した。

1) William Blake, Conψlete Writings with Variant Readings, ed. Ge-

offrey Keynes (Oxford : Oxford University Press, 1979), p. 538. 

2) Northrop Frye，“The Key to the Gates，＇’ Romanticism and Con-

sciousness, ed. Harold Bloom (New York: Norton, 1970), p. 233. 

3) Michel Foucault, Madness and Civilization : A History of Insanity 

in the Age of Reason, trans. Richard Howard (London: Routledge, 

1989), p. xi. 

4) Paul Youngquist, Madness & Blake’s Myth (Philadelphia : The Pen-

nsylvania State University Press, 1989）.また，他に Blakeと狂気

の問題について論じたものは， AndrewM. Cooper，“ Blake and Ma-

dness : The World Turned Inside Out，＇’ELH57 (1990) : 585・642.

5) Roland Jaccard, La Folie ((Paris: Press Universitaires de France, 

1979), p. 35. 

6) The Marriage of Heaven and Hell, III : 52; 

7) J. Laplanche and J. B. Ponta!is, trans. by Donald Nicholson-

Smith, The Language of Psycho-analysis (London : Kamac Books, 

1988), p. 150，“Ego・ Libido/Object・ Libido”の項参照。

8) R. D. Laing, The Divided Self : An Existential Study in Sanity 

and Madness (London : Penguin Books, 1965) p. 162. 

9) Ibid., pp. 66・68.

10) Ibid., p. 77. 



Blakeの詩における狂気 15 

11) Blakeの PoeticalSketchesの中の詩“ToSpring，”“To Summer," 

“To Autumn，”“To Winter，，等参照。

12) Laing, p. 46. 

13) Ibid., p 17. 

14) Sigmund Freud, The Interρretation of Dreams, Vol. 4 of The 

Pelican Freud Library (London : Penguin Books 1985), p 233. 

15) Laing, p. 98, 

16）パスカル著津田穣訳『パンセ』（〈東京：新潮社， 1988〕， 414。
17) Marquis de Sade，“Fran~ais, encore un Effort si vous voulez ~tre Re-

publicains.”La Philosoρhie dans le Boudoir, vol. 3 of Oeuvres C01冗・

ρZetes du Marquis de Sade, edition, definitive, (Paris : Les Presses 

de Limprimerie Blanchard, 1963), p. 486.訳は著者。

18) Keynes版 I:3・4.この行は Blakeによって後に削除されている。

〈大学院後期課程学生〉


