
Title 舞台役者、またはディドロにおける感受性

Author(s) 中尾, 雪絵

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2003, 37, p. 65-81

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47895

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



65 

舞台役者、またはデイドロにおける感受性

中尾雪絵

序

デイドロは、『＃~；優に関する逆説』（以下『逆説』と略） Iこおいて、感受

性を持たない演技を奨励している。自分でも劇作品を残し、また若いころ

にはかなり演劇に夢中になったというディドロの演劇論は、舞台に対する

深い思い入れや意気込みを感じさせる。『逆説』の他にも『劇作論』や、対

話形式による『「私生児jに関する対話』などで、彼は俳優だけでなく、創

作者のあり方や観客の本質を探り、俳優と詩人と観客による舞台空間作り

を模索している。ところで、題名にもなっている f逆説」とは、ディドロ

が特に強調している点、すなわち感受性を持たずに演技することを意味す

る。「偉大な役者に対して私が望むのは、しっかりとした判断力です。役者

は冷静で落ち着き払った観客でなくてはなりません。だから、洞察力と感

受性のなさ、完全に模倣するという技術、もしくはこれと閉じ効果をもた

らすもの、つまりどんな性格でも、役柄でもこなせる能力を、私は要求す

るのです1)。J

役者は、何よりもまず人間であり、次に観察者であり、そして表現者で

ある。だが、自分の個性で演じる俳優もいる。デイドロはこうした俳優を

nature （「自然Jと「性格Jの意味）の俳優と呼ぴ、 natureの俳優は「大概

はひどいもので、ときどきすぐれていることもある2)Jと批判的であった。

俳優の演じ方をめぐる問題は、『逆説』や『劇作論』でも取り上げられて



66 

性格

いる。「芸がなくて、どうやって natureだけで名優ができるものだろう。
自然

舞台では何事も natureにおいて生じるのとまったく同じふうには起こら

ないし、劇文学というものは、いずれもある一定の原則体系で成り立って

いるというのに？ 3）」

演劇の改革者とされるデイドロだが、その姿勢は既成の原則を尊重し、

その観点から俳優論を組み立てており、保守的とはいえないまでも、少な

くとも原則体系に対し、それほど反発を感じていなかったようである。実

際、彼は17世紀から続く時間、場、筋それぞれの統一、いわゆる「三単一

の法則」を古いものと見なしてはおらず、またそれを束縛ともとらえてい

ない4）。

舞台という人工的な空間で、役者は技術を凝らし演技しなければならな

い。そのためには判断力や洞察力を磨き、感受性を抑制するだけの冷静さ

を持たなければならない。これがディドロの主張である。では、この「感

受性jとは何か。そして、なぜ感受性なのか。ディドロは「感受性」を生

理学の分野で学び、それを創作の中にも取り込んでいる。感受性に限らず、

彼はあらゆるジャンルの知識を幅広く自分の思想に取り込み、それらを異

質な分野へ応用することをためらわない。本稿では、「感受性」をめぐって、

科学的な見識を文学に援用したディドロの作品を分析するため、まず生理

学の範曙での「感受性Jを見たあと、俳優論を取り巻く「感受性Jをとり

あげ、彼の創作作品におけるその役割を考察したい。

§1・横隔膜：感受性の在所

ディドロは、生理学、科学、医学の知識の集大成である晩年の著作『生

理学要綱』の第一部において生物全般を扱い、動物の特性として感受性を

挙げている。「動物は、感受性を自分と周囲を取り巻くものに結びつける。

動物の体のすべてがこの性質を持っているようには見えない。それを持つ



舞台役者、またはディドロにおける感受性 67 

ているように見えるのは、神経だけである5）。J

感受性を担う神経は、「感情と行動の機軸jであり、大脳と密接な関わり

がある6）。「神経は脳の奴隷であり、多くは脳の支配者である。ときには高

じて専制君主となることもある。（子宮、強烈な情念など。）脳が神経を指

令下においているときはすべてうまくいくが、反乱を起こした神経が脳に

指令を出すときはすべてがうまくいかない7）。J

神経が反乱を起こし、大脳を支配する状態にあるとき、感受性はどのよ

うな変化を起こすのだろうか。『ダランベールの夢』に登場するボルドウは

レスピナス嬢との会話で、感受性の強い人聞を例に出し、次のように説明

する。「では、感じやすい人とはどういう人をいうのでしょう。それは、横

隔膜の思うがままに委ねられている人です。心に響く一言が耳を打ち、奇

妙な現象が目に飛び込んでくることがありますね。すると突然、内部が動

揺し、束の繊維が一本残らず興奮し、身震いが起こり、恐怖感を覚え、涙

が流れ、ため息で息が苦しくなり、声が途切れ、束の根源は束がどうなる

のかわからなくなり、冷静さも理性も判断力も本能ももはや手の施しょう

がなくなってしまうのです8）。」

過度の感受性は、感嘆や恐怖を引き起こし、泣いたり失神したりするだ

けでなく、極端な場合は狂気の症状の原因にもなるが、例えば小説『修道

女』における混乱した修道女たちの振る舞いや、『女性についてJ『生理学

要綱jで取り上げられている女性の集団ヒステリーの現象は、まさにこう

した状態にあてはまるだろう。

横隔膜と感受性の組み合わせについて、ヴェルニエールは医師ボルドウ

の理論を、またロジェは内的感情の在所は横隔膜であると述べたビュフォ

ンの存在を指摘する9）。ボルドウ、ビュフォンの両者共に、ディドロが読み

親しんだだけでなく、少なからぬ影響を受けた人物だが、『ダランベールの

夢』において、感受性と横隔膜の関係を話すのがボルドウであることから



68 

すれば、直接に影響を与えたのは前者と考えるのが自然な解釈かも知札な

しミ。

横隔膜は本来、肺の下に位置して、息を吐くときに収縮する膜である。

では、呼吸と連動する性質を持つ横隔膜が、なぜ「感受性Jと結びっくの

だろうか。その子がかりとして、ディドロの小説作品にしばしば見られる

呼吸の描写がある。そこでは登場人物の心の動揺が呼吸の乱れで表現され

る。ハラーによれば、横隔膜は「息を吸うとき、胸部の拡張をもっとも促

す筋肉Jである10）。動揺したり興奮したりすると呼吸は乱れるが、呼吸と

連動する横隔膜に強度があるとすれば、横隔膜には心の動きが反映するは

ずである。例えば、『運命論者ジャックとその主人Jでは、「ドニーズは処

女だったのか？Jという主人の質問に動揺したジャックが「咳をしてJそ

う思うと答えたり、農家の妻が夫の要求にいやいや応じながら何度も口に
耳

する oreilleということばが、彼女の息づかいのままに区切って表記され

ている。また、『修道女Jのヒロイン、シュザンヌは危機を前にすると呼吸

が苦しくなり、ときには気を失うこともある。小説の各場面に見られる呼

吸の乱れと心の動揺、すなわち感受性との関係からすれば、横隔膜の存在

はそれほど奇異なものには映らない。ディドロは、感受性と大脳との関わ

りから、感受性の中枢である横隔膜と大脳の関連を引き出し、両者をr 「際

立った共感関係」で結んだ11）。そして、横隔膜が引きつると、人は苦しん

だり悲しんだりし、苦痛と快楽が横隔膜の特徴であるとして、感覚器官と

してのはたらきよりも、心の動きを反映するものと考えた。こうした性質

を有する結果、横隔膜を人間の性格を決定づける要国ととらえるのは、む

しろ自然の流れとなる。「臆病者になるか、頑健な心の持ち主になるかは、

この横隔膜の違いによる。だが、どのようにしてそうなるのかはまだ不明

である12）。J

最後に付け加えられた慎重な意見にもかかわらず、横隔膜を中枢とする



舞台役者、またはディドロにおける感受性 69 

感受性の度合いによる人聞の性格の違いは、ディドロの作品の至るところ

でまことしやかに論じられている。例えば、感受性を制御する強さを持っ

た「偉大な人間」（国王、裁判官、外科医、俳優）は、感受性を支配できる

人間であるが、感受性が弱い人聞は、神経が繊細で動揺しやすいため、哀

れみ深く、道徳的になる。こうした身体的要素による性格の分類は、当時

すでに下火になっていた体液説をも思わせる。

以上、ここまで見てきたような「感受性Jの認識を背景に、もう一度デ

ィドロの俳優論に立ち返ってみよう。偉大な人間の中に列挙されていた俳

優だが、その才能を決定づけるのは、やはり感受性である。「役者を凡庸に

してしまうのは、過度の感受性である。また、並の感受性は、たくさんの

下手な役者を作ってしまう。しかし、感受性がまったく欠けている場合に

は、すぐれた役者になる。俳優の涙は、その脳から流れる。感じやすい人

聞の涙は、心から流れる13）。J

この引用では、すぐれた俳優と対照的な存在、すなわち心を刺激され、

涙を流す観客の姿が暗示されているとも受け取れる。舞台において俳優が

作り出す感受性に観客が心を揺さぶられる、という図式が成立するだろう。

「感じやすいということと、感じるということは別のことだ。前者は魂に

関し、後者は判断力に関する14）。」経験を積んだ役者の演技、すなわち震え

る声、ことばの途切れ、発音の調子、手足の震え、気絶、恐れなど、すべ

て訓練によって俳優の体に刻み込まれた記憶の再現、あるいはディドロの

表現を借りるなら、「模倣Jなのである15）。

このように、ディドロが理想とする俳優は「判断力や洞察力を磨き、感

受性を抑制するだけの冷静さjを備えているのだが、こうした考え方は、

すべての動物に共通する感受性から派生した「感じる心」を制御するだけ

の強靭さと才能を強調することによって、人間と他の動物を切り離し、人

間の能力を誇示するかのようである。そして、横隔膜のなすがままになら



70 

ず、横隔膜を思うがままに操る偉大さを持った、ディドロの理想の俳優像

は、n:ul:eから誌を生み出す人聞を象徴的にとらえているようにも忠わ
れる。

§2-1・感受性に翻弄される人々

次に、テ’イドロは「感受性Jを作品の中でどのように取り入れているの

か、戯曲と小説から検討してみたい。最初に述べたような、劇作品として

の形式に従った影響もあってか、彼の戯曲は感傷的な筋を持っており、小

説やコントに見られるような実験的な性格や破天荒さは影をひそめている

ようにも思われる。しかしながら、例えば戯曲『私生児』のト書きの多さ

は注目に値する。役の台詞そのものよりもト書きの方が多く指示されてい

るところもあり、台詞のみならず、身振りや聞に力点が置かれていたこと

は明らかである。また、指示する内容も細かく、「間jひとつをとっても「間J

「やや長い間」「短い間」「かなり長い間」など、間合いの度合いが細かく

分けられているほか、役者の動きについても「少しJという指示が頻出す

る。秘密を抱えて苦悩する主人公ドルヴアルを始め、登場人物の多くは感

情の揺れを表すために（あるいは「隠すJために）、頻繁に舞台を歩き回り、

立ち止まり、顔を覆い、ため息をつく。感じやすい人物の心情を表すこれ

らの表現は、作品を飽きさせない要素として、やや誇張的に多用されたの

かも知れない。『一家の父』になると、ト書きは激減し、前作『私生児』に

見られた独自や長台詞も少なくなり、複数の人物を錯綜させた会話が目立

って多くなる。しかし、歩き回ったり、顔を覆って泣くなどの大げさな身

振りは相変わらず多く用いられている。内容的にも両作品には、家族をめ

ぐる秘密、若い男女の結婚問題や、家庭の事情など、いくつもの共通点が

あるうえ、物語の鍵を握るのが父親であること、父親も苦悩を乗り越え、

子どもたちを理解するに至ることなど、筋運ぴも似通っている。『一家の父』



舞台役者、またはディドロにおける感受性 71 

では、 ト書きこそ減るものの、父親に反抗するサン・タルパンやセシルの

叫ぴ声や、子供たちとの不和に悩む父親の涙など、『私生児』以上に差し迫

った場面が連続し、最後まで緊迫し続ける。「サン・タノレパン：父親、父親

だなんて！ 父親なんて存在しませんよ。いるのは暴君だけです。一家の

父：何ということを！ サン・タルパン：そうですとも、暴君ですよ。一

家の父：私の目の前から消えてくれ。恩知らずで非道な子よ。私はおまえ

たちを呪ってやる。私の目の前から消えろ。（息子は行きかける。だが、彼

が何歩か行きかけると、父親は息子に駆け寄り、尋ねる）おまえは、いっ

たいどこへ行くのだ?16）」

喜劇と悲劇の中間的な性格を持つ新しい演劇ジャンルを目指したディド

ロの意気込みにもかかわらず、俳優側の不理解もあって、両作品は大成功

とはいえなかった。しかし、彼の俳優論を横に並べながら、これらの作品

を読み、そこから創造される舞台を思うとき、我々は観客の心をつかもう

とする作家の明白な意図に気づかされる。

一方、戯曲以外の作品でデイドロが描く「感受性Jは、やや皮肉な調子

を帯びる。つまり、感受性に富む登場人物は多くの場合、語り手の冷静な

語りによって抑制されているのである。例えば『修道女』のヒロインは、

感情的になると我を忘れ、自分の服が乱れるほどもがいたり、髪を振り乱

したりする。しかし、それ以外のとき、シュザンヌは自分に起こったでき

ごとを語る「語り手jとして、むしろ冷静な性格の持ち主である。修道院

長や仲間の修道女は、たびたび彼女の冷静さ、控えめな態度を指摘し、彼

女自身、計画的に自分の行動を抑制し、望まない修道請願の前夜ですら、

感情の揺れを見せず、自分のため一心に祈りを捧げる修道院長を逆に励ま

しさえする。そして何よりも、彼女はほとんど見ず知らずのクロワマール

侯爵に助けを求めるのだが、その理由は「侯爵の感受性や、信頼性の高さ、

正直さは、人々の讃美の的」だったからである17）。彼女は、侯爵あてに白



72 

分の不幸を書き綴った手記を作成し、それが『修道女』の小説の大部分を

占めているのだが、この手記は、家族からの迫害、無理やりの入信、修道

女たちから受けた残酷な扱いなど、彼女が受けた過酷な日々の生々しい描

写に満ちている。自由を求め闘う彼女の前に次々と襲い掛かる不幸を、彼

女は事細かに描写しては、侯爵の名前を呼ぴかけ、同情を誘う。しかし、

最後に手記を読み返したとき、彼女は自分の誇張的な文章に気づき、「私た

ちは魅力的なイメージよりも、苦しみを描かれる方が、人がそれらを感じ

やすいと考えているのだろうか。人を感動させるよりも、誘惑してしまっ

た方がずっと楽だと考えているのだろうか」と自問する18）。自分の心理を

分析するシュザンヌには、女優の役作りにも似た冷静さがうかがえないだ

ろフか。

一方、彼女の子記の受取人であるクロワマール侯爵は、小説に直接出て

くることのない、いわば我々読者と置き換えることも可能な人物である。

この侯爵と修道女シュザンヌの出会いは、内容の真偽はともかく、『修道女J

の f序文jでやや喜劇風の謂子で明かされている。すなわちディドロは、

田舎での生活を始めた友人クロワマール侯爵をパリへ呼び戻すため、架空

の修道女シュザンヌを創造し、彼女の手紙と称して偽の手紙を送りつけた。

すると、クロワマールは「シュザンヌ」の訴えに心を打たれ、すぐに返事

を書き送ってくる。「お嬢さん、あなたの手紙は、ちゃんとあなたのお尋ね

の人物の予に届きました。あなたは、その人物の感情を語解してはおりま

せん。あなたが若い娘のそば仕えという仕事がお気に入るようでしたら、

すぐにもカンに向けておいで下さい19）。J偽の手紙にだまされる侯爵の姿

は、『修道女』を読み、心を動かされる読者を予告してもいるわけである。

「序文Jは、「感じやすい」人聞の善良さを喜劇的に扱っており、ノfりで侯

爵の子紙を受け取ったディドロとその仲間たちは、侯爵の手紙を読み興じ

たと暴露する。



舞台役者、またはディドロにおける感受性 73 

と同時に、ディドロは自身の「感じやすいJ面をも演出しようとするの

である。架空の修道女を主人公に小説を執筆する彼は、自分で創造した物

語に感動し、涙をこぽす。『「いったい、どうなさったんですか？J r見ての
通り（……）自分で書いている物語が悲しくて20）。J』

ディドロは、感受性に乏しい人間を偉大とし、感受性に富む人聞を凡人

と定義づけたが、ここでは自らを「凡人Jの典型のように見せることで、

虚構の世界の真実味を盛り上げる。そればかりか、彼自身が感じやすい人

間であることを楽しんでいるような面も否定できない。『逆説』で、彼は作

家スデーヌに出会った感激のあまり、作家の首にかじりついてしまったと

いうエピソードを挿入している。「私は戸もなかった。涙がほおを伝って流

れた。これが感じやすくて平凡な人間なのだ21）。」

これらはおそらく、ディドロが意識的にはめ込んだ仕掛けのひとつなの

だろう。ディドロの小説や短編では、作者や語り手が登場人物よりも前面

に出てくることは珍しくない。第一に、自分の作品に心を動かされて涙す

る作家の存在は、読者の好奇心を刺激する広告的な役割を果たしている。

こうした重層的な構造は、しばしば感傷的な場面を中断させたり、喜劇的

なものに変えてしまう。その結果、一度途切れた物語は、読み手の感情に

も作用することになる。つまり、作家や語り手は、感受性を支配する存在

なのである。語り手と登場人物、そして読者の関係は、詩人と俳優、そし

て観客の関係に等しい。俳優が観客を魅了する、詩人の「操り人形Jであ

るように、登場人物もまた、作家のたぐる糸に操られ、読者の感情を揺さ

ぶることになるのである。

§2-2・感受性を観察する詩人

戯曲にしろ、小説にしろ、作品世界を構築する作家は、創作という枠内

の最大の支配者である。ディドロは創作の技法を語ることを好み、『逆説』



74 

でも、劇作家に向かつて「詩人よ、繊細で、神経質で、、感じやすい国民の

ために創作せよJと高らかに呼びかけている22）。いかにして創作し、最大

の効果を生み出すか。例えば、『修道女』の『序文Jの終わりに、彼は「文

学者への質問jと題した短い文章を付け、讃美を得る作品と、幻想をもた

らす作品のどちらがすぐれているだろうかと疑問を投げかける。架空の修

道女の悲劇がクロワマール侯爵の心に幻想、をもたらしたことは先に述べた

とおりである。あるいは、『リチャードソン讃jにおいて、リチャードソン

の小説を熱狂的に語るディドロは「画家よ、詩人よ、趣味人よ、善人たち

ょ、リチャードソンを読みなさい。絶えず読むのですJと語りかける。ま

るで実在するかのような錯覚を起こすリチャードソンの登場人物たちは、

森の中に住む野蛮人ではなく、街の一市民であり、物語はありふれた家庭

に起こる悲劇である。ディドロは自らの読書経験を興奮した口調で語りな

がら、それでいて、物語が創作であるという基本軸をずれることがない。

ディドロはリチャードソンの物語を分析するよりも、彼の力量を賞賛し、

その技法を分析する方に力点を置いている。

同じく創作理論である『劇作論jは、戯曲を中心に論じている。コルネ

イユやラシーヌなど17世紀の大劇作家を取り上げ、その効果や特徴が挙げ

られているほか、劇作の方法やパントマイム、美術、衣装など、演出にも

鋭い目を向けられている。『劇作論』において、ディドロはときに小説の技

法なども取り入れながら、幅広い創作論を展開している。特に、彼は「物

書きになろうとするすべての人にJ、反省したり、自問することを促す。「仲

間から抜け出し、家へ帰り、悲しくてやりきれない思いがするようなとき、

私は自分の書斎にこもり、自分に問いかける。『どうしたんだ……不機嫌な

のか……そうだ……加減でも悪いのか……違う……』私は自分を質問攻め

にし、自分自身の中から真実を引き出すお）。j

ディドロは、自問によって平静を取り戻す方法を明かし、自分の感情的



舞台役者、またはデイドロにおける感受性 75 

な性格をまるで否定しない。『逆説Jにおいても、彼は感受性の欠知には時

間が不可欠で、あることを何度か示唆している。詩人が創作するようになる

のは、「災いが去り、行き過ぎた感受性が和らぎ、失われた幸福がよみがえ

り、失ったものを評価することができるようになり、思い出が想像に結び

ついて、すばらしい過去を消し去ったり、誇張したりすることができるよ

うになったときJなのである24）。つまり、ここでいう感受性のなさとは、

感受性が最初から欠如していることを意味するのではなく、感受性が抑制

されたり、時間の経過によって落ち着きを得ることを指すことになるが、

これは俳優の感受性も同じである25）。

詩人が創作の際に意識すべき要素として、ディドロは「効果Jあるいは

「印象Jをとりあげているが、彼にとって「卓越した詩人とは、作品の効

果が長く私の中でつづくことJである26）。効果を出すための具体的な方法

としては、できごとが自然であることや、創意の必要性が述べられている。

「観客は物事が自然であるかということには敏感で、いったん自然な印象

を得たら、完全にそれを失うようなことはない27）」

ディディエは『デイドロにおける人間演劇論』で、 18世紀のフランスの

演劇について詳細にまとめている28）。それによると、当時の舞台は立ち見

で、観客がやかましかった。このため、観客の関心をいかに舞台にひきつ

けるかは、大きな問題だ‘ったようである。ディドロが観客の心をつかむた

めに感動的な物語を想定しているのは、こうした事情もあってのことだろ

う。「人々は（役者が）泣くのを見にきたのではなく、涙を催さずにはいら

れない言説を聞きにくるのだ29）。J「詩人が手に入れるべき真の賛辞は、美
しい台詞のあとで突然響き渡る観客の拍手ではなく、長い沈黙のあと、そ

れを和らげるかのように、観客の魂からほとばしる深いため息である30）。J

これらの主張は、デイドロがいかに観客への効果を意識していたかをうか

がわせる。明らかに、ディドロの目的は観客を感動させることであり、そ



76 

のためには人物の感情をいかに見せるかが課題であった。

§2-3・役者の模倣をめぐる約束事

演技という模倣は、観察したままを忠実に再現することよりも、演劇体

系の約束事を踏まえなければ、「効果Jはない。ディドロにとって、何の変
自然

更も加えない natureの真実は、演劇における「約束の真実Jとは相容れな

いものである。「自然、そう、美しい自然、真実をあまり忠実に模倣するこ

とさえ許されていないし、越えではならない限界がある31）。」

「一時的な混乱jの中で舞台に立つ俳優は、役作りをしなければならな

い。ディドロは、詩人の魂の高揚を否定しなかったように、俳優の持つ情

念も否定するのではなく、抑制する術を得るよう説く。「自然が俳優たるべ

く運命づけた男は、長い間経験を積み、情念の激しさが脱落し、頭が冷静

になり、魂がおのれに克つようになったとき始めてその芸術に傑出する。J

加えて、俳優の感受性の（舞台上での）欠知について、「これらの真理が実

証されるのを、名優たちは好まないだろう。それは彼らの秘密だからだ」

と述べて、技術としての演技の性質を強調する。

興味深いのは、経験や訓練のほかに、ディドロが役者の肉体的な疲労を

感受性の欠如ととらえていることである。「ところで、君はいつになったら

この一座は演じ始め、作者の要求している完全さに到達すると思うか。そ

れは、役者が回を重ねるこうした稽古に疲れきった状態、つまり感覚が鈍

ったと呼ばれる状態になったときだ。この瞬間から、進歩は目覚ましい。

各人は持ち役と一体化する32）。J

疲労によって麻摩した感覚は、役者個人の感受性を表出させるには不向

きな状態になっている。俳優が自らの感受性だけで演じるなら、その演技

は日によって変化が起こり、ぱらぱらになってしまう。ディドロがnature

の俳優を好まないのは、まさにこの点においてではないだろうか。



舞台役者、またはディドロにおける感受性 77 

もうひとつ重要なのは、役者と観客によって作り出される共同空間であ

る舞台での約束事だ。ディドロは、役者がっくり出す「幻覚Jに、入り込

めない観客の例を引いてこれを考察している。笑いやめない不真面目な観

客がいたというので、女優テーュクロが芝居を中断し、役者として観客に注

意した。彼女は観客を叱りつけた後、再ぴ演技を始める。「平土間の客はデ

ュクロ嬢の話を理解し、自制した。女優は芝居を続けた。そして、彼女の

涙と見物の涙がともに流れた。いったい、人は一つの深刻な感情から別の

深刻な感情に、悲痛から激怒に、こんな具合にいったりきたりできるのだ

ろうか。僕はそうは思わない。しかし僕にはっきりとわかることは、デユ

クロ嬢の怒りは本当の怒りで、彼女の悲痛は見せかけのものだということ

だ33）。J

ここで、観客の笑いは感受性の表れであり、デュクロの突然の怒りも感

受性の表れである。しかし、女優が芝居を再開すると、その演技は悟性や

判断力によって統制された技巧的なものであって、もはやそこにテーュクロ

自身の感受性はない。そして観客は、新たに感受性を刺激されて、彼女の

演技に涙をこぼす。劇場では、俳優の技巧的な感動と、それに触発される

観客の敏感で、もろい心が入り混じる。それは、現実社会の縮図のようでも

ある。

結語

詩人が創り、役者が演じ、観客がそれを観る。観客の存在なくして、舞

台は成り立たない。そし了て、観客の感受性なくして、感動は起こらない。

感受性を刺激された観客は、舞台に夢中になり、芝居がもたらす錯覚を楽

しむ。詩人と役者が練り上げた舞台上に起こる一種の幻想は、あくまで周

到に準備されたものであり、俳優は決してその幻想の犠牲者ではない。彼

は幻想を生み出す側である。「幻想は君にだけ存在する。役者は、自分がこ



78 

の人物でないことをよく知っている34）。」

幻想ということばがよく言い表しているように、舞台は虚構の世界であ

って、現実ではない。舞台上の魔法とは、「人々を戸惑わせる」幻想の世界

へと観客を引きずりこむことである35）。ディドロはいくつかの演劇論を通

して、まやかしの世界の種明かしを行っている。彼の小説において、手の

内を敢えて見せながら、感受性を抑制する方法とよく似ている。実際、『ミ

スティフィカシオン』や『運命論者ジャックJの中の［ド・ラ・ポムレ一
夫人」の物語など、ディドロの作品には欺崎を主題にしたものがいくつも

ある。これらは欺輔の首謀者の策謀を見せる形で書かれており、読者は人

がいかにして編されるかを目の当たりにするのであるが、これは言い換え

れば、この世に存在するあらゆる「まやかしjの影を読者に提示し、教訓

を投げかける、道徳的な目的すら感じさせるものである。実際、実社会と

舞台とは、彼の作品において、かなりの頻度で重ね合わせられている。「芝

居は、それぞれが全体および相対の幸福のために自己の権利を犠牲にする、

よく秩序の保たれた社会みたいなものだ36）。」

社会においては、政治体制、宗教、社交生活など、あらゆるところに虚

実が見え隠れする。ディドロが感受性に乏しい偉大な人物の中に王や裁判

官を含めたのは、権力というまやかしの世界を示唆しているからだとも言

えるだろう。あるいは宗教の幻想的な世界。ディドロは演技する俳優を「キ

リストの受難を説く無信仰の僧jにたとえている。舞台という幻想世界の

秘密、すなわち演じられた感受性と、それに操られる観客という構図は、

権力や宗教の魔法と、それに支配される人々の縮図である。そう考えると

き、「実社会という大芝居では（……）熱しやすい人間は舞台を占め、天才

は平土間にいるJということばは、実は鋭い批判精神を持った啓蒙哲学者

の警告とも受け取ることができる37）。



舞台役者、またはディドロにおける感受性 79 

、主

1) Diderot, Paradoxe sur le comedien, in <Euvres esthetiques (abrege: OE), 

Classiques Garnier, 1988, p. 306. 

2) Ibid., p. 304. 

3) Ibid., p. 304. 

4) 「三単一の法則は守るのが難しいものですが、意味があるのですJrこ
の法則がなければ、舞台の動きはほとんどいつでももたついた、でたらめ

なものになってしまうでしょうJEntretiens sur le Fils nature!, OE, p. 

81. 

5) Les El，伽ientsdeρhysiologi，ι<Euvres completes (abrege: DPV), 17, 

Hermann, 1987, p. 305. 

6) Ibid., p. 355. 

7) Ibid., p. 357. 

8) Rive de d'Alembert, DPV, 17, p.179. 

9) Paul Verni色re,Reve de d’'Alembert (notel), in <Euvresρhilosophiques, 

p. 356; Jacques Roger, Buffon, Fayard, 1989, p. 294. 

10) Albrecht von Haller (Traduction nouvelle du Latin en Fram,;ais par 

Bordenave), ElemenおdePhysiologie, vol. 1, 1769, p. 164. 

11) Les Elemenぉdeρhysiologie,<Euvres completes (abreg邑：AT),9, p. 332; 

Refutation suivz・6 de l'ouvrage d'Helvetius intitule l'homme, <Euvres 

ρhilosophiques, Classiques Gamier, 1964, p. 586. 

12) Les El伽tentsdeρ＇hysiologie, DPV, 17, p. 392. 

13) Paradoxe sur le comedien, OE, p. 313. 

14) Ibid., p. 372. 

15) Ibid., p. 313. 

16) Le Pere defamille, AT, 9, pp. 226-'227. 

17) La Relgieuse, DPV, 11, p. 81. 

18) Ibid., p. 288. 

19) F尚治cedeLa Rel：伊＂euse,DPV, 11, p. 39. 

20) Ibid., p. 31. 

21) Paradoxe sur le comedien, OE, p. 330. 

22) Ibid., p. 343. 

23) De hρoesie dramatique, OE, p. 204. 

24) Paradoxe sur le comedien, OE, p. 333. 

25) 「『感じやすい人間jあるいはモデル、そして『偉大な役者』またはア



80 

ーテイストは、ひとつになり得るし、同じ人間たり得る。ただし、（同じ

人間であっても）時間的にずれているのである。JDouglas Bonneville, 
《Diderot’sArtist: Puppet and Poet》 inLiterature and Histoηin the 

age of Ideas, ed. Charles G. S. Williams, Columbus, Ohio State Univer 

sity Press, 1975, p. 247. 

26) De la 1うoesiedramatique, OE, p. 197. 

27) Ibid., p. 267. 

28) Beatrice Didier, Diderot dramaturge du vivant, Presses Universi-

taires de France, 2001, pp. 13 24. 

29) Paradoxe sur le comedien, OE, p_ 377. 

30) De laρoゐiedramatique, OE, p. 197. 

31) Paradoxe sur le comedien, OE, p. 377. 

32) Ibid., p. 364. 

33) Ibid., p. 151. 

34) Ibid., p. 313. 

35) De hρoesie dramatique, OE, p. 314. 

36) Paradoxe sur le comedien, OE, p. 320. 

37) !Md., p. 311. 

（大学院後期課程学生）



81 

SUMMARY 

L’acteur, ou la sensibilite chez Diderot 
Yukie NAKAO 

Dans Paradoxe sur le Comedien, Diderot propose aux acteurs de 

jouer avec le moins de sensibilite possible. Nous pouvons en trouver la 

raison dans sa vision physiologique qui rattache la sensibilite au 

《diaphragmの. Dans les Elemenぉ deρhysiologieou la R併仰がon
d宝le仰 etius,il explique que le diaphragme est un organe commun a 

tous les animaux, qu'il est la source . de la peine et du plaisir et qu’i1 
de terr凶nele caractere de chacun. En un mot, celui qui se laisse domi-

ner par son diaphragme est un homme sensible qui tombe .facilement 

dans un etat desequilibre, tandis que celui qui domine son diaphragme 

peut e仕eun acteur, un grand politique, un juge ou un roi. 

Non seulement Diderot met en scene des personnages sensibles 

dans田souvrages, mais encore il les represente pour l’effet comique en 

introduisant un narrateur, un ecrivain ou un interlocuteur qui s’intervi-
ent pour mettre en branle la sc色ne.Il considere d’ailleurs, dans ses 
ouvrages es出etiques,la ;representation de la sensibilite dans le roman 

et le theatre comme l'une des techniques exige田 pourattirer l)inter色t

du public. 11 faut que soit un acteur, soit un ecrivain ou un po色te，回

contrfile et田 raisonnepour exprimer sa sensibilite d’une fa~on inten-
tionelle. Dans cet article il s’agit done de traiter de la comprehension 

physiologique de la sensibilite chez Diderot et de sa transformation au 

cours de son reuvre. 

キーワード：ディドロ感受性生理学演劇論


