
Title 『アタリー』の悲劇性に関する一考察

Author(s) 藤本, 武司

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2002, 36, p. 1-13

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47901

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 

『アタリー』の悲劇性に関する一考察

藤本武司

ラシーヌ最後の悲劇『アタリー』は、前作『エステル』に続いてマント

ノン侯爵夫人の依頼によりサン・シール学院の女生徒のために創作された

作品である。『アタリ一、聖書に取材した悲劇』と題されたこの作品は、

IエステルJとともに「聖典劇」として、他の異教神話や歴史に取材した

悲劇と区別して論じらねるのが普通であるが、『フェードル』までの異教

あるいは世俗の作品とその悲劇性の点で違いがあるのだろうか。そもそも、

キリスト教の神の摂理を描きながら、それでもなお、この作品を悲劇と呼

べるのか、という点について、従来よりさまざまな議論が行われてきた。

小論はテキストに即した分析によりこの作品を考察することで、摂理的性

格をもっ聖史と、本来異教的な性格をもっ悲劇性の関係について、一見解

を示そうとするものである。

1 .アタリーの人物像

『アタリー』は、旧約聖書を主たる素材とし、ユダヤの神殿で孤児とし

て育てられているエリアサンが、実はダビデの血を引く正統の王子ジョア

スであることが認知され、彼が異端の女王アタリーを廃してめでたく即位

する一日を描いている。この「ジョアスの認知と戴冠1がこの作品の主題

であることは詩人自ら序文に明言しているとおりであるが1)、その一方

で彼はいわば前交のアタリーの描出に力を入れ、この女王の名を作品に冠



2 

した。この人物についての聖書の記述は、『列王記第二部』および『年代

記第二部』にみられるが、ユダ、ヤ側の視点に立ったその描写は、異端の王

位纂奪者を敵役として断罪するのみで、その内面を描くことはおろか、彼

女を死に追い込む神殿訪問の動機すら十分に語っていない。詩人は聖書の

他に、フラヴイウス・ヨゼフス（FLAVIUSJ OS立PHE,37-100頃）、シュル

ピス・セヴェール（SULPICESEVERE, 360頃－420頃）、そして fモーの司

教」ことボシュエ (JacquesBenigne BossuET, 1627-1704）の著作から

得た知識を縦横に活用しながらも、アタリーの人物を造形するにあたって

は、かなりの自由を自らに許している。なかでも、 f偉大なる君主Jの相

貌は、まったく詩人独自の創作である点、しかも主人公の資格を持った人

物としてはラシーヌ劇のなかでも他に例を見ないものであるだけに特に注

目する必要がある 2）。アタリーの腹心マタンは女王の政治的才能を次の

ように語る：

[,J cette Reine eclairee, intrepide, 

Elevee au-dessus de son sexe timide, 

Qui d’abord accablait ses ennemis surpris, 

Et d’un instant perdu connaissait tout le prix. [III, 3; 871-4] 

王として卓越した政治手腕を強調する中で、その男性的性格が言及される

のは、「父なる神」ヱホヴァと対峠するに足る強力な意思を示すものであ

ると同時に、それと相反するもう一つの側面、つまり女性＝母としての情

が結局は彼女を破滅に追い込むからである。一方で、、同時代のフランス国

王の資格も意識されている。そもそも、ルイ14世のそれを思わせる外交政

策によってエルサレムが平和を享受していることを、彼女自ら誇る台詞に

は、近代的な君主の姿を訪御とさせるものがある 3）。

Par moi Jerusalem gofite un calme profond. ［…］ 

II [ = Jehu] me laisse en ces lieux souveraine maitresse. 



F 『アタリーJの悲劇性に関する一考察 3 

Je jouissais en paix du fruit de ma sag田se. [II, 5; 473, 483-4] 

この平和は、自らはパール神を信仰しながらその領内でエホヴァの信仰を

許すなど、宗教的寛容政策をとって政治と宗教を分離していこうとする彼

女の政治的「叡智」の「果実jに他ならないり。彼女のこのような姿は、

旧約聖書の語る暴君の姿とは全く異なっている。しかしながら一方で、

「至高の女君主J《souverainemaitresse ＞という表現は、旧約聖書のコン

テクストからすれば撞着語法であり、本来は天と地の両方の至高者、つま

り「父なる神Jとその代行者としての王をさすべき言葉を、しかも女性形

名調に冠することで、二重の意味でユダヤの神を胃潰する。神的秩序に対

する反逆者としてのかような姿はさらに、この女王をラシーヌ劇の主人公

として特異なものとしている点、つまりベルナール・シェゾドーが指摘す

るような、過去からの自由へと結びっく 5）。

J e ne veux point ici rappeler le passe, 

Ni vous rendre raison du sang que j’ai verse. 

Ce que j’ai fait, Abner, j’ai cru le devoir faire. [II, 5; 465.・7]

ダビデの一族と敵対する彼女にあっては、これら過去の所業はあくまで正

義としてとらえられており、従ってそこに倫理的省察は見られない。シェ

ゾドーはここに「叙事詩的英雄jの姿を見ているが、その悲劇性について

は、罪の意識が欠加していることを理由に留保を付している 6）。

2.超越的なものの介入

ラシーヌは、この人物の姿を観客に深く印象付けるために、きわめて巧

みな方法を取っている。第一幕では、ユダヤ陣営の人物によって、聖書の

イメージどおり、「血を好むイザベルの娘」 《deJezabel la fille san-

guinaire》［I,1; 59］を描いてみせるが、実際に第二幕で観客が初めて目

にする彼女は、憐博して、フェードルと同じように登場するなり座り込ん



4 

でしまうのである。その姿は残酷な暴君には程遠く、といってまた偉大な

女王の面影もない。

［…］ tu vois mon trouble 7 ) et ma faiblesse. 

Va, fais dire a Ma than qu’il vienne, qu'il se presse. 

Heureuse, si je puis trouver par son secours 

Cette paix que je cherche，巴tqui me fuit toujours! 

(Elle s'assied.) [II, 3; 435剖

ラシーヌ劇において《trouble》という語が用いられるとき、しばしば超越

的な力の介入を意味する。その典型的な例がフェードルのイポリートに対

する恋の発端を語る場面に現れている 8）。そこでは混乱は彼女の血縁に

対するアフ白ディーテの呪いに帰されていた。アタリーの場合、ここでは

夢という形で超越的なものが介入している。こうした介入には決まって過

去の罪業と報いが関係しているのだが、フェードルがそれをわが身に引き

受けるべき罪として絶えず意識しているのとは異なり、アタリーにはその

意識が欠知している。

『アタリー』に現れる超越的存在はユ夕、ヤの神とパール神であり、アタ

リーは「いずれも勢力のある神だJ[II, 7; 685］と言うものの、実際のと

ころ作中にエホヴァ対バールという対立は希薄である。「胸騒ぎj《un

instinct 》に襲われた女王は、パールの祭壇に祈るだけでは満足せず、ユ

ダヤの神殿へおもむき、敵対する陣営の神を宥めようと思い立つ［II,5; 

527-30］。パールの司祭マタンにいたっては、本来ユダヤの側であった者

が、自らの出世のためだけにこの神に仕えているにすぎない。彼はたえず

「捨てた神が忘れられず、心のなかでは、恐怖の念が消えないJ[III, 3; 

956-57］。ここに見られるのは、神と神の対立ではなく、むしろ異教の人

間とユダヤの神とのそれで、ある。

超越的な力の介入は、聖書の文脈においては、「奇蹟Jと呼ばれる。ユ



『アタリ－jの悲劇性に関する一考察 5 

ダヤの大祭司ジョアドは「これほど奇蹟にあふれた時代はなかった」［I,

1; 104］と語り、聖書の表現を借りて 9）、 f神はいまでもこの不敬な一族

の上にその手を差し向けているではないかJ[I, 2; 233-4］と言う。しかし、

アタリーにとってそれは「本能的、直感的なものJ《m instinct 》として、

不可解にも魂を揺さぷる不安としての次元でしか認識できないものである。

ところが、ラシーヌはこのような神の介入を、言語によって巧みに表現す

ることに成功している。次節ではこの修辞法を分析してみよう。

3 .神の現前と不在の詩学

演劇においては、登場人物が、それぞれのコンテクストにおいて発する

台調が、本人の気づいてはいない真実を表していることがままある。神の

圧倒的影響力のもとに展開するこの作品では、神の目論見としての真実を

暗示する表現が至るところに散りばめられている。

作品冒頭の場、アプネルの台調は、早くも幕切れを正確に予告している：

Enfin, depuis deux jours la superbe全血豆担

D岡崎unsombre chagrin parait笠堕壁d担．

Je l'observais hier, et je voyais ses yeux 

Lancer sur le Lieu saint des regards fぽ ieux;

Comme si dans le fond de ce vaste吾difice

Dieu cachait un Vengeur arme oour son suoolice. 日， 1;51-6] 

アタリーが不吉な夢によって不安を掻き立てられ、敵の神殿に激しい靖疑

のまなざしを差し向けることに何の不自然な点もない。その一方で、最初

の2行の押韻にアタリーの死が暗示され、さらに最後の2行、「あたかも

この広大な神殿の奥深く、彼女を罰するために武装した復讐者を神が匿っ

ているかのようにJという筒所には、アタリーがユダヤの神殿の中で武装

したレヴィ人にとり囲まれ、廃住を余儀なくされることが明確に示されて



6 

いる。しかもこの台調を語るアブネルは、「神の不在」に絶望して，「神さ

えも我々のもとから子を引いてしまわれたと民は言っている」［I,1; 99] 

と嘆く人物なのである。もう一例、先にも挙げたが、女王が持ち前の政治

的叡智によってこの地方の平和を維持しているのを得意げに語る部分：

Par moi J邑rusalemgofite un calme profond. [II, 5; 473] 

は、彼女が最後に神殿へ入る際のジョアドの台調と呼応して、きわめて皮

肉な効果をもっ。アタリーにとって全くの平穏と映るものも、実は見せ掛

けに過ぎない。彼女はこの見せ掛けに輔されている。「全くの静けさjは

彼女の確信とはうらはらに、神の目論見に対する彼女の盲目を表現してい

る。この静けさの背後には、武装したレヴィの司祭達、つまり神の軍勢が

彼女を殺すべく隠れているのだ。

Surtout, qu’a son entree, et que sur son passage, 

Tout d’un calme profond lui presente l'image. [V, 3; 1675,6] 

次の瞬間、内陣の扉が聞くと同時に、司祭達が飛び出し彼女を取り囲んだ

とき、沈黙せる神は、語本来の意味で「生ける神j《［Le] Dieu vivant 》

[V, 5; 1730］となって顕現するのである。

アタリーを襲う不知意の感情の動因の一つがジョアスとの会見の場にお

いて明らかにされる場面。アタリーは自分を殺すと夢が予告していたこの

少年の出自を確かめるべく尋問を重ねているうちに、彼に対して好感を抱

き始める。そしてこの不思議な感情をアブネルに語る：

[ATHALIE] Quel prodige nouveau me立旦並並etm’embarrasse? 

La douceur de sa voix, son enfance, sa grace, 

Font insensiblement a mon inimiti吾

Su cc邑der...J e serais sensible a la亘亘互？

[ABNER] Madame, voila done cet ennemi terrible. 

De vos songes menteurs l’imposture est visible, 



『アタリー』の悲劇性に関する一考察 7 

λmoins que la垣島 quisemble vous回虫註，

Ne soit ce coup fu旦lqui vous faisait甘embler. [II, 7; 651-658] 

最後の2行は非現実の内容として語られるが、この「哀れみJの感情こそ

アタリーの政治的判断を誤らせ、結果、破滅に至らしめることになるまさ

に《fatal》なものであった。ジョアスはアタリーの孫であり、この哀れみ

の感情は血の声に由来するものとして説明できるが、このむしろ人間的な

よき感情が彼女の過失となって死をもたらすところに、強烈な皮肉が込め

られ、同時に邪悪な神の相貌を強調する。神の狭滑さを表す最たるものは、

神殿内にあるダビデの財宝を餌にアタリーをおびき寄せる設定であろう

[I; I; 4g：・50］。神の欺輔として、これほど巧妙なものはあるまい。悪意に

満ちた神の叡智もさることながら、かような詩句を紡ぎながらほくそえむ

残酷な詩人の猿知をここに読み取るのは穿ちすぎであろうか。

アタリーは神の敵であるから、詩人がこのような詩句でもって神の悪意

を暗示するのは当然だともいえる。しかL、ユダヤの神を奉ずる「正統

派j陣営にとっても、この神格は第ーに f怖れJの対象である。大祭司の

妻ジョザベトは、自分が殺裁から救ったジョアスの宿命を怖れて言う：

Et c’田tsur tous ces Rois sa justice sev1色re,

Que je crains pour le fils de mon malheureux Frere. 

Qμi sait si cet Enfant par leur crime entraine 

Avec eux en naissant ne fut pas condamne? [I, 2; 235-8] 

復讐の論理からすれば、アタリーの罪業はその血につながるジョアスにそ

の報いを求めることになる。ジョザベトの怖れは、，かつてアタリーの幼児

殺害の現場に居合わせたその血みどろのイメージに由来しているが、言う

までもなくその内容は、ジョアドの予言を先取りしているのである。この

他にも、ジョアスがザカリーと抱擁を交わす場面［IV,4; 1416］。すでに

観客は、少なくとも「読者Jはジョアスがこの大祭司の息子を殺すことを



8 

「ジョアドの予言Jによって知っている。続くジョザベトの台詞：

Vous savez done quel sang vous a donne la vie? [IV, 4; 1417] 

には、ダビデの血とアカブの血がともに暗示されて、辛掠な皮肉を形作っ

ている。最後にジョアスにとって最も不吉な場面を挙げよう。大祭司が少

年エリアサンを王ジョアスとして認めるため、最後の質問をする条である。

[J oad] Ainsi dans leurs exces vous h'imiteriez pas 

L’infid.ele J oram, I’impiβOchosias. 
j 

[Joas] 0 mon p邑re![J oad] Achevez, dit田， quevous en semble? 

[Joas] Puisse oerir comme eux ouiconoue leur r町田mble.

[IV, 3; 1287-90] 

ヨラムとオコシアスはジョアスにとって祖父と父であり、ジョアドもまた、

父なる神の代理であるから、「ああ、父上」という一句は複雑な響きを帯

びる。さらに注目すべきは、最後の1行が、結果としてジョアスが自らに

呪いをかけたζとになるという点だ。この呪いを言質としてはじめてジョ

アスは王として認知される。この戴冠の儀式は一種の民なのである。

プレイアード新版を編纂したジョルジュ・フォレスティエは、この作品

は「神の現前と不在の弁証法」によって聖史の説く摂理的なヴイジョンへ

と止揚されていくとし、ジャンセニスム的な宿命論（predestination）を

ここに見ることをきっぱりと拒否している10）。確かに、劇作上の修辞的

な次元において、神の現前と不在、つまり、神の目論見と人聞の無知は見

事にラシーヌの詩句のうちに定着され調和を保っている。しかし宗教的な

意味で、人間の「自由意思Jによる行為と神の意思の遂行との聞には、そ

れらが摂理的なヴィジョンへと止揚されていくに足るだけの釣り合いが見

出されるだろうか。上にみたとおり、これらのこ項が喚起する内容の射程

はどうしても不釣合いであって、神の意思の猿掃さ、邪悪さ、残酷さが、

あまりに巧みに登場人物たちの内面に結び付けられ、彼らの言動を動機付



『アタリー』の悲劇性に関する一考察 9 

けているだけにいっそう、前者が後者を飲み込んでしまうのだ。作品にお

ける「認知Jを印付けるアタリーの台詞：

lmpitoyable Dieu, toi seul as tout conduit. [V, 6; 1774] 

は、やはり額面どおりにうけとる必要がある。作中至るところに配置され

た皮肉な暗示が、この一句によって、一斉にその均衡を破られ、摂理的な

聖史へと向かうべき弁証法を揺るがすのである。

4.ジョアス＝アタリーの悲劇

有名な「ジョアドの予言jは、ラシーヌの修辞的な巧みさによって絶え

ず侵食される、聖史の摂理的ヴイジョンを補強するべく導入されたと考え

られる。もっともそこには微妙な問題があった。この予言をアカデミー・

フランセーズの意見書は「ジョアスに対する関心jをそぐものとして非難

しているll）。フォレスティヱは「ジョアスがいつの日か神を蔑ろにし、

神殿の中でザカリ「を殺すだろうことを聞かせるこ主で、読者が迫害され

ている王子に対して抱くべきはずの悲劇的憐欄の情を弱めてしまう危険を

詩人があえて冒したということは、ラシーヌがこの予言を通して作品全体

に付与しようとした摂理の視点を考慮しないかぎり説明できない12)j と

述べた。出版本において、当該の箇所にわざわざ註がつけられたことは、

この部分が試演の際には観客によく分からなかったためであろうが、その

一方で暖昧なままにしておく方がよかったという事情も考えられる。序文

の釈明もこのあたりの複雑な事情を反映していると考えられる。つまり、

ジョアスの堕落を摂理的ヴイジョンの中に位置づける必要性がある一方、

ジョアスを完全な悪人として描くわけにもいかない。といって、この人物

を完全な無垢の内に定着させてしまえば作品のバランスを損なったであろ

フ。

結果として、ユダヤの神に対する関係において、アタリーとジョアスは

＼ 



10 

パラレルな関係を有することになった。そこには古典主義の時間に関する

規則の見事な適用が見られる。二人はいずれも「怪物jであるが、一方は

すでに「怪物」であることをやめている老いたアタリ一、もう一方は「生

まれつつある怪物」［II,6; 603］ではあっても、現在はまだその正体を現

していない。劇詩人によって切り取られた作品の時間内では、いずれもそ

の「怪物」としての性質が奪われている。しかし、この二人が復讐神の視

線の下に置かれるや、過去の罪と未来の罪がたちどころに現在へと流れ込

む。この時間的な操作は幕切れの「アタリーの呪誼」において完成される

ことになる。

5 .聖史から異教神話へ

アタリーの呪誼は、「ジョアドの予言jのうちジョアスに関する部分を

繰り返しているのだが、先の予言が暗示するに留めていたものを、はっき

りと具体的に示し、確認する。しかしその視点は摂理的な歴史とは真っ向

から対立するものである。

On verra de David l’h邑ritierd吾testable

Abolir tes honneurs, profaner ton Autel, 

Et venger Athalie, Achab, et Jezabel. [V, 6; 1788-90] 

「アタリ一、アカブ、ジェザベル」と、女系の血筋のみを名指しし、ユダ

ヤの奉ずる男系の血筋に対置する。摂理的ヴィジョンのなかに位置づけら

れるべきジョアスの変貌が、異教神話的な復讐の連鎖のなかに改めて位量

づけられることで、ユダヤ神の正義の復讐を変容させ、呪われた血筋に連

なる者による罪業の回帰という異教的神話に転化させようとする。新しい

王はこの呪誼が実現することなきょう祈るが、そんなジョアスにむけて大

祭司の語る作品最後の台詞は厳しい教訓の辞である。摂理的な筋を持つ作

品に悲劇性を認めないシャルル・マズエも、この部分については、「開放



『アタリー』の悲劇性に関する一考察 11 

の喜びよりもむしろ恐るべき神に打ちのめされた女王の悲劇的不幸の方に

力点がある12）」と述べている。しかしここではアタリーの不幸だけが強

調されるわけではない。つまりこの「恐るべき神jに対してアタリーとジ

ョアスを同列に置くことでアタリーの最期がそのまま未来のジョアスの姿

として映し出されるのである。そこには、アタリーの夢に現れた、母から

娘へ、そして息子への罪業の引継ぎがはるかにその余韻を響かせている。

さらには、作品全体を抱え込むようにして配置された、復讐を求めて叫ぶ

血の原初的イメージ［I,1; 89 IV, 6; 1794］をへて、アタリーの嬰児殺し

に対応する、へロデ王のfそれにまでさらに遠く共鳴を繰り返すのだ。

ところで、アタリーはこれらの罪業を自らの血に定着させることで、本

来その原因である神の御業を彼女の業として自らのうちに背負う。おのれ

の有罪性を省みることがほどんどないこの女王に悲劇的人物としての資格

があるとすれば、それはおそらくこの点においてであろう。

詩人は救世主出現に向けて不可逆的に進んでゆく聖史に、回帰する異教

的神話を対置することで、摂理の神学的ニ歴史的ヴイジョンとの対比の上

に、悲劇的世界を完成させた。これはしかし一種の漬神行為であったかも

しれない。序文における詩人の鏡舌、そして生前に正式な「上演Jをみる

ことがなかったのは、こういった事情を物語るものではないだろうか。

註

1) Jean RA.CINE, CEuvres comρletes, tome I，吾d.par Georges FORESTIER, 

Gallimard，《BibliotMquede la Pl吾iade>,1999, p. 1010参照。なお、本稿

におけるラシーヌによるテキストの参照、引用は全てこの版によるものと

し、以下本文中の［ ］内に出典箇所を版の略号（＝OC）とページ数（序

文など散文の場合）、または作品名と幕、場、行数（劇作品の詩行の場合）

で示す。ただし、本稿の対象である Athalieの詩行については作品名を省

略する。

2) Vincent GR臨OIRE,c:La Femme et la Loi dans la perspective des 



12 

pi~ces bibliques raciniennes repr＇邑senteesa Saint-Cyr> dans XVl/e 

siecle, n° 179, 1993, p. 330参照。

3) ジャン＝マリー・アポストリデスはラシーヌがアタリーを「アンシャ

ン・レジームの絶対君主に最も近い人物」のように描いていることを指摘

している (Jean”MarieAPOSTOLID白， Leρ，rincesac村市， Minuit,1985, 

p. 128）。

4) もっとも、作品の創作がナシト勅令廃止（1685）から数年しか経ってい

ないこと、またそのー方で、フランス教会独立主義（gallicanisme）と教

皇権至上主義（ultramontanisme）をめぐって、ルイ14世と教皇庁との聞

に対立が生じていた時期であることなどを考えると、こういったアタリー

の「偉大さJには、複雑な政治的メッセージもまた含まれている可能性を
否定できないのであるが、ここでは‘作品内部の問題に限って論を進めた

し、。

5) Bernard CHEDOZEAU，《Letragiqu~ d’At，加lie>,dans Revue d’＇histoire 

litteraire de la France, 67° annee, 1967, p. 494参照。

6) Ibid., p. 498参照。

7) 強調はすべて論者による。以下本文、註ともに同様とする。

8) A白色n田 memontra mon superbe Enriemi [ = Hippolyte]. 
Je le vis, je rougis, je p~His a -sa刊 e.

Un E旦虫l皇S’邑levadans mon ame eperdue. 
Mes yeux ne voyaient plus, je ne pouvais parler, 

Je sentis tout mon corps et transir, et brtller. 

Je reconnus TI型堅， etses feux redoutables, 
D’un皇室盟qu’ellepoursuit tourments inevitables. 

[Phedre, I, 3; 272-8] 

9) Exode, XV, 12：《Vous avez etendu votre main, et la terre les ・ a 

devores>, La Bible, trad. de Lemaitre de SACY, Laffont，《Bouq凶ns>,

1990参照。

10) George Fo阻 STIER(ed.), OC, p. 1719 (notice）参照。

11) Cite par George Fo即STIER （剖.）, Racine, At.加lie,Gallimard, 

《folioI theatre>, 1999 et 2001, p. 105 (note）参照。
12) George FORESTIER （邑d.),OC, pp. 1720-1721(note). 

13) Charles MAZOUER，《Lestragedies bibliques sont-elles tragiques?> 

dans Litteratures classiques, n° 16, 1992, p. 139. 

（文学研究科助手）



SUMMARY 13 

Étude sur le tragique d' Athalie 

Takeshi FUJIMOTO 

Comment peut-on réconcilier la v1s10n providentielle avec le 
tragique racinien dans Athalie, la dernière «tragédie» de Jean Racine? 
C'est une question qui a agité beaucoup de commentateurs depuis le 
XVIIIe siècle. Notre analyse textuelle tente d'y apporter une réponse. 

Dans la pièce on relève plusieurs allusions aux interventions du 
Dieu des Juifs, dont les héros ne paraissent pas s'apercevoir puisque 
les effets leur en semblent, grâce à l'art dramaturgique consommé du 
poète, renvoyer chaque fois à leur condition intérieure. Cela crée tout 
au long de la pièce une dialectique qui oppose présence et absence de 
Dieu, et qui suscite une ironie amère chez les spectateurs ou les 
lecteurs. La prophétie de Joad à la fin du troisième acte, en faisant 
allusion d'une part à la transformation de Joas, qui abandonnera la 
loi de Dieu et fera lapider Zacharie, et en nous dépeignant d'autre 
part là renaissance de Jérusalem après sa destruction et la venue du 
Messie, présente la perspective providentielle d'une Histoire divine 
qui correspond à cette dialectique. Lorsqu'au dénouement cependant 
Athalie, convaincue que Dieu a «tout conduit», oppose à la prophétie 
providentielle sa malédiction qui selon sa propre perspective invoque 
une prédestination archaïque et mythologique, la balance dialectique 
s'ébranle, le Dieu providentiel se retire, et se manifeste alors la fi­
gure d'un Dieu méchant, qui ressemble à la déesse troublant Phèdre; 
d'autant plus méchant et cruel que ses proies, Joas et Athalie, ne 
sont pas dignes de ses punitions dans le cadre temporel de la scène : 
l'un n'est qu'«Un monstre naissant» et l'autre a déjà cessé de l'être. 
La recréation du personnage d'Athalie et l'introduction de rapports 
nouveaux entre les héros et le temps de la pièce permettent au poète, 
à l'aide de nombreuses allusions ironiques, de créer un univers tra­
gique à partir de !'Histoire providentielle. 

mots clefs : Racine Athalie tragique providence 


