
Title アラベスクとヒエログリフ : フィリップ・オッ
ドー・ルンゲの芸術観をめぐって

Author(s) 横内, 詩乃

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2003, 37, p. 49-64

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/47949

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



49 

アラベスクとヒエログリフ

一一フィリップ・オッドー・ルンゲの芸術観をめぐって一一

横内詩乃

Iアラベスク（Arabeske）」、「ヒエログリフ（Hieroglyphe）」という語

は、 18世紀後半から19世紀初頭にかけての、とりわけローマン派の作家や

芸術家において重要な役割を果たした概念だ、った。ゲーテ、へルダ一、ヴ

アツケンローダ一、 F.シュレーゲル、ノヴァーリス、ティークなど、当時

の詩人たちはこぞってこの語をその作品において使用している。つまり言

語というメディアにこれらの概念を持ち込んだのである。しかし、一般的

にアラベスクとは本来視覚的図像として想定されるものであるし、またヒ

エログリフもいまだ解読されておらず、むしろ神秘的な符牒（図像）とし

て扱われていたのである。本論では、ロマン派の画家として活躍したフイ

リップ・オットー・ルンゲ（PhilippOtto Runge, 1777-1810）をとりあげ、

彼が「アラベスク」「ヒエログリフJという概念をどのように捉え、さらに

図像というメディアにおいて、どのように表現しているかを考察する。そ

のために、彼の『遺稿集JHinterlassene Schベ均的l}の中に現れでいる彼独

自の芸術観を吟味するとともに、それを実際の絵画表現と対照してみるこ

とが重要である。 1802年、ルンゲはある書簡の中で、自らの希求する新し

い絵画について次のように書いている。絵画表現は、「さしあたってほとん

どが、ますますアラベスクとかヒエログリフのようなものになるであろ

うJ(An Tieck, 1. Dezember 1802; H. S. I, S. 27）こうして描かれること

となったのが、『四つの時』 ZeitenZ＞という作品である。ルンゲはこの作品



50 

を通して自らの芸術の在り方を模索し、文字通り彼の全精神と生涯を懸け

ることとなる。

1. ルンゲの自然観と新しい芸術について

『四つの時Jにおいて最も重要なモティーフといえば、「植物Jと「子ど

も」であることは誰の目にも明らかであろう。この「植物」というモティ

ーフは、ルンゲ独自の「アラベスク的j「ヒエログリフ的」絵画にとって重

要な意義を持ち続けることとなる。このモティーフの選択には、ルンゲ自

身の「植物Jへの思い入れが色濃く反映している。幼少の頃から病弱であ

り、生死の境を何度もさまよう経験をした彼には、病の床から出て植物を

目の前にすると、「あらゆる茂みと植物たちが、あたかも私を理解している

かのように思われた」（AnPauline; H. S. II, S.178）。このとき既に、植物

はルンゲの人生において安息の場となり、非常に重要な意義を有するもの

となったに違いない。また、自然において「物悲しい、感傷的な感情j(An 

Besser, 25. Dezember 1797; H. S. II, S. 5）を感じ取り、春が人に強大な力

をもって影響を及ぽすことについて書いている（AnBesser, 8. Mai 1798; 

H. S. II, S. 6）ルンゲだが、この時期にそうした自然観が書簡に現れるのは

ごく稀である。やはりルンゲの自然観には、ティークの小説『フランツ・

シュテルンバルトの遍歴.J3）からの影響が大きいとみてよいだ、ろう4）。 1798

年のルンゲはこの小説に強く影響され、次のように書く。

「一本の美しい木であれ、一枚の美しい絵画であれ、湖であれ、少女

であれ、少年であれ、男性であれ、柱であれ、互いにまったく関わり

のないように見えるもの、それを私が目にするとき、〔 H ・H ・〕たった一

片の木切れにさえ、万物に共通するような、そこで森羅万象が関連し

合っているようなひとつの本質が折にふれて私には感じられるのです。



アラベスクとヒエログリフ 51 

私はそれをどう名づけてよいかわかりませんが、〔 H ・H ・〕生き生きと働

く神の精神とでも呼べばいいのでしょうか。j(An Besser, l. August 

1798; H. S. II, S. 14) 

ここに強く現れているのは、あらゆるものに共通のひとつの本質を見て

とり、内的な連関を感じ取るという姿勢である。ルンゲはティークを介し

て、この万物照応の観念をその核心に含むエゾテリズムに共鳴することと

なる。しかしこの時点で植物は、ルンゲにとって自然を構成するー要素に

過ぎなかった。すべての事物の中に「わが永遠なる存在との重大な連関」

(An V ater, 26. Marz 1802; H. S. II, S. 122）を感じていたルンゲは、何故

とりわけ f植物」5）に惹きつけられ、芸術の対象としたのだろうか。その理

由は、彼の目指した新しい芸術についての記述から見えてくる。ルンゲに

とって真の芸術とは、「宇宙との連関」（AnBδhndel. 7. April 1802; H. S. 

II, S. 124）をそこに感じ取るという、神秘的宗教体験を惹き起こす力を備え

ているべきものだ‘った。人間自身もその連関の一部でありたいという憧れ

は、『創世記』における楽園追放以前の、神の似姿であった頃の人間への憧

れと重なる。このような失われた楽園に対する憧れを、ルンゲは「子ども

時代への、われわれ自身への、パラダイスへの、神への古き憧れである。

〔……〕 IchとDuをひとつに結びつけ、いつか再び、神の内に存在したか

つてのころを実現したいという憧れJ(An Pauline, April 1803; H. S. II, S. 

209）であると表現している。ルンゲは彼の新しい芸術が、この失われた楽

園への架け橋になるように望んで、いた。この楽園の背後には、神が人間に

地上のすべての動物の名づけを行わせる、『創世記Jのあのー場面が存在し

ている。ルンゲはその場面に「植物もいたJ(ebd.）とする。なぜなら、彼

には植物と人聞の聞の相似がはっきりと見えているからである。彼には人

間の感情が植物の中に見えており6）、人間の成長が植物の生長と同じであ



52 

ることを見て取る7）。植物は、ルンゲにとって神との連関を明確に感じ取る

ことができる存在だ、ったのであり、十分に芸術の対象に値するものだった

のである。彼が「植物Jをモティーフとして選んだ理由として次に考えら

れるのは、それぞれの植物が彼にとっては神秘的な意味の担い子である「色

彩」そのものを体現しているということである8）。「色彩は最後の芸術であ

り、私たちにとって常に神秘的で、あり、またそうあり続けなければならな

い。色彩を私たちは、不可思議な、予感するような方法で、ただ花におい

てのみ理解できる」（AnDaniel, 7. November 1802; H. S. I, S. 17) ・のであ

り、最終目標としての色彩による「最後の芸術」には、神秘的な色彩を体

現している「植物」という媒介を通さなければ辿り着けないというのであ

る。

2-1. ヒエログリフについて

ルンゲは「ヒエログリフJという語を、「言葉（Worte)J、「符号（Zeichen）」、

「言語（Sprache)J、f字体（Schrift）」という語と非常に近い意義範暗にお

いて使用している9）。これらの語の意義を論ずるにあたり、『遺稿集』の第

一巻の最初に掲載され、 1801年に書かれた文章がその手がかりとなる。

「私は幼いころから、私の内なる感情、もっと正確に言うと、この上

なく美しいひとときに私の内側をとても穏やかに、生き生きとあちら

こちらへ動くもの、それを他者にはっきりと伝えることのできる言葉、

もしくは符号といったものに対して、いつも憧れをもっていた。〔H ・H ・〕

それを通して、私たちは互いに心の最も奥底まで分かり合うことがで

きる、そんな言葉だ。J(Dresden, 1801; H. S. I, S. 3-5) 

ここで彼は、「言葉」と「符号」が同じものを指し、これを用いて人聞はお

互いに根源的「感情Jを他者に伝え合うことができるとする。この感情と



アラベスクとヒエログリフ 53 

はとりわけ、自然のすべての事物に創造主の隠された力を見てとり、そこ

に一つの連関を感じるという宗教的感情なのである。ルンゲにとって言葉

とは、「感情 (Empfindung）」ニ意義内容と、「身体（Kδrper)J＝表現楳体と

いうこつの要素によって成り立っているものだ、った10）。彼は、自己の表現

媒体を「言葉J、［符号」、［言語J、「字体Jという語で呼ぶ。これらの語は

書簡を見る限りほとんど区別なく使用されている。しかし、「言葉J、「符号J

と言う場合は、そこに意義内容を表すことができるものとしての性質が強

調され、「字体J、「言語」と言う場合は単なる媒体としての性質が強調され

ているように見受けられる。上の引用と同様に重要で、あると思われる、1803

年3月のある書簡で、ルンゲは「符号」という語についてより深く論じて

いる。

「我々の感情が我々を投し去るとき、［......〕我々 は自分の外部に、他

者によって見出された、硬張った、何か特定の意味を指し示している

ような符号を探し出して、その符号を我々の感情に結びつける。（......〕

その瞬間を先へ引き伸ばそうとすると、ある種の過度の緊張が生じる。

つまり、精神がその見出された符号から抜け出してしまうのだ。そし

て、その感情の最初の切実さに立ち帰るまで、我々は、我々の内なる

連関に再び達することはできないのである。〔 H ・H ・〕この循環、そこで

つねに一度は死を迎えることになるこの循環は、誰もが経験するもの

である。そして、これを経験すればするほど、その感情はますます深

く切実なものになってゆく。このようにして芸術は生れ、滅びる。そ

して、精神が神のもとへと帰ったとき、そこには生命なき符号しか残

らないのである。J(An Daniel, 9. Marz 1802; H. S. I, S. 11) 

我々は何かある強い感動に捉えられたとき、それを他者に伝えたいと思う。

そして、言語的なものであれ、図像的なものであれ、その名状し難い感情を



54 

それでもなお表現してくれるような「言葉」なり「符号」なりを、我々の

外部に捜し求める。しかし、それら既製の「言葉Jなり「符号Jなりは、そ

の感情を指し示して（bedeuten）はいるが、その感情の生き生きとした「切

実さ」を伝えるものではない。そこに固執しようとすると、「精神（Geist)J 

（それは「精霊J「言霊jでも．ある）がそこからすっと抜け出していってし

まう。「言葉Jなり「符号」なりの「死Jである。この繰り返される「死」

を潜り抜けて、「感情Jと「表現Jの循環を幾度も辿ることで、芸術家は「表

現Jの中に「感情Jを結晶させ、作品を生み出していくのである。

またルンゲのいう「感情によって投し去られた瞬間」とは、自然におけ

る神の連関を感じた瞬間と解することもできるだろう。この瞬間を、芸術

にまで高めるために、ルンゲが選ぴ取り、永続する生命を与えようとした

もっとも重要な「符号Jの一つが「植物jであった。

芸術はつねに新たに生みだされなければならない。なぜなら、芸術作品

の中でかつては生き生きとした生命を宿していた「符号」の「精霊（Geist)J 

も時代とともに神のもとへと去り、抜け殻でしかなくなってしまうからで

ある11）。その意味でルンゲは、当時ヴァイマルにおいて声高に唱えられて

いた古代の芸術の復興を「愚かにも単なる符号によって、かつてあったも

のをふたたひ刷呼び、戻そうとしている」（AnDaniel, 9. Marz 1802; H. S. I, 

S.13）と非難したので、あった。

そしてルンゲは「符号」という概念と並んで、、「ヒエログリフ」という概

念をしばしば使用する。

「さて私は、もう何年も前から互いに心の奥底を真に理解し合えるよ

うな言葉が本当に存在しているということに気がついていた。しかし

同時に、そのような言葉の本来の使用は、ほとんど完全になくなって

しまっているということ、そして、そのような文字は、 f可か不思i義な



アラベスクとヒエログリフ 55 

もの、また稀有なものとして保存され、模倣されているということ、

それどころか、それで昔何かが書き表されていたということを耳にし

たために、さまざまなやり方で組み合わされすらしているということ

に私は気づいた。そうしたものは、今なお自ら音を奏でているのでは

ないか？ だから、ことさら組み合わせるには及ばないのである。エ

ジプトの墓をすべて開けたとき、たくさんのヒエログリフが書かれて

いるのに、それがまったく理解できないことを人は嘆く。私が思うに、

精神（Geist）とすべてのものが、ヒエログリフの生きた形態さえもそ

こにいっしょに埋葬されているのでないとしたら、なんのために墓は

存在するのであろうか。J(Dresden, 1801; H. S. I, S. 5) 

「符号Jにも「ヒエログリフJにも、それが生み出された時代には、自然

の連関に対する、人聞の最も内奥の感情を表すことができる生き生きとし

た「精神」が宿っていた違いない。しかし、時を経るとその「精神jは去

ってしまう。それに気づくことなしいわば抜け殻となってしまったもの、

に固執する人々に対して、ルンゲの批判が向けられている。表現媒体は「死J

を繰り返すとルンゲは考えていたが、その一方で彼が希求していたのは、

永続性を持ち、人間によって「組み合わされる（zusammensetzen）」こと

がなくても「自ら音を奏ででいるJ(H. S. I, ebd.）、つまり自発的に神との

連関についてのメッセージを送ることのできるものなのだった。

「言葉とは、心へと届く言語であるばかりではないのです。それは人

間におけるひとつの力ですーその力は私たちのあらゆる働きかけなし

に、私たちの周りで作用します。J(An Maria, 3. September 1802; H. 

S. II, S. 147) 

自発的にメッセージを送ることのできる特別な表現媒体を、芸術上で実現



56 

させたいと彼は考えていた。「植物Jはルンゲにとって真の「符号Jであり

「ヒエログリフJであったが、しかし彼はそれらがこの時点では彼自身に

とってのみ特別なものであることに気づいていた。「しかし、花というもの

が、少なくとも私にとっては、おおいに理解し得る創造物であるというこ

とは明らかです。そして私としては、自分の一生をかけて本当に花の理解

に到りつくことができるのだし、賢明なやり方を用いさえすれば、きっと

それらを十分に理解することができるだろうと考えるべきでしょう。」（An

Tieck, 1. Dezember 1802: H. S. I, S. 2）「植物」は、ルンゲにとっては失わ

れた楽園を取り戻すことのできる鍵であり、彼は「アラベスクJという方

法を用いてそれを表現しようと試みるのである。

2-2. アラベスクについて

ルンゲが「アラベスクJという語を書簡の中で初めて使用したのは1801

年の7月だったが、 1748年から始められたボンベイの発掘による古代ロー

マ装飾の流行とともに、この語は特に造形芸術の分野において広く用いら

れるようになった。 1801年以前に出された事典を参照すると、アラベスク

はアラビア人が創作した、花や葉を用いた装飾や絵画を指し、当時は「グ

ロテスクJという言葉とほとんど同義で、あるとみなされていた12）。ゲーテ

は1789年に『アラベスクについて』13）という芸術論を発表したが、この論文

はアラベスクに対する定義を方向づける役割を果たした。ゲーテは古代人

のアラベスクの中に、「楽しみ、気楽さ、装飾への愛好J(VA S.193）とい

った、見る者に快い装飾としての性質を強く感じとる14）。ルンゲがこの論

文を目にしていたか否かは彼の書簡からは窺い知ることができないが、古

典主義的芸術に賛同し、『フ。ロピュレーエン』を愛読していた初期のルンゲ

の姿勢から、ゲーテに影響を受けたことは容易に想像できる。

ルンゲは1801年から『ナイティンゲールのレッスン』15）という作品を製



アラベスクとヒエログリフ 57 

作するにあたり、自分が「アラベスクに対しである特別な傾向を持ってい

るJ(An Per也es,6. September 1802; H. S. II, S. 152）と気づいたという。

アラベスクのどのような点にルンゲは惹かれたのか。やはりルンゲもゲー

テと同じように、アラベスクの持つ快い装飾性を第一に認める16）。アラベ

スクは「安らぎと愛が支配する」「室内装飾」（H.S. ebd.）であるとする。

しかし彼は、ただ単に美しい装飾を製作しようと考えていたのでは毛頭な

い。室内装飾を「小鳥を捕まえるための竿j(An Daniel, 13. Februar 1803; 

H. S. II, S. 200）とまで呼ぴ、自らの目指す芸術に他者を呼び込むための手

段として装飾を利用したのである。ルンゲはアラベスク装飾の持っさらな

る可能性に着目する。彼は『四つの時』を「壮大なアラベスク」（AnDaniel; 

16. Januar 1803; H. S. II, S.195）.と呼ぶ。そして、この作品に関して「四

つの主たる概念と全体を意図しているので、苦労することなく、軽やかな

アラベスクよって繋がりを生じさせることができるだろうJ(An Daniel, 

30. Januar 1803; H. S. I, S. 33）と考える。四つの主たる概念とは、「開花一

生成一誕生一消滅J(An Schildener, im Marz 1806; H. S. I, S. 66, 69）とい

うサイクルのことである。これは一日のことでもあるし、同時に一年、さ

らには世界の歴史にもあてはまる。永遠に循環寸る無限の連続性が表現さ

れる。例えば「朝」の枠絵においても、下から上に向かつて、植物から子

どもが生まれるモティーフが繰り返される。自由に軽快に、植物と子ども

のモティーフは絵画上で戯れ、子どもは楽器を吹き鳴らすなど遊戯性に溢

れている。しかし、これらのモティーフは決して無秩序に配置されている

のではなく、中心線を隔てて驚くほど厳密にシンメトリーをなしている。

ちなみにルンゲは『由ワの時』に触れて、画面の「数学的構成」（AnDaniel, 

16. Januar 1803; H. S. II, S.193）について言及している。ルンゲはこの作

品を描くにあたって、画面上に非常に細かい経緯線を引いてからモティー

フを配置していった17）。彼のアラベスクは、軽やかな外観を呈しながら、



58 

じつは厳しい規則性を保っているのである。また、ルンゲは『四つの時J

を油彩画にする構想、をたてるが、そこで次のように書く。

「最初の一枚（『朝j）に関してあなたにお願いしたいのは、それを朝

霧の中から立昇ってくる太陽のように、おおよそその効果において観

察してほしいということです。このようにして大地の球状の断面は、

朝焼けを背にした霧の中の遠くの山のように回転します。前景の形態

は、ただ背景に対するアラベスクとしてのみ、そのことを示唆してい

るのです。J(An Schildener, im Marz 1806; H. S. I, S. 68) 

ここで明らかになるのは、ルンゲが日の出の情景を花と子どもという形態

によって表現しなおし、それをアラベスクと呼んだということである。ル

ンゲにとってアラベスクとは枠絵に描かれた絵のみを指すのではない。ル

ンゲの兄ダニエルは、「内側の絵画により高次な精神的意義を結びつける」

(H. S. II, S. 474）働きを持った枠絵と内側の絵の関係を「アラベスク」と

呼んでいた。対応し合う二つのものが共鳴しながら和音を奏でるような関

係そのものを、ルンゲは「アラベスク」と呼んだのではないか。「私の中

のすでに幾千にもなる形態、晴れやかで風変わりな工夫、そして愛らしい

図像は、アラベスクによってしか実行され得ないのですj(An Perthes, 19. 

Dezember 1802; H. S. II, S. 187）というルンゲの言葉は、彼の芸術にとっ

て「アラベスクJ形式がどれほど重要なものであったのかを示している。

3. 『四つの時J「朝Jの描写について

では、実際に描かれた絵画ではどのような描写がなされたので、あろうか。

ルンゲ独自のアラベスクやヒエログリフの概念というものが強く前面に出

されている作品といえば、やはり『四つの時Jであろう。さて、ルンゲの

芸術において主要な「言葉Jないし「符号Jとなった「植物Jがどのよう



アラベスクとヒエログリフ 59 

に描かれているのかをみるために、「朝JMorgenを見てみよう。内側の絵

では植物モティーフとしてユリとパラが使用されている。ユリが純粋と処

女性、パラが愛を意味する伝統的アレゴリーであることに着目したい。ま

た、ルンゲの書簡の中ではユリがつねに「光jと結びつけて描写されてお

り、この作品では光り輝く朝日として描かれている。枠絵においては、下

から上に向かつて豊穣を表すロータスの葉、処女性を表すアマリリスが描

かれ、その上に再ぴユリが伸びている18）。そして枠絵では、枠絵下中央の

ウロポロスや、上中央のへブライ語のエホバの文字でつくられる神の目な

ど、宗教的アレゴリーが多用されている19）。つまりこうして実際に作品を

見てみると、この「朝Jという絵画上で、神や万物との連闘を表すための

「符号」、「ヒエログリフJが、伝統的な植物や宗教的アレゴリーとなって

いるのがわかる。それらがルンゲの考えていた、神ないし万物との連闘を

表現することができているかどうかは疑問であるが、ひとつひとつのモテ

ィーフが複雑な意味を持って絡み合っていることは感じ取ることができる。

案の定、この謎めいた作品が、学識のある人物によって歪曲して受け取ら

れたこともしばしばであり、それどころか、この理解し難い、新しい絵画

を生み出したルンゲに対して辛蝶な批判が浴ぴせられるようになる。ルン

ゲは「気が狂ってjいて、「芸術を処刑しようとしている」（AnDaniel, 10. 

Juli 1803; H. S. II, S. 222）とまで噂されるのである。

4. おわりに

ルンゲは『四つの時Jを見た人から個々のモティーフの説明を求められ、

それが非常に苦痛であることに初めて気づく。

「もし私が個々の細部を説明しようとすれば、私は自分を、主観を、

自らの客観的理性の前に置くことになります。するとそこからは、私



60 

の芸術家としての営為にとって、とてもみじめな事態が生じるに違い

ないのです。それは次のような事態です。あるひとつの偉大な理念を

象徴やヒエログリフを組み合わせることによって表現しようとし、そ

してそれらの表現の意味するところを明らかにしようとする人は、ヒ

エログリフをとっくに理解している単なる言葉としてみなし、音楽家

が自分の楽器の指使いを意識することがないのと同じように、それを

安易に扱わざるを得ないのです。そうなれば、どんなに彼があらゆる

細部を自分で生彩あるものとして生かそうとしても、他人に一つ一つ

の音符を説明しようとしても、彼は自分に対して生き生きとした造形

力を閉ざしてしまうことになるでしょう。（・・・・..〕私は、だれにでもす

ぐにわかるほど説明を明確にしたいと思ってはならないのです。J(An 

Daniel, 26. J uni 1803; H. S. I, S. 48) 

個々のモティーフをばらばらにではなく、絵画全体をひとつの象徴とし

て捉えるべきであるとルンゲは考えていた。しかし、他者になかなか理解

されないことがわかったルンゲは、自分にとって確固たる「言葉Jないし

「符号」であったはずの「植物」に対する自信が揺らいでしまう。書簡の

中で、繰り返し書かれていた「植物」についての言及が、 1803年の12月か

ら1805年の2月までまったくなされなくなるのである。しかしその後1810

年にこの世を去るまで、「植物Jやその他の宗教的アレゴリーを補強し、最

終的にそれに代わることができるものとして、ルンゲは「色彩Jの研究に

積極的に取り組むことになる。

ルンゲは、神や万物との内なる連闘を表現するような、真実の意味で敬

虞な芸術を生み出すために、それを語ることのできる「言葉」として「植

物」を選んだ。「植物」と人との聞の相似が、少なくともルンゲにとっては

明らかだったからである。また、それを絵画上に配置しようとするとき、



アラベスクとヒエログリフ 61 

軽やかで、、遊戯性に満ち溢れていながら、深遠な意義に結ぴつけることが

できるアラベスク装飾という手段をルンゲは選んだ、のだ‘った。書簡の中で

は言語というメディアを媒介として自らの芸術を模索したルンゲであった

が、他方では「ヒエログリフjという文字でありながらさまざまな意義を

秘めることができる象徴的な図像に憧れ、それらを用いることで全体とし

て自然の神秘的な連関、宇宙の秘儀を表現する絵画を目指したのだった。

ところが、実際に絵筆をとってみると、そこには他人には伝統的アレゴリ

ーとしてしか映らないものが描き出されてしまった。この理由を、うまく

説明することができなかったルンゲはしばし立ち止まってしまう。彼は生

涯、文字で表現できるものと図像で表現できるものとの落差に苦しみ続け

たと言ってよいだろう。そして、自らの希求する「新しい芸術」への道を

諦めることはなく、新たな可能性として「色彩」という手段に希望を見出

そうとした20）。 lしかし、道半ばにして芸術家としての完成を侠たずに、あ

まりにも早くこの世を去ってしまったのだ、った。

、主

1) この資料は、ルンゲの書簡やそれに対する返信、作品に対する彼自身に

よる描写などが二巻に収められており、ルンゲの良き理解者であり続けた

兄ダニエル・ルンゲが編纂したものである。 PhilippOtto Runge: H仇ter-

lassene Schri_βen. Hrsg. von <lessen altestem Bruder [Daniel Runge]. 

T. 1. 2. Faksimiledruck nach der Ausgabe von 1840-1841 [Verlag 

Friedrich Perthes, Hamburg]. Gottingen 1965.以下、Hs.と略記する。

この H.S.からの引用については、その箇所を本文中に引用文の後ろの括

弧内に記す。

2) Andreas Bli.ihm: Philipp Otto Runge und Casper David Friedrich. Im 

Lau/ der Zeit. M it Beitragen van Hanna Hohl und Werner Busch. Hrsg. 

von Andreas Bli.ihm. Amsterdam (Van Gogh Museum) 1996, S. 34任．

3) Ludwig Tieck: Franz Sternbalds Wanderungen. In: Tieck. Tieck’s 

Schriften. Hrsg. von Ludwig Tieck. Berlin. Faksimiledruck nach der 

Ausgabe von 1843 [Verlag G. Reimar, Berlin]. 1966. 



62 

4) これ以降、書簡の中で連関的自然体験の描写が頻繁に現れる。 Vgl.H.

S. I, S. 6, 7, 9, 15, H. S. II, S. 11, 14, 80, 122, 182, 197.ルンゲとティーク

の芸術観における影響関係に関しては Christa Franke: Phil争ρ0的
Ru時 E und die Ku拙胞nsicht，叫 Wαck仰向deγsund Tiecks. Malbur包
1974が詳しい。

5) 『遺稿集』において植物を用いた描写は圧倒的に多く、68箇所を数えた。

V gl. H. S. I, S. 15, 53, 223, H. S. II, S. 151, 156, 167, 182, 196など。

6) Vgl. H. S. I, S. 15, 16, 17, 20-21, 23, 26, 29, H. S. II, S. 188, 220. 

7) Vgl. H. S. I, S. 25, 77, 103, 185, 193, H. S. II, S. 99, 182, 156, 167, 220, 

238, 239, 252.ルンゲは植物の生長の中に、人間の成長だけでなく、芸術の

展開、歴史の発展にも相似の関係をみている。

8) 彼は『四つの時』の最初の下絵が完成したその翌月、 1803年1月にこの

絵の構想、を書いているが、そこではすでに配色された植物が想定されてい

た（Vgl. An Daniel, 30. J amtar 1803; H. S. I, S. 31ff.）。花と色彩の関係

について書かれた書簡については Vgl.H. S. I, S. 17, 245, 247, H. S. II, 

S. 220. 

9) ルンゲは「ヒエログリフJという語をあまり多く使用していないが、「言
葉J「符号J「言語」「アレゴリーJ「象徴Jといった語と密接に関連してい

ることが見受けられた。それらも含めて考える必要があり、引用箇所は32

箇所となった。 Vgl.H. S. I, S. 3-5, 11, 12, 18, 219, H. S. II, S. 91, 97; 147 

など。

10) An Pauline, April 1803; H. S. II, S. 208. 

11) 「符号Jだけでなく、「言葉」においてもルンゲは同じようなことを後
に述べている。「何かを口に出して言うと、それはもう私たちが考えたこ

とではなくなっています。言葉は、私たちの内なる感情の、単なる身体に

過ぎないのです。」 Vgl. An Pauline, April 1803; H. S. II, S. 208. 

12) Joh. Fri. Penther: Lexicon Architectonicum. Erster Teil einer aus-

j詰hrlichenAnleitung zur biirgerlichen Baukunst. Augsburg, 1744, S. 6a. 

Zitiert nach Karl Konrad Polheim: Die Arabeske. Ansichten und Ideen 

aus Friedrich Schlegel Poetik. Mlinchen 1966, S. 17ff. 

13) Johann Wolfgang Goethe: Von Arabeske. （以下 VAと略す。） In: 

Goethe. Siimtliche Werke. Munchner Ausgabe. Hrsg. von Hans J. Becker, 
u. a. Bd. 3.2. Mlinchen 1990, S. 191ff. （以下MAと略す。）ゲーテはこの

論文の中でヴァティカン宮殿のロッジアを飾ったラファエロの有名なア

ラベスクについても言及しているが、この『グロテスクjと題されたラフ



アラベスクとヒエログリフ 63 

アエロの作品からルンゲの『四つの時』が強く影響を受けているとの説が

ある。ルンゲ白身はラファエロのこの作品についてはまったく言及してい

ないのだが、似通ったモティーフが多く使用されていることからみてこ

の説が正しいのであろう。 Vgl.Peter-Klaus Schuster: Allegorien und 

Gelegenheitsarbeiten. In: Berner Hofmann: Runge in seiner Zeit. 

Mtinchen 1977, S. 106. 

14) ゲーテはこのようなアラベスクを芸術のひとつとみなしたが、それは彼

にとって、古代ギリシャ彫刻を模範とするような「真の芸術作品jの下位

に属するものだった。ゲーテの芸術観を端的に表した論として、 ，，Einfache

Nachahmung der Natur, Manier, Sty！.“In: MA. Ed. 3.2. Hrsg. von Hans 

J. Becker, u. a. Mtinchen 1990, S. 187 ff.を挙げておく。藤縄千州編『ド

イツロマン派全集別巻 ドイツロマン派画集』（国書刊行会） 1985年 31

ページ参照。

15) 藤縄千州編『ドイツロマン派全集別巻 ドイツロマン派画集』 国書刊

行会 1985年 31ページ参照。

16) An Daniel, 17. Juli 1801; H. S. II, S. 76.『遺稿集』において、アラベス

クとその装飾について書かれた箇所は13箇所見受けられた。 Vgl.H. S. I, 

S. 27, 33. 68, 175, 176, 223, H. S. II, 76, 141, 143, 152, 187-188, 193, 200. 

17) Vgl. Hofmann: a. a. 0., S. 196 199. 

18) 彼の f植物」を伝統的アレゴリーとしてみる解釈については、 vgl.

Rudolf M. Bisanz: German Romanticism and PhilipρOtto Runge. A 

study in nineteenth-centuη1 art theory and iconography. Northern 

Illinois University Press 1970, S. 106ff. 

19) 枠絵に描かれたモティーフについては、ルンゲの兄ダニエルの描写を参

考にした。 Vgl. H. S. I, S. 227ff. 

20) 彼は色彩の三原色を三位一体の象徴として捉え、さらに光と閣にも宗教

的・象徴的価値を見出し、独自の色彩論を展開した。 Vgl. Philipp Otto 

Runge: Farben-Kugel oder Construction des Verhiiltnisses aller Mis司

chungen der Farben zu einandrer, und ihrer vorstiindigen Affinitiit. 

Hamburg 1810. 

（大学院後期課程学生）



64 

SUM乱1ARY

Arabeske und Hieroglyphe 
一－Zu den Kunstansichten bei Philipp Otto Runge -

Shino YOKOUCHI 

Philipp Otto Runge (1777-1810) wahlte als Motiv seiner neuen 
religiδsen Kunst”die Blumen“， um mit ihnen einen Zusammenhang mit 
Gott und Allem in der N atur ausdrticken zu kδnnen, weil er bei”den 
Blumen“deutlich eine Analogie zu den Menschen ftihlen konnte. Runge 
hat bei der Komposition seiner Blumen”Arabeske“benutzt, die mit 
Leichtigkeit und Spiel erftillt sich mit ernstem Sinn verbinden kann. 
Einerseits suchte Runge in seinen Briefen <lurch das Medium des 

W ortes nach seiner eigenen Kunst, andererseits hegte er starke 
Sehnsucht nach der ,,Hieroglyphe“， die er als W orte und gleichzeitig 
als symbolische und mit verschiedenem Sinn verbindende Bilder betra-
chtete, und wlinschte sich, damit einen mystischen Zusammenhang in 
der N atur auszudrticken. Aber als er tatsachlich versuchte, Blumen in 
solcher Weise zu malen, flossen traditionelle Allegorien unabsichtlich 
in seine Kunstwerke mit ein. Er war selbst aufgewtihlt, weil er keinen 
deutlichen Grund daftir finden und den anderen dazu keine Erklarung 
geben konnte. Danach qualte er sich standig wegen des Zwiespalts 
zwischen dem mit Worten Erklarbaren und dem mit Bildern Ausdrlick-
baren. Aber er gab seine von ihm erhoffte Kunst nie auf und setzte 
seine nachste Hoffnung auf die ,,Farben“. Doch musste er leider vor 
der Vollendung seiner Kunst allzu frlih diese Welt verlassen. 

キーワード：アラベスク ヒエログリフ ロマン主義文字と図像


