
Title フィラレーテと15世紀イタリアの文化 : ローマ聖ピ
エトロ大聖堂扉

Author(s) 若山, 映子

Citation 待兼山論叢. 美学篇. 1977, 10, p. 39-60

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/48113

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



フィラレーテと15世紀イタリアの文化

ローマ聖ピエトロ大聖堂扉

若 山 峡 子

一一一フィラレーテのフ．ロンズ事個麗1) 

ヴァザーリに（operain cosi sciagurata maniera （何ともひどい様式の作

品）〉と評され、ボッタリからも手厳しく批判されたローマの聖ピエトロ大

聖堂のブイラレーテのプロンズ扉が客観的立場で見直されるようになった
(1) 

のは、遠い昔のことではない。中世の非写実的・反自然主義的様式から脱

L、ミケランジ‘エロのそれに至るまでの造形様式の変遷こそ芸術の完成へ

の道寝であったと確信するヴァザーリの目には、フィラレーテの扉l土、正

にこの発展途上に突然変異的に現われた愚作としか映らず、また18世紀の

入ボッタリにとっても 論外の作品でしかなかったのである。もしも教皇

エウジェニウスIV世や彼の側近逮に芸術を解する自があったならば、ドナ

テッロやプルネッレスキを差し置いて、フィラレーテに扉制作を委ねるよ

うなことはしなかったであろうにと、ヴァザーリは嘆いている。

1401年、フィレンツェの詑礼堂第二の扉の制作者を決定するための作品

公募の際、首席をギベルティに譲り、以後は建築にのみ専心したと言われ

るプルネッレスキは別としても、当時、ドナテッロやギベルティは、事実、

透視図法を用いることによって、現実空間の奥行きを厚みの限定された浮

彫彫刻に視覚的に再現し、そしてまた、人間の内面に揺れ動く感情を、形

象、構図といった造形手段をもって具体的に表現すべく、画面の合理的な

分割構成を試みて、新しい彫刻の在り方を開拓しつつあったo一方フィラ

レーテの扉のパネルでは透視図法は無視され、そこに現われるキリスト、



40 

聖母、パウロ、ベトロの正面向きの姿態には人体らしい豊かな肉付けも動

的要素もほとんど見られない。顔面にも冷厳そのものと言える国い表現が

採られ、顔の搬や頭髪、髭の表わし方、手の甲の血管の隆起などは彫金の

文様のように細密に繊細な線で刻み込まれている。ゆったりと幾重にも繰

り返し引かれた拠物線状の衣の壁も写実の否定である。これらは図式化さ

れたピザンティン美術的性格を如実に現わしているといえよう。ベトロ殉

教図のパネJV個版3）では、遠景も近景もただ単に上下左右に分割された一

平面上に並列して表わされ、シーモアー氏の指摘するように匂.37）、群衆の

姿はローマのトライアヌス柱に見られる様式にも似て狭い空間に重なりあ

って表現され、更に建造物とλ物像との、そして遠景と近禁との物理的・

合理的大小の比例関係は無視されている。それは15世紀にようやく確立し

てきた幾何学遠近構図法を根底から覆す描法である。また十字架に逆さに

釘づけられるべトロと釘を打ち込む4人の刑執行人の姿は左右相称の静的

構図で処理され、そこには、一人の人間の苦悩のドラマを表現じようとす

るのではなく、喜怒哀楽を超越した別の世界から淡々と殉教という事実を

記録・叙述しようとする作者の意図がうかがえるc

こうした技法、様式を採るこの扉がローマ・カトリック聖庁の大聖堂正

面入口に作られたことは、しかじ、来たしてヴァザーリが信ずるように、

エウジェニウス百世の芸術lニ対する無頓着さとその側近遠の無理解、そじ

て時代の新Lい波に乗り得なかったフィラレーテの芸術家としての力量不

足が生みだした不祥事であったのであろうか。エウジェニウス百世側近の

中には、 1403年以来教皇庁車属であった古典文化研究者ポァジョ・プラッ

チョリーニを初めとして、ルネッサシス期最初の芸術開論家であり自らも

絵画をたしなみ建築設計をし、絵画論、彫像論、建築論を執筆、後世の芸

術家活動の指針ともなったレオン・パッティスタ・アルベルティが1431年

から、また古代ローマ文化の研究に少なからず貢献したフラヴィオ・ピ寸
ウマニス

ンドが1433年からその姿を見せている。 15世紀の芸術はこうした人文主義
ティ

者逮と芸術家逮どの協力lニよって初めて全盛期を迎えたとも言えるのであ



フィラレーテと15世紀イタリアの文化 41 

る。そしてフィラレーテがブラッチョリーニと知己の問中両であったこと、

アルベルティとも友情関係にあり、更にギリシア研究にも精通していたフ

ランチェスコ・フィレルフォとも深い親交を結んでいたこと、またラッザ

ローニとムニョスによればフラヴイオ・ピオンドこそこの扉の構想の協力

者であったに違いない（p.70）こと等を、この作品の検討にあたって考慮に
'2) 

入れなければならないであろう。

私はこの扉がエウジェニウス百世の芸術に対する無関心の所産であると

は考えず、むしろ彼の、現実の世界情勢を見極めた政治家としての、そし

て芸術擁護者としての、明確な態度・信条・主義主張の表出の場であり、

彼がその信条を聖ピエトロ犬聖堂の入口という場所に可視化するためにフイ

ラレーテを意図的に選び、フィラレーテは会得した図像・表現様式の知識

と身についた職人技術とを駆使してこの教会の権威者の意向を的確に具現

したものであると確信する。

ここではそれ故に扉に現われた主題を図像と様式の面から検討し、この

作品が制作された時代の背景を見、またフィラレーテが後に著した「建築

の書」を参考にしながら、この扉が表わそうとするものの解明を図りたい。

15世紀は、古典文化の再発見と再評価とが、当時猷州各地に勃興しつつ

あった民族独立の気運、ひいては人間個人の偉大さとその果てしない可能

性の自覚に結びつくことによって造形創作活動の主軸となり、人間の技を

神の創造に対応せしめんとした芸術家達が、時間・空間を超克した表現の

探究を志向した時代であった。（アルベルティ「絵画論」参照） この個性の自覚こ

そ芸術を以前にもまして一層多様なものとする契機であった。そしてこの

芸術の多様性はヴァザーリ流の芸術観では到底客観的に捉え得るものでは

なかった。自然主義的作品を良しとする彼には、フィラレーテの扉がその

独特な図像・様式によって、不可視な思想、・理念を限られた空間の中で適

宜に形象化し、人間の創造の可能性を証明したのが理解できず、その正当

な評価もし得なかった。このヴァザーリのフィラレーテ観は今日もなお美

術史家に少なからぬ影響を及ぼしているのである。



42 

一一扉の図像ー←

扉は一対でそれぞれに縦に並んだ3つの矩形の額縁の中に主要パネルが

配され、中段矩形の上下には帯状にエウジェニウス教皇在位中の出来事が
(3) 

彫られ、その全体が構成する縦長の矩形の周囲は、アカンサスの葉が円形

を描く連続文様で飾られ、その聞にはローマ時代のメダイヨンやカメオの

様式を模する横向きの人頭や、オヴイディウス、リヴィウス、ヴェルギリ

ウスらの作品から採られた神話や、イソップ物語などの小場面が挿入され
(4) (5) 

ている。この縁飾りの図像研究は美術史家達により繰り返し試みられた。

本研究では、この縁飾の内側の浮彫に焦点をあてて考察を進めてゆく。

まず正面左側の扉の上段矩形内の図像である。獅子の足とアカンサスの

葉で飾られた玉座についたキリストが右手で祝福を与え左手では大腿部に

聞かれた書物を立てて支えている。その姿態はほぼ完全に正面を向き、た

だわずかに右肩の方に傾いた頭が動きを示している。その頭の傾斜との均

衡を保つように衣文の流れが構成されている。両肩に垂れる長髪、口髭、

顎嶺とに固まれたその顔の表情は年齢を想定し難い。王座の台座には

{SALVATOR MUND！）と書かれ、この玉座につく者が救世主キリストで

あることを示している。が、一方、左手で聞かれた書物を支え右手で祝福

を与える正面向きのキリストは伝統的ビザンティン芸術に見られる一切の

支配者「PANTOKRATOR」である。更に年齢を想定し難い顔で表わされ

たことによって、キリストが永遠なる神「ANTIQUUS DIERUM」（ダニエ

ル書7章）とーなる、全権能を与えられた（ヨハネ福音書10章29-30節）「人の子」

であることを示している。彼は死と再生を象徴する獅子とアカンサスが形
(6) 

作る王座につくことによって 復活の勝利者として表わされている。そし

てパウロが言うように、この「永遠なる神の似姿であり永遠に存在し全権

能を有し教会の均しらであり最初に死者の中からよみがえった」（コロサイ人

への書簡1章15節以下）キリストの祝福と思恵が、その下の矩形内に立つキリス

トの復活の証人（コリント人への第ーの書簡15章12節以下）であるパウロへと直接流



フィラレーテと15世紀イタリアの文化 43 

れる。

中段の矩形にはパウロが彼自身の象徴である高杯「VAS ELECTIO-

NIS」の横に殉教の象徴の剣を右手に、左手に書物を抱えて直立している。

使徒行録9章15-16節によれば、主キリストは、回心したサウロ（後のパウロ）

を受け入れるようにとアナニアに告げた。 〈彼l土私が選んだ器である。私

の名を異邦人や王達、イスラエルの子らにもたらすのは彼である。私の名

のためにどれほどの辛苦を耐え忍ばねばならないかを私は彼に示そう〉と。

この器の中では生命をかたどる植物が花咲き、その花には聖霊を象徴する

鳩が留まっている。異邦人への宣教の道具として選ばれたパウロは神の導

きによりローマへの道をたどり、福音を伝えた後ネロ皇帝の時ローマ市民

として斬首刑に処せられた。そして〈私のために命を失う者は命を見出す

であろう〉（マテオ福音書10章39節）とのキリストの約束のとおり永遠の生命を

得たのである。

ここに表わされたパウロの剣は大きく、その刃先は確固たる決意を表わ

すかのように真直ぐ上向きにたてられている。信仰の兵士パウロは、ここ

では異端と異教に対決する教会の指揮者である。この意味においてこのパ

ネルの下のレリーフ「シジスモンドの戴冠」との関連が自ずから明らかに

なる。シジスモンドは教会内分裂の正常化に、また教会と異端者・異教者

との戦いに重要な役割を果たした。ハンガリア王シジスモンドは1433年5

月31日、キリストの代理者エウジェニウス百世の手で神聖ローマ皇帝の冠

を受けたわけであるが、これもまた、「あらゆる権威者は神の聖旨によって

たてられるが故に権威者への服従は義務である」というパウロの言葉（ロー

マ人への書簡13章1-7節）を想起させる。更にキリストとパウロのパネルの聞の

浮彫は、オスマン・トルコの西方進出を防ぎ、キリスト教世界の東の砦を

守り、ローマ教会との400年にわたる分裂に終止符を打とうと、エウジェ

ニウス百世の呼びかけに応じてフェッラーラ公会議に参列すべくイタリア

を訪れたピザンティン帝国皇帝とギリシア教会主教の旅及び彼らと教皇と

の会見を表わしている。ここにもパウロの、キリスト者の内部分裂を戒め、



44 

キリストにおける一致を説く言葉（コリント人への第一の書簡1章10-13節及び3章）

が想い起こされるのである。

下段の矩形内にはパウロの殉教に関する一連の場面のパネルが配されて

いる（図版2）。左の破風のある建物の中に皇帝が坐し、兵士に指示を与えて

いる。外には捕われのパウロと兵士達が一群を成し、 このグループと、右

端で脆き合掌するパウロ及び剣を左肩後方に振り上げる首斬役人のグルー

プとが、馬上の数人の役人の姿によって結びつけられている。背景は岩山

で、その上方には10羽の鳥の聞にパウロが光に包まれて、山上に脆き両手

を前方に差しのべるプラウティッラという名の寡婦の前に出現する。山の

木々の聞には種々の野獣が精轍な描写で表現されている。

対称的に配置されたベトロ殉教図のパネルに比べると、 このパネルの空

間処理はより合理的であり、パネル下部の表現は非常に薄いレリーフであ

るにもかかわらず、重なり合う人物聞の距離が感じられる。首斬役人の姿

勢はアンドレア・ピザーノによるフィレンツェ洗礼堂扉の洗者ヨハネ斬首

のパネルのそれとほぼ左右相称の構図をとるが、前に踏み出した右足に重
(7) 

心をかけるフイラレーテのそれはより躍動的である。シーモアー氏はプラ

ウテイッラに出現するパウロの部分とギベルティのフィレンツェ洗礼堂の

「天国の扉」にみられるアダムとエヴァの労働の画面とを比較して、フィ

ラレーテの浮彫における造形空間の現実味の欠如を指摘した（p.37) が、ギ

ベルティの空間は、旧約聖書の物語を再現する舞台としてのそれであり、

フィラレーテの画面はより観念的空間である。そして15-16世紀の造形空間

は、現実空間の模倣が試みられた時でさえ、 しばしば観念の形象化の場と

してとらえられたことを念頭に置いて作品に対するべきであろう。

フィラレーテは「建築の書」の23章（ff.179r.-180r.）に、アルベルティの

「絵画論」第2章に見られた意見を更に押し進めて、造形芸術において歴

史上の人物あるいは神話の場面、鳥獣魚に至る諸物を表わす場合、その人

物や形態を的確な図像で表現すべきことを力説しているが、 この扉には彼

のこうした考え方が余すところなく披涯されている。



45 フィラレーテと15世紀イタリアの文化

玉座のキリストと対称的位置に、キリストを胎内に宿した聖母マリアが

両手を胸に玉座に腰をおろしている。マリアの背後は、キリスト、パウロ、

GRATIA ペトロのそれとは異なり壁寵になっている。台座には

PLENA+D・［DOMINUS]TECUM）と書かれている。壁寵の前の玉座

の聖母は神の「み言葉」キリストを宿す公教会である。そしてその下の矩

(AVE 

形には、キリストから直接天国の鍵を手渡され、キリストの代理者として

の権能を授けられ、教会の指導者に任じられたベトロが、その右手の鍵を

脆くエウジ、エ三ウスN世に渡している。エウジェニウス教皇の姿は位階的

このパネルがエウジェ表現に従いペトロの姿に比して縮少されているが、

ニウス百世こそベトロの正統な後継者であることを示しているのは明らか

である。

中段矩形内のパウロもペトロも、その様式において、現在ラヴェンナの

大司教館附属博物館蔵のマクシミリアヌス司教座の前板の、コンスタンティ

ノポリスの彫刻師の手に成ると推測される「洗礼者ヨハネと 4福音書家」

フィラレーテの扉はそのの象牙製浮彫に近似している。シーモアー氏は、

図像・様式のみならず扉全体の構図も現在パリ国立図書館蔵の初期キリス

ト教美術に属する象牙製のアナスタシウスの聖画板等に類似していること

を指摘している。（p.38）フィラレーテがこうした前例に着想を得た可能性は

これらの作品には見フイラレーテの扉の構図には、大きい。しかし一方、

i
i
j
j
j
 

j
i
j
1
5
1〓
〓

：

：

！

このことられなかった方法による観念の明確な具現化が試みられている。

は後で述べることにして、図像の考察を続けよう。

下段はベトロの殉教図パネルである。（図版3）画面はテベレ河の流れによ

って上下2段に分かたれラ下方左にピラミッドを背に兜をつけた女神ロー

マが左手に軍神の小像を持ち右手を槍にかけて別の兜の上に腰掛けている。

川は流れくる盾、鎧、兜で満ちている。川の手前には1本φ大木（図版6)

と2棟の建造物が配置されている。画面右上には宮殿内にネロ皇帝と数人

の従者の姿が見える。宮殿外の、兵士に固まれて刑場に引かれてゆくべト

ロには騎馬の行列が先行し、その行列はパネル左上部のベトロ傑刑の図を



46 

中心にして楕円形を描く一群の兵士へと続いている。この、礁刑のベトロ

を中にして騎兵と歩兵が楕円を描く行列は、アントニヌス・ピウス帝記念
(8) 

柱の基台の「葬祭行列」の構図 を連想させる。先に見た女神ローマの姿

もこの記念柱基台の他の一面の浮彫を努髭させる。フィラレーテはベトロ

殉教図制作にあたりこの記念柱の図像を借用したので、あろう。彼がニの記

念住を熟知していたことは「建築の書」 f.7r. f.57r.によっても明らかであ

る。ネロ皇帝の館の装飾はコンスタンティヌス帝凱旋門に組み込まれたレ

リーフや、フィラレーテが「建築の書」 f.143r.で「悪徳の館」の装飾に用

いようとするファウヌス・サテュロスを主題としたパネル、皇帝のメダイ

ヨン、皇帝を表わす鷲の浮彫等である。

残りの2つの帯状浮彫は東方諸教会とローマ教会の一致に関するエピソ

ードによって構成されている。ペトロとエゥ：ジェニウス教皇の在るパネル

の上には公会議の一集会の様子及びパレオロゴスのヨハンネス唖世のヴェ

ネツィアからの帰国の模様が、下にはエウジェニウス百世から教会一致の

契約の書を受けるエジプトの聖アントニウス修道院長アンドレア及び彼の

1441年のローマ訪門（ラツザローニとムニョス、 p.28）が描かれている。

エウジェニウス百世教皇のもとで、久しくローマと検を分かっていた東

方諸教会は、フィレンツェ公会議において、ペトロの後継者たる教皇を首

長とする母なるローマ教会への帰属を受諾、ここに両教会の一致が実現し

たのであった。そしてこの一致は、キリストを信仰する者のキリストにお

ける一致ということと共に、エウジェニウス百世を唯一人の正統なキリス

トの代理者としてキリスト教世界が認めたことを示している。コンスタン

ツ公会議派の司教団がエウジェニウス百世の教皇権の剥奪を宣言し対立教

皇フエリックスV世をたて、再び西方教会内分裂を引き起こしたのは、こ

の記念すべき教会一致調印の時を数日遡る1439年6月25日のことであった。

そしてフィラレーテの扉が完成した1445年には、フエリックスV世ぱ未だ

退位の気配すら見せていなかったのである。

扉の図像に託されたエウジェニウス教皇の意図を的確に把握するために、



フィラレーテと15世紀イタリアの文化 47 

14世紀から15世紀にかけての歴史的背景を考察しよう。

教会の内憂外患と公会議（9)_

15世紀初頭はローマ教会にとってキリスト教世界での精神的権威の回復

と政治的・社会的権力基盤の確立の時代であった。

顧みれば、アヴィニョンの教皇捕囚時代を通じて、次第に顕著になった
ネポティズモ

教会内の閥族主義や教皇の統治権の撞用に対して、教会にキリストの福音

の実践を呼びかける声は漸次各地にあがり、教皇庁内の刷新と改善を意図

する、教皇庁のローマ帰還の希求は、教会に対するフランスの影響力の衰

退に比例して高まっていった。かくて1376年、グレゴリウスE世はようや

くローマに聖庁を戻したものの1378年に逝去、次期教皇に選出されたパー

リ出身のウルパヌス刊世に不満を持ったフランス司教団はアヴィニョンに

対立教皇クレメンス噛世を推し、西方キリスト教会の大分裂時代がここに

始まった。殴州世界は2人の教皇をそれぞれ支持する諸国で2分され、政

治的混迷に突入してしまった。更に、教皇の統治権に疑問を抱き、民族意

識に目覚めた一部の神学者・哲学者達の宗教理念の主張は異端という刻印

を押されながらも衰えることなく広まり、ドメニコ会の宗教裁判の実施も

異端者回心に効少なかった。異端の主張はオックスフォードの神学者ウイッ

クリフによって代表される。 それは教皇の統治権の否定であり、 また信

仰と宗教的実践とは聖書にのみよるべきであり典礼の伝承や教皇の決定す

る慣例によるべきでないとする立場であった。彼の理論は他民族の支配下

にあったフランドル、ボヘミア地方で広く受け入れられ、中でも、民族独

立の精神に基づく社会・経済構想による理想的民主国家の確立を旗印にす

るプラハ大学学長フスを指導者とした一団は、内部分裂を繰り返す教会の

権威を脅かす強大な力となっていた。 1414年11月から、 1418年にわたり、

教会分裂の事態を収拾すべくハンガリア王シジスモンドの尽力によって開

かれたコンスタンツ公会議は1415年7月6日フスを異端者として火刑に処

してしまった。こうしてカトリック教会と、教会権力の前に無力で、あった



48 

シジスモンド王とに対するフス支持者の強い抗議の態度は、血の対決の口

火となったのである。

コンスタンツ公会議の結果、ょうやく教会内分裂に終止符が打たれ、新

たに選出されたマルティヌスV世は1420年9月9日にローマに入ったが、

この時この「永遠の都」は全く見る影もなく荒廃していた。

マルティヌスV世は直ちにフス派に対する異端制圧部隊の派遣と、教会

堂の再建・修復、ローマの整備等をもってローマ教会の指導権の再確立に

乗り出した。更に当時強大な勢力をもって西方に進軍・侵略を続け、ビザ

ンティン帝国、神聖ローマ帝国を脅かしていたオスマン・トルコへの対策

も急を要する課題であった。シジスモンドの要請のもとに対トルコ十字軍

がここに結成されたのである。

ゴンスタンツ公会議に続くパーゼ、ル公会議開催を前にしてマルティヌス

V世は逝去、 1431年3月3日教皇に選出されたアウグスティヌス会士ガブ

リエル・コンドウルメールこそエウジ、ェニウス百世である。

エウジ、ェニウス教皇の特使、チェーザレ・チェザリアーニ枢機卿を議長

として開かれたパーゼル公会議は、いわばコンスタンツ公会議の落とし子

であった。 3人の教皇連立という事態の収拾のためやむなく、公会議が教

皇に優越するとの決議をとったコンスタンツ公会議であったが、この決議

内容に固執する司教団は教皇に執劫に対立し続けた。そしてコンスタンツ

公会議の提唱者であり、またエウジェニウスの子により戴冠されたばかり

のシジスモンド皇帝の尽力にもかかわらず、公会議派司教団のローマ教皇

への帰属は実現しなかった。こうした状況のもとで建設的な討議は不可能

であった。しかも公会議は東方教会との一致団結を図るという緊急課題を

擁していた。そこでエウジェニウスN世は公会議場をローマにも近く、東

方教会代表団にとっても交通の便がよいイタリアの町に移すことを決定し

た。教皇の権威剥奪を図る公会議派司教団によって集会の続けられていた

パーゼルを後にした教皇派司教団は、ローマの民衆の暴動を逃れて1434年

6月4日以降フイレンツェに滞在していたエウジ、エニウス教皇と側近のも



フィラレーテと15世紀イタリアの文化 49 

とに帰り、いよいよ1438年1月8日をもってフェッラーラ公会議の開会が

宣言された。

ピザンティン帝国皇帝パレオロゴスのヨハンネス咽世とギリシア教会主

教ヨーゼフE世らの一行は3月にフェッラーラに到着したが、 彼らの要請で

公会議は実際には10月まで聞かれなかった。そして間もなくフエツラーラ

に疫病が流行し、 1439年1月10日公会議場はフィレシツェに移された。
ちち こ

守

、ー

こで2教会の教義上の問題点である「聖父と聖子と聖霊」 の関係、聖体に

関する問題、煉獄の問題、「教皇」の定義等が取り上げられ、 「聖霊は本質

的にーなる皇女と草子から永遠に発出する」、また「教皇は、キリストから

ペトロに与えられた全権の継承者であり、 かっ全教会の長にして教父なる

ペトロの後継者である」等、ローマ教会側の教義にギリシア教会が同意を

示すことで両教会の一致が7月6日に成立、そしてギリシア代表団帰国後

8月にはアルメニア教会代表団が訪伊、 11月22日調印、エジプトのコプト

教会の調印は1440年2月4日に、 シリア教会は1444年4月30日にと、次々

と離散していた兄弟達がエウジェニウス百世をキリスト教会の首長と認め

て、ローマ教会に帰属したのである。

1443年9月28日エウジェニウス百世は信仰の勝利者としてローマに凱旋、

公会議派司教団やフエリックスV世に対して、はっきりと自分の正統性を

謡い、キリストへの信仰と兄弟達との一致に生きた第2のパウロとしての、

そして教会の2本の柱であるべトロとパウロの殉教の地ローマの聖庁に在

り、ベトロに与えられた全権能を正統に継承する者としての自らの立場を

1445年に完成をみたフィラレーテの扉をもって表明したのである。

ジル氏も言っているように、質実剛健なエウジェニウス百世は〈ローマ

の美化よりローマの再建のために尽くした〉のであった。

一一軍の様式の意味一一

私達は今、扉の図像の意味するところを見てきた。それと扉の様式との

関連性を解明する必要があろう。



50 

アントニヌス・ピウス帝記念柱基台の「葬祭行列」の図像・構図を借用

したと思われるペトロの殉教図の様式解釈には辻成史氏の「イデアの宿り」

（新潮社1976年）にみられる・この記念柱基台の解釈を転用することが可能であ

ろう。この浮彫が時間的推移を表わす2場面を 1画面に、しかも 1瞬の出

来事を捉えたかのように表現していることについて、 〈方形画面という、

物語の表現には不適切な形状の画面に物語を押し込んだという事実｝を指

摘し（p.142）、このように表現されたものは (1つの歴史的出来事でありな

がら歴史的ではなく、物語でありながら物語的ではない。なぜなら、歴史

とか物語がこの「現」の世界に成立するもっとも基本的な条件は「時」で

ある。その F時」がここでは意図的に不明瞭にされてしまっているからで

ある。時を異にする2つの場面を重ね合せて表わすいわゆる「同時表現」

を可能にしているのは、転々する「時」の経過を、永久に静止したこの画

面空間に定着させよラという、まったく非合理的な努力なのである。一一中

略一一この奇妙な作品に托された創作者の意図は「時」に対立するところ
アイオン

の「永遠」への志向である。｝ (p. 143）と分析する。そして「時」を背後に

追いやり脱時間的「観念」を表現しようとするこの芸術は〈強大な超越的

皇帝権力の夢と結び、合った永遠のイデアへの志向｝ (p. 144）の所産であると

結論づける。

ペトロ殉教は単なる史実として捉えられているのではない。殉教という

事実を通じてキリストへの信仰、永遠への信頼を示している。そしてこの

信仰こそ教会の本質を成すものであり、聖霊によって永遠に養い続けられ

る教会の生命なのである。

ピザンティン芸術に似て動きが少なく自然らしさを欠いた人体表現、様

式化されたキリストや聖母等も、その対称的な構図もまた〈自然の偶有性、

不均衡などをすべて斥けた、永遠に静止する超個性的な｝ (p. 230）像の表現

であると見ることが出来ょう。 4大パネルの人像の量感の欠如が意図的な

ものであることは、その背景の処理方法によっても解る。そこでは錯覚的

空間表現は排除され、教会堂を象徴する聖母の背後の壁寵でさえも、故意



フィラレーテと15世紀イタリアの文化

(l曲
に透視図法を避けているのである。

51 

一方、帯状レリーフでは、パネルのピザンティン的様式との極端な違和

感を抑え、更に人物の表情の個性を表わすために人物像の頭部は誇張され、

身体のプロポーションはくずされてはいるが、空間の表現、人物の動きに

比較的自然な表現が採られている。それはこれらのフリーズが、パネルの

表わさんとするものと異なり、エウジェニウス百世の偉業を記念するため

の史実の記録といった性格をより強調しているからであろう。

ジヨットーの出現により絵画が人間的な生命に満ち溢れるものとなった

という一般的な見方は誤りとは言えない。 しかしそのジヨット一芸術にお

いでさえ、外典・正典福音書、聖人伝の絵解き的性格の作品に見られる人

間昧ある表現と、公審判の図やパントクラトールのキリストに見られる図

式化された位階的なそして感情を抑えた表現との明確な使い分けがあるの

を見落しではならない。宗教芸術におけるこうした二様式の使い分けは15

世紀の終りに近づくまでごく自然に行われていた。それ故にキリスト教会

の信仰箇条、信仰の奥義、公教会の使命と権能を形象化したフィラレーテ

の扉が反自然主義的様式を採ったのは何ら不合理なことではなかった。旧

とは全く異った制作約聖書の物語を絵解きするギベルティの「天国の扉」
(11) 

意図を持ったこの扉は むしろ、 lブロンズ扉にはそれまでは試みらlれなか

った象牙彫刻のあるいは彫金の技法や七宝焼の技術さえあ採り入れられた
(12) 

画期的な作品であったと言えるのではないだろうか。小品に用いられた技

法は今や扉という大作に応用され、 しかもその効果を一段と発揮したので

ある。それを成さしめたのは人文主義の思想、すなわち人間の技の可能性

の誇示以外の何であったろうか。人文主義的な要素、それはこの扉全体の

構図にも顕著に現われている。キリストと聖母のあるパネルは、最も調和

のとれた矩形としてルネッサンスの芸術家達が好んで、構図に用いた黄金矩

形である。黄金矩形についてはアルベルティもフィラレーテも著書の中で

具体的に述べてはいない。 しかしフィラレーテの「建築の書」のグラッシ

女史の序論（pp.LXXVII-LXXVill）も示すように、 フィラレーテは黄金矩形を



52 

建築の構想、に採用している。パウロとペトロの像の背丈はこの上段パネル

の高さに等しい。最も美しい比例を持つ矩形にキリストとその教会とを配

することによってその完全性と徳を象徴せしめている。そして教会の2本

の柱であるべトロとパウロの姿にこの比例を暗に示すことによって、彼ら

を包むキリストの，恩恵と彼らの聖4患を表わしているのであろう。しかしそ

れではどのようにしてこの構想はうまれたのであろうか。

1433年、エウジェニウス教皇が未だローマに在った時フィラレーテに扉

を依頼したと言われている。事実フィラレーテは同年5月のシジスモンド
A (13) 

のローマ訪問に居合わせている。しかしながら扉の図像は明らかに1439年

以降に最終構想、が練られたことを物語っている。扉カ＇11時員された1433年か
ら1439年までのフィラレーテの行動はつまびらかでない。

「建築の書」第2章（f.7v.）にフィラレーテは建築家と依頼者を母と父に

誓え、子である建物を造るために両者の協力が不可欠であり、また母が子

を胎内に7ヶ月あるいは9ヶ月宿すように建築家はプランをじっくり練り

上げねばならぬと書いている。ニッコロ・フォルテブラッチの反乱がおこ

り、ヱウジェニウス百世が余儀なくローマを去る決心をした時は、多分フ

イラレーテがようやく扉のパネル制作に入った頃であったと思われる。こ

うして仕事は中断され、エウジェニウス教皇が教会一致の偉業に成功を収

めた1439年以降に全く新たな構図の着想が得られたと考えるのが妥当であ

ろう。現在の扉全体の図像に論理的な統ーが認められ、それぞれのパネル

やフリーズの聞に秩序だった関連性が見られることはそれ以外の推論の可

能性を否定する。扉の初案は果たしてどのようなものであったろう。

現在の扉を観察すると上二段のパネルは相称的構成である。一方下段パ

ネルは、ペトロ殉教図がパネル全体に小さな人物を上下に重ねて全面に配

しているのに対して、パウロ殉教図の人物像は比較的大きくなり、しかも

このパネル上部はパウロと鳥を配した空間で構成されており、両パネルの

造形解釈には多少の相違が認められる。またベトロ殉教図のネロの館（図版

5）とパウロ殉教図のそれ（図版4）との聞の着想にも、前者が壁面を広くと



53 フィラレーテと15世紀イタリアの文化

りそこに多数の古代ローマ風の装飾パネルを所狭しとはめ込んで、いるのに

対し、後者はより簡素にまとめられているというように明らかに差異がみ

アントニヌス・ピウス柱られる。更にベトロ殉教図にはトライアヌス柱、

を初めとして他のローマ遺跡からのモティーフや図像・表現様式の借用が

非常に顕著で、あり、その上他のパネルやレリーフのっくりに比較するなら、

このパネルでは馬や人像はやや稚拙な表現で、それらの凸面が際立って丸

このしかも重なり合った像相互間の凹凸が単調で、あることなどから、く、

パネルがローマで考え出された初案を継承したのではないかと思われる。

そして額縁を含んだこのパネルの高さが現在の上段パネルの額縁上から下

段パネルの額縁下までの高さの5分のlに等しいことから、扉の初案は

と同様10枚のパネルから成っ1425年にギベルティが着手した「天国の扉」

ていたのであろうと推測される。フィラレーテがギベルティの工房出身で

あり、更に1436年にはギベルティの扉のパネル鋳造はかなりの段階まで進

んでいたことから、聖ピエトロ大聖堂扉制作にあたり、師の考案した扉の

新しい構想を借用したとしても不思議ではない。ベトロの墓の上に建てら

れた聖ピエトロ大聖堂の扉にまずペトロの殉教図が彼の信仰の証しを記念

しでつくられたのであろう。

この初案はしかし先に見たような時代的背景の中で発酵して、現在の形

をとるに至った。従って、多数の同型パネルを並列せしめる従来の伝統的

しかも調和と均衡を保つ構成と、そし扉の構図からいえば正に画期的な、

てローマ教会本寺聖ピエトロ大聖堂に似つかわしい図像・様式を持った扉

ローマで、成功裡に終結をみたフェッラーラ・フィ

レンツェ公会議であったと言うことは過言であろうか。

フィラレーテは、彼の生きた世界の状況を踏まえて、

義者逮や芸術家との交遊を通じて修得した見識・創意・技術を総合的に駆

F

一主マ文ウ人の代主寸
n
H
H
 のそ

をつくらしめたものこそ、

使することによってこの扉を完成したのである。パウロ、ペトロの2聖人

ASPICE: UT IPSA 

立像の下には次のような碑銘が刻まれている。

GRAECI:ARMENI: AETHIOPES: HIC {UT 



54 

ROMANAM AMPLEXA EST GENS IACOBINA FIDEM｝そして

(SUNT HAEC EUGEN! MONIMENTA ILLUSTRIA QUART! 

EXCEL SI HAEC ANIMI SUNT MONIMENT A SUI) （（いかにし

てギリシア・アルメニア・エティオピアそしてヤコボの信徒達がローマの

信仰を抱いたかをここに見よ〉〈ごの偉大なるエウジエニウス百世の葉こ

そ彼の高貴な魂の記念碑である対

結び一一

ローマ教会の信仰の具現であり、ローマ教皇エウジェニウス百世の業績

の記念碑である扉の制作にあたり、フィラレーテは意図して強大な権力へ

の夢と超時間・空間の真理の可視化を、ローマ美術とピザンティン美術に

現われた様式と図像表現とのうちに求めた。更にローマ美術の様式とピザ

ンテインのそれとの融和をもって、扉は視覚的にローマ教会と東方教会の

一致という歴史上の事実を具体的に観る者に語りかける。

ギベルティのフイレンツェ洗礼堂扉の流麗な線の構成、国際ゴシック様

式特有の軽やかな人物表現とは異質のスタティックな相を呈するフイラレ

ーテの扉は、先に見たように、新しいローマの誕生の壮大な構想を、聖ピ

エトロ大聖堂を聖植に見立てたかのように、工芸的手法・技法により、豊

かな装飾性のうちに表現している。この扉も、後に「初期ルネッサンス」

と呼ばれる時代のイタリア文化の一面を私達に示してくれるのである。

旧聖ピエトロ大聖堂はユリウスE世の命によりブラマンテの指揮のもと

に取り壊された。新聖堂の建立は1506年に開始され、 1614年に竣工を見た。

_717Jィ竺＿i二の璽l主1619年新聖堂i:p臭λ口に彊之らむと位であるが、扉の

上下には新しい入口の寸法に合わせてフリーズが付け加えられたのである。

エウジェニウス教皇の業績を描くフリーズをキリストと聖母の物語とし

て解説したヴァザーリは、果してこの扉を充分j主意深く観たのであろうか。

チマブエから16世紀の芸術家達に及ぶ腫大な「芸術家列伝」を書きあげた

ヴァザーリの後世に対する貢献は計り知れないものである。しかし、芸術



フィラレーテと15世紀イタリアの文化 55 

現象の時代による変貌を、偏に稚拙なものからより完成されたものへの発

展の歴史として捉えたところに、ミケランジエロに心酔した彼の芸術観の

偏りを認めざるを得ない。フィラレーテの扉が時代を先取りするような斬

新な個性に乏しいことは事実である。本稿はしかし、歴史上の特異な状況

下に作られたこの扉を、その制作意図を充分的確に表現し得た作品として

評価し吟味することを提案するものである。

注

( 1 ) VasariのFilarete伝については G.VASARI, Le vite de' piu eccel-

lenti pittori scultori ed architettori, ed. G. MILANESI, Firenze 

( Sansoni) 1906, vol. II, pp. 453-63.参照。 Filareteに関する著書・論

文目録は FILARETE,Trattato di architettura, a cura di A. M. FI-

NOLI e Liliana GRASSI con instroduzione e note di Liliana GRAS-

SI, Milano (Ed. II Polifilo) 1972, vol. I, pp. XCil-CIV.本書は2巻か

ら成る。本論文中では「建築の書」として引用。本稿に特に関係ある

研究は、は LAZZARONl-A.MUNOZ, Filarete, scultore e architet-

to del secolo XV, Roma 1908 ; J. POPE-HENNESSY, Italian Re-

naissaηce SCI巾 ture,London ( Phaidon press) 1971~ pp. 64-5, 317-19; 
C. SEYMOUR Jr., So脚 reflectionson Filarete’s use of antique 

visual sources，“Arte lombardaぺ38/39(1973), pp. 36-47.本研究は、
この Seymour氏の研究（p. 38）を出発点とし、扉を構成する図像とパ

ネルのサイズの密接な相互の関係についてより詳しく検討・解明した

ものである。上記の Pope-Hennessy氏の著書をはじめし H. Heyden-

reich氏のEclosionde la Renaissance Italie 1400-1460, Paris (Lib. 

Gallimard) 1972 （邦訳〈人類の美術〉中の「イタリア・ルネッサンス

1400-1460」前川誠郎訳（新潮社） 1975, pp. 225-27.）中の解説もこの

扉を高く評価したとは言えない。またイタリア出版のイタリア美術史

一一般の本でLもG.C.立RG丸N,St訂正瓦dell'afle italiand, Firenze 

( Sansoni) 1968, vol. IIのようにフイラレーテの扉について一言もふれ

ていないものさえある状態である。

( 2 ) ここにあげた人文主義者とイタリア・ルネッサンスとの関係について

はR.WEISS, The Renaissance discovery of classical antiq叫ty,

Oxford 1969; Filareteの「建築の書」・1-2巻参照。 LeonBattista Al-

bertiに関しては C.Grayson氏の多数の研究があるが、最近のものと



56 

しでは同氏監修による L.B.ALBER官， De・ pictura, Bari (Laterza) 

1975.をあげておく。

( 3 ) この4レリーフの主題は、そこに表わされた人物の服装などによって

推測し得るにもかかわらず、しばしば誤った解説がつけられている。

（上記の Pope-Hennessy氏著書 p.318; New Catholic E旬cyclopedia,

vol. 5, p. 973. の写真説明など」パネルの図像関係は上から下に向か

つて解明されるが、 1433年のシジスモンドの戴冠の図が1438年のピザ

ンティン皇帝のイタリア到着図の下に位置しているのは、戴冠式がロ

ーマで行われたことから、ローマでの出来事を2聖人殉教図の上に配

そうとした作者の意図によると考えられる。

( 4 ) 神話に登場する人物像はしばしば〈徳〉の象徴としてキリスト教芸術

に借用されてきた。フィラレーテがこうしたギリシア・ローマ神話の

テーマを特に好んだことは、彼の「建築の書」にも明らかに表われて

いる。

( 5 ) 上掲の LazzaronトMunoz,Pope-Hennessyをはじめ HelenROEDER, 

The borders of Filarete’s bronze doors. of St. Peter，“,Journal of the 
Warburg and Gourtauld InstitutesヘX(1947),pp. 150-53. 本論文
執筆に際し手に入れることが出来なかったものに B. SAUER, Die 

Randreliefe an ,Filarete’s Br，伽 zeth勧世mSt. Peter，“Repertorium filr 
KunstwissenschaftぺXX(1897),pp.1-22.がある。

( 6 ) ローマ時代の石棺にみられたこのモティーフは15世紀に再び記念墓碑

にっかわれるようになった。その代表的なものは、Desiderioda Set-

tignanoのCarloMarsuppiniの墓碑（Firenze,.S. Groce）と Verroc島

chioのGiovanniとPieroDe' Mediciの墓碑（Firenze,S. Lorenzo) 

である。アカンサスの再生の象徴に関しては G.PESCE, zoo冊oefiche

e fit何回てfichefigurazi棚 i:b) figuraziani vegetali, in Enciclopedia Uni-

versale dell’Arte, Venezia-Roma (1966), vol. XIV, p. !)26.と「建築の
書」 f.55r.も参照。獅子に関しでも f>ESGE,ibid.,pp.923-24.参照。

( 7 ) フィラレーテの脳裏に鮮明にアンドレア・ピザーノの扉の部分が刻ま

れ弓ぞb訟で玉三三五膏；硬されたさ考えられぬ三ともな廿が五一後手売るよ

うほこのパネルはフイレンツェで考案されたと考える方が妥当である

と思われる。

( 8 ) 辻成史「イデアの宿り」（新潮社） 1976年、 130頁、 53図参照。

( 9) 本論文のために以下の本を参考にした。 L.Von Pastor, Storia dei 

Papi dalla jおedel Medio E仰， Roma1910, vol. I; E. CAZZANI, Ca-

stig[i,叩 eOlona nella storia e nell'arle, Castiglione Olona 19673; G. 



フィラレーテと15世紀イタリアの文化 57 

FALCO, La Santa Rama制 Re仰bblica,Milano-Napoli 1968; J. GILL, 

Florence, Council of, in New Catholic Encyclopedia, Washington (1967), 

vol. V, pp. 972-74; ibid. Eugene TV, Pope, ibid. pp. 626-27; H. グル

ントマン「中世異端史」今野園雄訳（創文社） 1974年。

(lo l フィラレーテがアルベルティによって理論化された透視図法に精通し
ていたことは「建築の書」 f.l 77r.によって解る。拙稿 Filarete e il 

C明npasso：削taaggiunta alla teoγia prospettica albertiana, "Arte lorn-

barda", 38/39 (1973), pp. 162-71.はこの事実の証明ともなる。

(11) 「天国の扉」もしかし「サロモンとサパの女王の会見」の図をもって

東西教会の一致を暗示していることを Krautheimer氏は指摘している

(Lor叩 ZllGhibeγti, Princeton 19702, vol. l, pp.182 88.本書は2巻か

ら成るL

(12) 人物像の衣服の布の織目の表現にも細心の注意が払われている。ギベ

ルティがフィレンツェ洗礼堂の北の扉と「天国の扉」の制作にそれぞ

れ20年以上の年月をかけたことを思えば、フィラレーテの扉は驚くべ

き速さでつくりあげられたと言わねばならない。細部に極端とも思え

るリアリスティックな表現が認められながら全体としては反自然主義

的なこの扉は15世紀の作品としては確かに特異な存在である。しかし

当時のローマ教会の精神的な立場を考慮に入れる時この様式の必然性

が明らかになるのである。

(13) 「建築の書」 f.2 v.及び vol.I, p. 6.注参照。

本論文中教皇名には中世ラテン語読みを、また聖人に関してはカトリック教会

で採用の読み方を、そしてイタリア人名には原語に最も近い表記の仕方を使用

した。なお参考資料の直接引用文は〈 〉内に、概要引用は「 」内に書いた。

聖書の引用文はパルパロ訳を参考に筆者がLaBibbia cancordata, Verona (Monda-

ー」ori),1968版を訳ふた毛阜手ある。ラテン語碑支の翻課↓会千k-；（＇ス会士 Pie-

tro Peretti師に願った。寡婦フ。ラウテイツラに関しては、A.AMORE, Plautilla, 

in Bibliotheca Sancfllrum, Roma (Ist. Giovanni XXIII della Pont. Univ. 

Lateranense) 1968, vol. X, p. 965を参照した。

図版

(1)～（3) Roma, Fotografia Pontificia GIORDANI. 

(4）吋6) ヴァティカン美術館写真資料館

（丈学部助手）



と・恥
I
、
」
小
」
y

h

い
・
蹄
制
耐
υ
帆ロム一
H
U
制
－
L
v
l

ロ一

V

図
様
窓
口
h
v

ミ
H
余
権
n
b
（戸）二
N
v
d司



A
令
指
Q
（
剖
）

（守）

図
様
窓
口
4
v
t
H市
中
積

G

（何事



4績司 4栂ミ

s ~ ．． 
（ 。。
・． 事
（ ） “、
""' 




