|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title Uber das Vergiangliche in der Musik

Author(s) |Tanimura, Ko

Citation |fFFILimeE. EFR. 1978, 12, p. 1-27

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle.net/11094/48130

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Uber das Vergingliche in der Musik"”

Ko TANIMURA

Charles Gounod, ein franzdsischer Komponist im 19. J ahrhundert,

hat ein sehr hiibsches, trauriges Lied ,,Venedig*, nimlich ,,une melodié
venise* komponiert. Der Text ist von einem romantischen Dichter
des 19. Jahrhunderts, Alfred de Musset gedichtet. Das Gedicht be-

steht aus 9 Strophen mit je 4 Zeilen.

Dans Venise la rouge,
Pas un bateau qui bouge,
Pas un pécheur dans l'eau,

Pas un falot!

La lune qui s’efface
Couvre son front qui passe
D’un nuage étoilé

Demi voilé.




Tout se fait, fors les gardes
Aux longues hallebardes,
Qui veillent aux créneaux

Des arsenaux.

—Ah! maintenant plus d’une
Attend, au claire de lune,
Quelque muguet,

L’oreille au guet.

Sous la brise amoureuse
La Vanina réveuse
Dans son berceau flottant

Passe en chantant ;

Tandis que pour la féte,
Narcissa qui s’appréte,
Met devant son miroir

Le masque noir.

Laissons la vieille horloge,
Au palais du vieux doge,
Lui compter de ses nuits

Les longs ennuis.

Sur sa mer nonchalante,




Uber das Vergéngliche in der Musik 3

Venise I'indolente
Ne compte ni ses jours

Ni ses amours.

Car Venise est si belle
Qu’une chaine sur elle
Semble un collier jeté

Sur la beauté.

W as fiir ein schones Gedicht! Es hat eine gute Zeilenkonstruk-
tion, gelungene Reime und eine ausgezeichnete Anordnung wohlklin-
gender Silben. Dariiber hinaus aber liegt der Vorzug des Gedichtes
in seiner klaren Entfaltung des Bildes (image). In den ersten 3
Strophen ist die untergehende Stadt Venedig, die einmal in der
Renaissance prichtig gediehen war, geschildert. Die derzeitige Stadt
Venedig, wo kein Mensch, keine Gondel und kein Lampenlicht da
ist, schlift tief in der Finsternis der Nacht. Nur sind die Wénde der
Gebiude, die am Rand des Flusses schroff stehen, auBerordentlich
rot. Das Gedeihen der Vergangenheit spiegelt sich eitel darin wider.
Die Verginglichkeit der irdischen Welt ist intensiv von dem Wort

,rouge*“ ausgedrtickt.

Als das Mondlicht mitten aus den mit Sternen geschmiickten
Wolken (d’un nuage étoilé) scheint, fliegt die Seele des Dichters aus
der irdischen Stadt Venedig in die Welt der Triumerei empor. Die

alte bliihende Stadt, die von Eitelkeit und Zierde voll war, die verdor-




4

bene Schonheit des Narzi mit seiner schwarzen Maske, diese Bilder
alle ziehen in den néchsten 3 Strophen wie auf einer Gondel wiegend

kaleidoskopisch voriiber. Plotzlich wird das Mondlicht dunkel.

Dann kehrt die Seele des Dichters wieder in die irdische Welt zuriick.
Die letzten 3 Strophen sind ein Klagelied auf die untergehende alte
Stadt Venedig. Die letzte Strophe, in der das weiBe Geldnder einer
Briicke tiber dem Kanal mit dem Perlenschmuck am Hals einer
Schénen verglichen wird, ist die Vollendung des Gedichtes. Man
kann hier vorbildlich die Verginglichkeit, die Traurigkeit und die

Hinfilligkeit als eine Kategorie der Schénheit finden.

In der Musik” Gounods?, die von der romantischen bichtung
begeistert ist, kann man auch das Vergingliche als eine Kategorie
der Schénheit finden. Gounod hat die 9 Strophen des Gedichtes zu
drei gleichen Teilen unterteilt und sie als Strophenlied komponiert.
Also “ist . das in .drei verschiedenen Stufen entworfene Bild von
Musset—von der- irdischen Welt iiber die Welt der Triumerei und
wieder zurtlick' zu der irdischen Welt—aufgegeben. Die rote Stadt
Venedig, NarziB mit seiner schwarzen Maske und der weiBe
Perlenschmuck am Hals der Schoénen, diese drei Bilder sind in die-
selbe Musik gesetzt. Gounod hat jede Strophe. in vier Teilen
' komponiert, das heiBt Klaviereinieitung, A, Bund C. A entspricht
der ersten, vierten und siebenten Strophe, B der zweiten, fiinften und
achten Strophe und' C der dritten, sechsten und neunten Strophe des

Gedichtes.

In der Klaviereinleitung hat er mit dem groBartig wogenden




Uber das Vergingliche in der Musik 5

Arpeggio im 6/8 Takt in der_linken Hand die Diinung, die fiir das
Gondellied typisch ist, geschildert. Auf der Diinung des Arpeggios
kréuselt sich die kleine Welle im Sechzehntel in der rechten Hand.
Die ruhig wiegende Welle hiillt das ganze Lied in Langweile (ennuis)
ein, und sie hiillt die rote Stadt in die unfabare Tiefe der Vergangen-
heit (nonchalante) ein.  Anderseits funkelt die kleine Welle in der
rechten Hand, um den. Nachklang der alten glinzenden Kultur
erklingen zu lassen. Es ist sehr merkwiirdig, daB die groBe und
kleine Welle in der Klaviereinleitung hin und her gehen zwischen
dem wehmiitigen Moll und dem eleganten Dur, wie zWischen dem
bewdlkten oder heiteren Mondlicht. Dadurch wandelt Gounod die
. wandelnden Bilder zwischen der irdischen und jenseitigen Welt, die
Musset durchblicken. lieB, ausgezeichnet in die Musik um. Die
farbige Abwechselung zwischen Moll- und Durklidngen ist eine wich-

tige Ausdrucksweise in diesem Lied.

Nun kommt die Singstimme. Die Melodie wird ganz angenehm
begleitet vom Rhythmus der groBen Welle des Gondelliedes in der
linken Hand. Es ist aber bemerkenswert, daB sich an der Melodie
der Singstimme niemals der Grundton der Haupttonart des Liedes
beteiligt. Die Melodie des Liedes, die als Moll nicht immer stabil
befestigt ist, schwingt um den Terzton. Im Teil A steigt die
Gesangsmelodie unerwartet zu dem-Ton, der um eine Quinte hoher
als die Oberterz ist, auf, und dann sinkt die Melodie - von dort auf
einmal um eine Oktav herab. Auf dem tiefsten Ton werden die

Zeilen ,,Pas un falot“, , L’oreille au guet® und ,Les. longs ennuis®




6
betont. Die Musik bewegt sich eine Weile in der fernen Tonart, als

ob man, sich nach der schénen Vergangenheit sehnend, in Gedanken

vertieft ist.

Im Teil B schwingt die Gesangsmelodie anfangs auf den 3 Ténen
der Tonika der Haupttonart. Aber die Begleitung wird wihrenddes-
sen durch Klange, die tonartlich zweideutig sind, gefarbt. Dann
moduliert die Musik geschickt zusammen mit dem Mondschein, der
wieder aus der Wolken vorkommt, auf die neue Dur-Tonart, die auf
der oberen Quinte der Haupttonart steht. Hier werden die vorbei-
flieBende Vanina und die Liebestrdume in der glinzendén Vergangen-

heit besungen.

Im Teil C kehrt die Musik wieder auf die Haupt-Molltonart
zuriick. Und dann verschiebt die Gesangsmelodie sich in eine andere
Dur-Tonart, die um einen Halbton héher ist als die Haupttonart.
Von dort tritt die Musik auf einmal in die Haupt-Durtonart zuriick
und endet feminin auf pp. Der lange nachklingende Ton, mit dem
die Gesangsmelodie schlieft, ist wieder der Terz-Ton. Der Terz-Ton
ist jedoch hier nicht der traurige Moll-Klang am Anfang des Stiickes,
sondern der strahlende Dur-Klang, der an der Brust der Schénen
schimmert. Durch den wunderschénen Klang sind die Silbe ,,naux*
von ,,arsenaux®, die Silbe ,,noir“ und die Silbe ,,té“ von ,beauté*
traurig, verginglich ausgesprochen. Dazwischen verindert sich die
Begleitung zwischen der Tonika der Haupt-Durtonart und der Tonika

der fernen Tonart, die um eine Dur-Terz hoher als die Haupttonart




Uber das Vergéngliche in der Musik 7

ist, hin und her. Der Terz-Ton jener Tonika und der Grund-Ton
dieser Tonika ist derselbe Ton. Wihrend die Kldnge um denselben
Ton kaleidoskopisch hin und her wandern, werden wir zu einer Welt
der Triaumerei eingeladen. Der SchluB des Liedes vor -allem ist

wunderschon.

Auf diese Weise driickt Gounods melodié ,,venise* ausgezeichnet
die Traurigkeit und die Hinflligkeit als eine Kategorie der Schénheit
aus. Wir Japaner nennen diese Eigenschaft iiberhaupt ,,Hakanasa“,
die ,,Verginglichkeit“. Der schwingende 6/8 Takt, die wolkige Ge-
sangsmelodie, die sich mit Absicht von der Tonika der Haupttonart
fernhilt, die kaleidoskopisch delikat sich umwandelnde Harmonie,
der SchluB3 eines jeden Melodieabschnitts, der vor allem den SchluB-
reim schon erklingen 148t und die farbigen Klinge darunter, alle diese
Ausdrucksmittel haben zusammen die traurige schéne Musik
ausgemacht. Wer 146t ihn so schéne Musik schreiben? Es ist eine-
Ubereinstimmung des Gedichtes mit der Musik, ein Melos. Deshalb
wird Gounod als ein Schopfer genannt in der Geschichte des moder-

nen franzdésischen Kunstliedes.

Die vergéngliche, hinfillige Musik, die wir in Gounods ,, Venedig*
finden, findet sich auch oft in modernen franzésischen Kunstliedern,

zum Beispiel in den Liedern Faurés, Debussys und Duparcs. Die




8

modernen, franzdsischen Kunstlieder, beginnend mit denjenigen
Gounods gefolgt von den Liedern Faurés, Duparcs und Debussys,
sind oft durch ihr lateinisches, franzdsisches, verfeinertes Empfinden
als der hinfalligen oder vergénglichen Musik geeignet. Darin wenden
sich die franzosischen Komponisten des Kunstliedes absichtlich
gegen die Komponisten des deutschen Kunstliedes. ‘Thre schwingende,
farbige Musik ist besonders dazu geeignet, den Mondschein, das
flieBende Wasser des Springbrunnens, die leicht tinzelnde Fee usw.
darzustellen. Das fein und leicht Bewegte in der Natur gefiel auch
Japanern. Wir Japaner erfahren oft darin die Verginglichkeit als
eine Kategorie der Schonheit. Also ist die empfindsame, stimmungs-
volle, franzdsische ,,melodié fiir unser Gemiit besser passend als
das logisch tiberzeugende deutsche Kunstlied. Trotzdem sind der
scharfe, klare Sinn, der in der ,,melodié“ zu finden ist und der prazise

Gestaltungsplan, der hinter dem Schwebenden steckt, ganz ver-

schieden vom Verginglichen in japanischer Kunst.

Was ist denn die Verginglichkeit? Es ist eigentlich eine sthe-
tische Kategorie oder ein Wertbestimmungsbegriff der Schénheit in
Japan. Wir Japaner fiihlen immer in der abfallenden Kirschbliite
die Vergﬁnglichkeit oder die Hinfail]igkeit des Lebens. Wir fiihlen in
der Umwandlung der vier Jahreszeiten die Vergeblichkeit des mensch-
lichen Lebens. Hat der Europder auch in der Tat eine solche
Empfindung? Zum Beispiel ist der Tod ebenso fiir uns wie auch fiir
Européer eine traurige, harte Wirklichkeit. Man muB darin die Ver-

ginglichkeit den menschlichen Lebens fiihlen. Die Stellungen zum




Uber das Vergidngliche in der Musik 9

Tod sind jedoch in beiden etwas anders.  Dahinter steht die Ver-
schiedenartigkeit der Religion, der Moral, der Lebensanschauung und

der Weltanschauung.

Die Verginglichkeit heiBt auf japanisch ,,Hakanasa“. ,,Hakanasa“
ist Nomen. Sein Adjektiv ist ,,hakanai“. Ethymologisch ist ,,hakanai“
ein Antonym des ,,hakadoru”. , Hakadoru“ bedeutet vorwirtszuge-
hen oder schnelle Fortschritte zu machen. Also bedeutet , hakanai®
nicht von der Stelle zu kommen oder nicht gut zu gehen. ,,Hakanai“
bedeutet auch nicht sofort zum Ziel zu kommen, zdgernd, umwegig,
unbestimmt zu sein. Daraus sind die folgenden negativen Bedeutun-
gen abgeleitet: 1) umwandelnd, unbestimmt, unbestindig; 2) unfest,
unzuverlassig; 3) nichts zu tun, leer, zusammenhangslos; 4) geringfi-
gig; 5) augenblicklich, zufillig; 6) grob, roh, schlecht; 7) kalt, barsch,
trocken; 8) unsinnig; 9) der Zustand wenn ,iemand sein Leben
aushaucht. ,,Hakanai“ist also das Adjektiv, das den bdsen, negativen
Zustand darstellt. Das bedeutet die . Wertlosigkeit. Das' deutsche,
flichtig, leer, verginglich, vergeblich, traurig, das englische, transient,
vain, sudden, das franzésische, momentané, rapide, passager, fugitiv,

transitoire, éphémeére, incertain bedeutet auch die Wertlosigkeit.

Es ist jedoch sehr merkwiirdig, daBﬂbei uns das négative Adjekti\f
,»hakanai® oft eine positive Bedeutung hat. Wann und wo geschieht
die Wertumstellung? Da das negative Adjektiv ,,hakanai“ einige
spezifische Nomen darstellen will, tragt das Adjektiv eine besondere

Bedeutung. Je wichtiger die Nomen sind, desto bedeutungsvoller die




10

Adjektive. Wenn das Vergéngliche sich mit der Sache, die ewig sein
soll, bedeutungsvoll vereinigt, dann kommt einem die positive Wert-
schitzung paradox vor. Die vergebliche Liebe, das fliichtige mensch-
liche Leben, das augenblickliche Gedeihen, das ephemere Leben,
alles wird bei uns fiir wertvoll, sinnreich, prignant, bedeutungsvoll

gehalten, gerade weil alles verginglich ist.

Gounod hatte durch den schwingenden Rhythmus, die unbe-
stimmte Melodie und die kaleidoskopische Harmonie die Renaissance-
Stadt und ihre Kultur, die ewig sein soll, geschildert. Damit konnte
er auf die untergehende rote Stadt einen idsthetischen Wert, die Ver-
ganglichkeit als eine  Kategorie der Schonheit legen. Die negative
Seite des Verginglichen wird hier sinnlich in den positiven Wert um-
gewandelt. Aber es ist merkwiirdig, daB hier zwischen dem
Vergénglichen und Venedig als dem geschilderten Gegenstand nicht
immer die notwendige Verbindung vorhanden ist. Fiir Mussets
Augen, die in der Finsternis der Nacht die Wasserfliche ansehen,
fiir Gounods Ohr, das die Stille der Stadt hort und auch fiir uns, die
das Lied anschauen, findet sich die Gemiitsruhe, die Fassung. Die
empfindlich traurige Schonheit des verginglichen Liedes  wird durch
die Gemiitsruhe, die Fassung vermittelt.

“ein Liederzyklus, komponiert von

,,Die Frauenliebe und Leben”
Robert Schumann im 19. Jahrhundert ist auch verginglich. Der Text
ist von einem romantischen Dichter, Adalbert von Chamisso

geschrieben. In seinen 8 Liedern 148t sich der Verlauf entfalten : eine




Uber das Vergingliche in der Musik 11

junge Dame liebt einen Mann, verlobt sich mit ihm, heiratet ihn,
gebirt sein Kind und verliert dann auf dem Hoéhepunkt ihres Gliickes
plotzlich ihren teuersten Mann, fillt in die Holle der Verzweiflung.
’Vor allem ist das letzte Lied ,,Nun hast du mir den ersten Schmerz

getan® verginglich schon. Der Text ist folgender :

Nun hast du mir den ersten Schmerz getan,
Der aber traf.

Du schléfst, du harter, unbarmherz’ger Mann,
Dem Todesschlaf.

Es blicket die Verlass’ne vor sich hin,

Die Welt ist leer.

Geliebet hab’ ich und gelebt,

Ich bin nicht lebend mehr.

Ich zieh’ mich in mein Inn’res still zurtick,
Der Schleier fillt,

Da hab’ ich dich und mein verlor’nes Gliick,

Du meine Welt!

Die Dichtung von 12 Zeilen hat Schumann als ein durchkom-
poniertes, rezitierendes Lied komponiert. Die junge vor Gram ver-
gehende Frau triagt fluchend, murmelnd das Gedicht vor. Nur inder
5. und 6. Zeile kommt eine Erhéhung der Gesangsmelodie vor und
dann sinkt bald die Melodie herab und endlich in der 11. und 12.
Zeile erreicht die Gesangsmelodie den tiefsten Ton. Die Hoffaung

aufs Leben hort auf, und der Vorhang wird zugezogen. Die Musik




12

ist in dem dunklen Moll geschrieben. Es gibt hier keinen schwingen-
den Rhythmus, keine unbestimmte Melodie und keine farbige

Harmonie wie in Gounods ,,Venedig®. Die driickend nachschleppende

Gesangsmelodie, die von Tonika-, Dominant- -und Unterdominant-

kldngen in der Moll-Tonart begleitet wird, verkiindet die Grausamkeit

des Schicksals.

Aber die vergingliche Schoénheit des Liedes besteht nicht nur in
dem kaltbliitigen Ton, sondern auch im Nachspiel fiir Klavier allein.
Als die Gesangsstimme ersterbend mit dem Dominantklang in der
letzten Zeile ,,Du meine Welt™ endet, moduliert die Musik plétzlich
in die' Dur-Tonart, die um eine Dur-Terz tiefer als die Haupttonart
ist, und hier flieBt der heitere Dreiertakt. Das ist das Klaviernachspiel.
Das ist jedoch dieselbe Musik, die im ersten Lied des Zyklus das
aufgeregt gewordene Gemiit der verliebten Dame geschildert hat. Die
Musik ist eine schéne Erinnerung der Dame, die nun den Vorhang
zuschlieBend in der Tiefe des Herzens bleibt. Dort, wo die traurige
Dame, die in hochstem Gliick ihren Mann verlierend, die Lust zum
Leben aufgegeben hat, der Dame, die von Hoffnung voll war, als ein
und dieselbe gegentibergestellt wird, wird nicht nur das letzte Lied
»Nun hast du mir den ersten Schmerz getan®, sondern auch der
ganze Zyklus ,,Die Frauenliebe und Leben® in ein vergénglich
schones Kunstlied sublimiert. Aber muB man hier wissen, daB das
Klaviernachspiel nichts anderes als die Musik des ersten Liedes ist,
und man kann Schumanns Absicht, hier der grausamen, dunklen

Musik die ganz heterogene Musik entgegenzusetzen, gut verstehen.




Uber das Vergingliche in der Musik 13

Das Vergingliche als eine Kategorie der Schonheit besteht hier nicht
nur in der traurigen Heldin selbst, sondern im Doppelbild zwischen
Leben und Tod, das Schumann, auf Chamissos Gedicht griindend,
durch Téne ganz intellektuell, verniinftig und kiinstlerisch-musikalisch
gemacht hat. In diesem Sinne muB man sagen, daB das Vergingliche
als eine Kategorie der Schoénheit hier nicht als das Empfindbare,

sondern als das Intellektuelle prisentiert wird. -

Die Liebe ist fliichtig. Der Reichtum ist verginglich. Das
Gedeihen dauert nicht immer ewig. Alles in der irdischen Welt muB
auf jeden Fall verfallen. Wer stiirzt alles in der Welt in den vergidn-
glichen Zustand? Er ist die Zeit. Zeit ist eigentlich Verinderung
und Umwandlung: Die Zeit macht immer einem Zustand Ende, und
sie fihrt immer neuen Zustand herbei. Damit begrenzt Zeit alles.
Niemand kann den Strom der Zeit absperren. Wer zur Welt kommt,
muB unbedingt sterben. Das Gliick ist wandelbar. Es gibt doch
Leben, weil gerade Tod vorhanden ist. Die Zeit, sie ist Ursprung

der Verginglichkeit.

Die Musik ist die Kunst der Zeit als Ursprung der Verginglich-
keit. Die Musik ist die begrenzte Welt, die nur in -ihrer klingenden
Gegenwart vorhanden ist. In diesem Sinne muB man sagen, daB die

Musik vor allem die vergénglichste Kunst ist. Aber die Musik ist




14

keineswegs verginglich, solange sie klingt. Das klingt etwas komisch!
Die unbestimmte, zweideutige Musik, unfaBbare Musil_(, schwache,
sterbende Musik, sie ist nur Ausnahme. Die europdische Musik
naht uns iiberzeugend mit ihrem festen Schritt. Ein unruhiges Herz,

Unselbstédndikeit, Traurigkeit, so was wird nur von der Musik geheilt.

Die européische Musik zerlegt die Musik immer in die Elemente
Melodie, Rhythmus, Harmonie, Dynamik, Agogik, Tonqualitit,
Tonfarbe usw. und sie will dadurch die Zeit beherrschen, kontrollie-
ren. In diesem Sinne hat sie das Vergingliche der Zeit iiberwunden.
Zwar ist die Musik eine Kunst von immer sich verindernden Ténen,
aber sie ergibt sich nicht immer dem Strom der Zeit. Der
Musiker 148t seinem Willen gemiB die unfaBbaren To6ne nach der
Regel laufen. Wenn auch die physikalische Zeit der klingenden
Musik begrenzt ist, schreitet die musikalische Zeit, das Vergingliche
der Zeit tiberwindend, mit festem Schritt fort. Der Musiker kann
nach seinem Willen nicht nur die Zeit der Musik beschleunigen oder
verzOgern, sondern es kann ihm sogar auch méglich sein, plétzlich

die Zeit anzuhalten.

Der Musiker, der in diesem Sinne allenthalben die Zeit der
Musik regierte, um aus der Musik das Vergingliche auszurotten, ist
Ludwig van Beethoven. Sein ganzes Leben war im Streit tber die
unfaBbare Zeit, in der Herausforderung gegen die Zeit, deren Strom
niemand sperren kann, gefiihrt worden. Er legte der Musik die

héchste Folgerichtigkeit auf. Dadurch konnte er der Musik das




Uber das Vergéngliche in der Musik 15

Unbestimmte, das Unruhige, das UnfaBbare und das Fliichtige
wegnehmen. In seiner Musik gibt es keine Mdglichkeit, das Verging-
liche einschleichen’ zu lassen. In seiner 3. Sinfonie regiert das
Hauptthema als der unsterbliche Machthaber des ganzen Stiickes,
und in seiner 6. Sinfonie hat er die Figung der Natur selbst in
seiner Hand gewonnen. In seiner 5. Sinfonie wird das Schicksal,
das der Herrscher der Zeit selbst ist, von ihm angetrieben und gemei-
stert. Seine absolute Beherrschung der musikalischen Zeit besteht in
seinem unvergleichlichen Willen. Damit steht er auf dem Héhepunkt

der abendldndischen Musikgeschichte.

Aber in seinem spiaten Werk kann man etwas anderes spiiren.
Man kann in Zusammenhang mit seiner Beherrschung der Zeit nicht
immer gentigend sein Spidtwerk verstehen. Das 16. Streichquartett,
F-Dur, Opus 135 wurde in Oktober im Jahre 1826, einige
Monate vor seinem Tod geschrieben. Das knappe Stiick ist sein
Schwanengesang, der von ihm vollbracht wurde. Taubheit, Augen-
krankheit spét in seinem Leben, Schmerz am Riicken, Sorge um
seinen ausschweifenden Neffen. Von diesen Sachen erschopft hat er
vielleicht in dieser Zeit schon seinen Tod geahnt. Trotzdem hat er

mit seinen -allerletzten Kriften gegen die Zeit der Musik gekimpft.

Im Finale des Streichquartett® steht der Titel ,,Der schwer
gefaBte Entschlug“. Uber dies werden darunter 2 Motive vorgefiihrt.
Die Worter ,,MuB es sein?* und ,,Es muB sein! Es muB sein!“ sind

den Motiven zugeordnet. Uber die Bedeutung dieser Worter gibt es




16
zwar verschiedene Ausdeutungen, aber niemand kann dariiber seine
wahre Absicht wissen. Es ist jedoch gewi8, daB die 2 Motive Frage

. LI
und Antwort sind.  Jetzt nennen wir die 2 Motive A und B.

A st die scharfe fragende Melodieformel mit absteigender
Moll-Terz und aufsteigender verminderter Quart. Andererseits ist B
die tiberzeugend antwortende Melodieformel mit aufsteigender Moll-
Terz und absteigender Quart. Und B ist zweimal bestitigt, das heifB3t
,Es muB sein! Es muB sein!“. Im Finale, das in der Sonatenform
geschrieben ist, ist A in der Einfiihrung in Grave vor der Exposition
und vor der Rekapitulation gebracht. B zeigt sich im Hauptsatz in
Allegro nicht - nur als Anfangsmotiv des Hauptthemas, sondern
erscheint-auch in variierter Gestalt tiberall im Hauptsatz, und endlich
wird die‘Coda mit B geschlossen. Die persénliche Frage und Antwort
darauf, die sich aus dem folgerichtigen Gebrauch von A und B ergibt,
ist die Beherrschung der Zeit. Es ist dem willensstarken Beethoven
entsprechend. In diesem Sinne gibt es hier keineswegs das Vergin-

gliche, das Zoégernde, das Fliichtige. Aber ist es wirklich so?

Die Beherrscher der Zeit in der Musik sind hier sicher die 2
Motive A und B. Aber sooft die beiden Motive erscheinen, werden
sie von der mysterids elastischen, schwacheh melodischen Bewegung
verwischt. Bei seiner ersten Einfiihrung 148t eine gleichgtiltige, gelas-
sene Melodielinie das z6gernde Motiv A verschwommen erscheinen.
Durch die gelassene Melodielinie hindurch setzt A hartnickig seine

Frage fort und endlich macht A am Anfang der Exposition dem




Uber das Vergingliche in der Musik 17

Motiv B Platz. Bei seiner zweiten Einfiihrung vor der Rekapitulation
ist zwar die Frage A in ff entschlossen, aber hier auch unterbricht
die gleichgiiltige, gelassene Melodielinie seine Frage. Dadurch setzt
A wieder hartnickig seine Frage fort und endlich am Ende der
zweiten Einfiihrung wird A gewaltsam durch die Antwort B tibertont.
Andererseits beginnt das Hauptthema in der Exposition mit dem
klaren, ehrlichen B. Aber das Motiv B I6st sich in seiner letzten
Hilfte auch in die geschlidngelt flieBende Melodielinie auf. ’. Durch
die zusammenhangslos gleichgiiltige, gelassene Melodielinie hindurch

erhebt B eifrig seinen Kopf.

An der strengen Frage und Antwort und der zusammenhangslos
gleichgiiltigen, gelassenen Melodielinie beteiligt sich nun das ganz hete-
rogene dritte Thema. Es ist das Nebenthema, das klar wie ein Kristall
und schlicht wie ein Volkslied ist. Die engelhaft schéne Melodie
erscheint als eine Offenbarung mitten in dem endlosen Kampf zwi-
schen Frage und Antwort. In diesem Zusammenha‘ng ist vor allem
die Coda ausdrucksvoll. Als B erschopft mit knapper Not seine
Antwort anbieten will, singen ganz unerwartet alle Streichinstrumente
in Piccicato das engelhafte Nebenthema. Kurz darauf kehrt die erste
Violine zu Arco zurtick und sie fliegt mit dem Engelsgesang gen
Himmel auf. Unter der gnidigen Einleitung des Engels bietet B bald,

auf sich vertrauend, seine letzte Antwort an.

Die absolute Bemeisterung der musikalischen Zeit Beethovens

wankt hier sonderbarerweise. Die sichere Frage und Antwort sind




18

hier im Begriff, in den mysteriésen Strom der Zeit verschlungen zu
werden.  Die Willenskraft des Menschen Beethovens kann nicht
mehr die Sachlage retten. Das irgendwoher kommende engelhafte

Nebenthema rettet sie.

Das Nebenthema gehort nicht mehr einer musikalischen Zeit an,
die Beethoven nach seinem Belieben meistert. Das ist vielleicht ein
Gotterspruch, der aus dem Jenseits hierher gerufen ist. Das ist eine
Engelszunge, der der seinen Tod vorhersehende Beethoven zuhéren
konnte. ,,Der schwer gefaBte EntschluB“ ist riihrend schén und ver-
ginglich. Beethoven hatte wihrend seines ganzen Lebens mit der
Zeit gerungen. Und seine letzte FuBspur ist sein ergreifend schones,
vergingliches 16. Streichquartett. Hier hat er auch die Beherrschung
der musikalischen Zeit durch seine Willenskraft keineswegs auf-
gegeben. - Trotzdem musste er gerade hier die absolute tiberwilti-
gende Beherrschung‘der Zeit, die nur in Gotteshand liegt, durch-
schauen. In diesem Sinne hat Beethoven wuns das Vergingliche in der

Musik als eine Kategorie der moralischen Schénheit angeboten.

J. S. Bach ist auch ein Mensch der Selbstbeherrschung wie
Beethoven. Eines Tages im Juli 1750 diktierte Bach seinem Schiiler,
Altnikol vom Krankenbett aus die verbesserte Fassung seines friihen
Orgelchorals, ,,Wenn wir in héchsten Néthen sein. Als ob er schon
seinen Tod selbst voraussah, dnderte er den Titel in ,,Vor deinen
Thron tret’ ich hiermit”. Er duBerte ohne Miihe wie eine tigliche

Arbeit miindlich den neuen Orgelchoral. Hier findet sich keine Qual,




Uber das Vergéngliche in der Musik 19

keine Anstrengung wie in Beethoven, sondern Ruhe und Frieden.
Den Orgelchoral als Schwanengesang hinterlassend wurde er am 28.

Juli vor Gottes Thron gerufen.

Beethovens letztes Stiick war ein sorgfiltig ausgearbeitetes Werk
in vier Sitzen. Dagegen ist. Bachs Schwanengesang nur eine 45-
taktige Choralbearbeitung. Der groBe Meister, der so viele Meister-
werke geschrieben  hatte, - hat ‘am Ende seines Lebens nur ein 45-
taktiges Stlick geschrieben. Das ist gerade vergénglich, traurig.
Hatte er sich schon erschopft? Hatte er schon nicht mehr Mut und
Kraft zum Meisterwerk gehabt? Seinen Tod ahnend hatte er den
Choraltitel in ,,Vor deinen Thron tret’ ich hiermit“ umgedndert. Die
Uménderung .selbst ist auch treffend und zugleich verginglich. ‘In
dem Sinne, daB der Tod iiberhaupt vergéinglich ist, ist der Tod J. S.
Bachs auch verginglich. Aber ist der letzte Orgelchoral von J. S.

Bach wirklich ein vergéingliches Werk, eine vergebliche Musik?

Man sagt, Bach ist ein Handwerker, ein artistischer Kiinstlier.
Das soll nicht unmenschliche Kilte bedeuten. _Er hatte mit seiner
ausgezeichneten Kunst des Komponierens Gott gedient. Fiir Bach
ist die Zeit der klingenden Musik nichts anderes als die Zeit des
Lobgesangs fiir Gott. Darum soll fiir ihn die musikalische Zeit wie
die ewige Gotteszeit sein. Bach hat im Choral als die Gotteszeit

Gotteswillen gehért, und er hat darin géttliche Ordnung gesucht.

In dem letzten kleinen Orgelchoral® liegt die allerhdchste




20

Ordnung, die von seiner unvergleichlichen Kompositionstechnik
gemeistert wurde. Die Zeit, die Bach meistern will, flieBt mit der
Zeit, die nur in Gottes Hand ist, zusammen. Die die Choralmelodie
variierend nachahmende Bewegung in Sechzehnteln gestaltet das
dreistimmige Tongewebe. Da die Choralmelodie selbst, geleitet von
Gotteshand, mit dem sicheren Schritt geht, kénnen wir vor dem
Stiick nur Ehrfurcht haben. Man kann so etwas nicht verginglich

heiBen, weil hier Gotteswille titig ist.

Im friihen Orgelchoral ,,Wenn wir in hdchsten Néthen sein®
ist die Choralmelodie zwar glinzend von Floskeln geschmiickt, aber
sie ist nicht immer vom Gotteswillen gesprochen. Auch fiir Bach
war der Tod peinlich und entsetzlich. Es war natiirlich, daB der
Choral ,,Wenn wir in héchsten Néthen sein® ihm in seiner Todes-
stunde in den Sinn kam. Aber der glinzend geschmiickte Choral war
ihm damals nicht zutreffend. Er musste den Choral in ,,Vor deinen
Thron tret’ ich hiermit erneuern. = Als er “von der miindlichen
AuBerung der verbesserten Fassung des Chorals endlich die Ruhe
seines Herzens erlangt hatte, war er schon ,,vor deinen Thron
getreten. Unabhéingig von der‘Entstehungsgeschichte des Stiicks und
unabhéngig auch von der duBeren Form des Stiicks, da das Stiick tief
mit dem christlichen Glauben zusamfnenhéingt, kann man Vdort tiber

das Vergangliche nicht reden.

Wie ich schon erwihnt habe, ist das Vergingliche (Hakanasa)

eigentlich eine besonders japanische Wertbestimmung. Wenn




Uber das Vergingliche in der Musik 21

jemand auf Grﬁnd des apokalyptischen christlichen Glaubens wie
Beethoven oder Bach, lebt, kann es in dessen Leben und Werk
keineswegs das Vergingliche geben. Hier soll das Vergingliche von
menschlicher Willenskraft tiberwunden werden. Das Vergingliche,
das man im Streichquartett Beethovens, Opus 135 oder im Orgelchoral
,Vor deinen Thron tret’ ich hiermit®erfahren kann, ist also ganz und
gar verschieden von der japanischen Wertbestimmung, ,,Hakanasa“.
Aber wenn die Beherrschung der Tone, die von dem;starken Willen
Beethovens gezeugt wurde, oder die, die von der artistisch hc'ichéten
Kompositionstechnik  Bachs = vollendet wurde,  augenblicklich
verschluckt wird von der Gotteszeit, ihner_l aus den Hinden gleitet,

mufl man gewiss das Vergingliche erfahren.

Andererseits ist es merkwiirdig, daB der &sthetische Ausdruck
der empfindsamen oder - intellektuellen Verginglichkeit erst im 19.
Jahrhundert aufgekommen ist, wo die christliche Weltanschauung in
der abendldndischen Welt schon wankt. Beildufig ist der Ausdruck
des Verginglichen in der Musik im spiten Mittelalter oder in der
Renaissance vom musikgeschichtlichen oder soziologischen Gesichts-
punkt her sehr interessant. - Aber es ist problematisch, ob der

Ausdruck als das Vergingliche, oder als Wehmut gefat werden mu8.

Nun muB ich liber Hakanasa als die besonders japanische Wert-




22

bestimmung reden. - Horen: Sie mal ein japanisches Flotenstiick. Das
Titel des Stiickes heiBt ,,die widerhallende Stimme des Hirsches®,
»Sika no Tohne“. Die Flote ist eine aus Bambusrohr hergestellte
japanische Kernspaltflte, ,,Sjakuhaci“ Das Stiick ist ein Duett
der Fl6ten in antiphonaler Form. Das Stiick fiir Flote allein heiBt
,,Honkjoku® das Hauptstiick, und das Stiick fiir Fi6te und andere
Instrumente heiBt ,,Gaikjoku®, das Nebenstiick. Das Stiick, ,,die
widerhallende Stimme des Hirsches® soll in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts von einem (Iemoto-) Begriinder ® der Sjakuhaci-
Musikschule komponiert werden sein. Bei uns ist der Name des
Komponisten nicht immer bekannt. Dariiber géibe es vieles zu sagen,

aber jetzt habe ich keine Zeit dafiir.

Das Stiick hat eigentlich religidse Bedeutung. Bei uns war friiher
das Sjakuhaci-Spielen nur dem wandernden bettelnden Priester
erlaubt. Heutzutage darf jedermann sich mit dem Sjakuhaci-Spielen
befassen. Das Stiick stellt die widerhallende Stimme des Hirsches im
tiefen Gebirge dar. Man spielt immer mit freiem Rhythmus ohne
Takt das Hauptstiick von Sjakuhaci. Im Stiick gebraucht man oft
beim Spielen. Portamento, Viertel-Tone und noch kleinere und

»Mura-iki“, eine Art von Atemgeriusch.

Konnen Sie in diesem Stiick das Vergingliche erfahren - oder
nicht? Oder konnen Sie hier im Stiick vergingliche Elemente finden?
Fir Sie haben Hirsch, Gebirge, Widerhall usw. keine besondere

Bedeutung. Sicher ist es eine bloBe Naturszene. Fiir Sie ist




Uber das Vergingliche in der Musik 23

Naturszene ein Gegenstand. Sie miissen Natur als- Gegenstand in
allen Ecken.und Enden wahrnehmen, kultivieren und ausbilden.
Die Natur selbst ist zwar vergéinglich, fliichtig, unbestimmt,  aber die
menschlichen Hénde, die die Natur als- Gegenstand bearbeiten, sind
fest, entschieden, bestindig. Die Menschheit steht sicher auf der
Verneinung des 'Vergéinglichen der Natur. Das ist bei Europédern der
Fall. Wenn Sie also tiber eine Naturszene singen wollen, miissen Sie
alle Naturgerdusche durch die bestimmten, ordnungsgemifen Tonen

ersetzen.

Bei uns ist der Fall ganz anders. Fiir uns haben Hirsch,Gebirge,
Widerhall usw. eine spezifische Bedeutung.  Das ist nicht ein bloBer
Gegenstand, der uris gegeniibersteht, sondern es gibt keine Grenze
zwischen Hirsch, Gebirge, Widerhall und den Bildern derselben in
unserem Herzen. Die Natur ist nicht der Raum, wo die Menschheit
die menschliche Welt formt, sondern die Natur ist ein groBes Gefi8,
worin die Natur zusammen mit anderen Lebewesen die Mensch-
heit gedeihen l4Bt.  Also ist unsere Lebensfiihrung nicht die Uber-
windung der Natur durch die menschlichen Hinde, sondern wir

ergeben uns immer der Natur.

In Japan und in den meisten asiatischen Lindern kann man erst
seine Herzensruhe und seinen Frieden bekommen, wenn man sich
richtig der Natur ergeben, sich mit ihr vereinigen kann. Das heiBt
Riickkehr zu Natur. Das ist jedoch nicht immer gleichbedeutend mit

J. J. Rousseaus Retour a la Nature. Rousseau wollte mitten in der




24

von Menschen ausgebildeten abendldndischen Kultur die rohe, grobe,
wilde Natur zuriickholen. Das ist eine Art Exotismus. Die Natur,
die wir zum Ziel haben, ist nicht die grobe, wilde Natur, sondern die
Natur als die Fiigung. Wir wollen immer.in der Naturfiigung unsere

Ruhe und Frieden finden.

Und wenn wir tiber eine Naturszene singen wollen, wollen wir
damit nicht die Natur meistern, ordnen, ausbilden, sondern wir
wollen uns moglichst der Natur selbst nihern. Durch die Musik
wollen wir uns mit der Naturfiigung vereinigen. Solange es Musik
ist, kann es natiirlich dabei Tonintervall, Tonleiter, Gertistton usw.
geben. Aber die Ordnung in der japanischen Musik ist nicht immer
kompliziert. Wie kann man sich durch den einfachen, schlichten
Bau mit der Naturfiigung vereinigen? Das wichtigste Mittel dafiir ist
der Ausdruck durch Nachklang (Yoin). Das verschiedene Portamento,
differentiale To6ne, Muraiki, alles sind eine Art Nachklang.. Yoin
bedeutet jedoch nicht nur den physikalisch-akustischen Nachklang,
sondern auch allerlei Verzogerungsformen des Tons. Uberdies ist
»Ma“, der mysteriose Raum zwischen Tonen, auch eine Art Nach-
klang (Yoin). Man kann sagen, das ist in gewissem Sinne ein
psychologischer Nachklang. ,,Yoin“ ist nichts anderes als ein Verlauf,
in dem der von menschlichen Hinden hergestellte Ton wieder zum
Naturgerdusch zurtickkehrt.  Wir Japaner vergniigen uns in der
Jjapanischen, traditionellen Musik, nicht mit ihren festen' Gertistt6nen,
sondern mit dem Verlauf, in dem sich die Geriistténe verginglich,

fliichtig, vergeblich als Nachklinge (Yoin) widerhallend wieder in die




Uber das Vergingliche in der Musik 25

Natur auflésen.

Die Musik ist auch hier als die Kunst der Zeit verginglich.. Aber
hier ist es der Verlauf selbst, in dem die Zeit der Musik verginglich,
leer, vergeblich ausklingt, nichts anderes als das Vergingliche, als eine
Kategorie der Schénheit. In diesem Verlauf erleben wir die Wahrheit
des Lebens und das Naturgefiige. Je vergidnglicher, trauriger,
unbestimmter, leerer ,,Yoin" ist, desto tiefer unser Erlebnis. Hirsch,
Gebirge, Widerhall usw., alles ist nicht mehr ein bloBer Naturgegen-

stand, sondern ein bedeutungsvolles 'Symbol fir das Naturgefiige.

In dem Stiick, ,,die widerhallende Stimme des Hirsches® ist das
Vergéngliche ausgezeichnet ausgedriickt. Also ist das Stiick bei
uns -ein Meisterstiick an Flotenmusik. Wer ist der Meister? Wo ist
der Komponist des Stiickes? " Es ist uns um den Komponisten nicht
zu tun. Uns ist nur das Musikantische des Fl6tenspielers wichtig.
Der Spieler mufl uns durch sein Spiel sein Selbsterlebnis tiber die
Wabhrheit des Lebens und das Naturgefiige horen lassen.  Also ist
das Stiick wertvoll, solange es uns das Vergingliche als Lebensweis-

heit zeigt.

Ich habe mit Beispielen Gounods, - Schumanns, Beethovens,
Bachs und eines japanischen Flotenstiickes iiber das Vergingliche
geredet. Vielleicht ist meine Meinung tiber die europiische Musik

zu sehr japanisch, uneuropdisch. Sie werden besonders bei Beetho-




26

ven oder Bach keineswegs das Vergingliche erfahren. Sie werden
dort nur seine Willenskraft, seinen letzten Kraftaufwand in seinem
Krankenbett loben. Das ist ganz und gar richtig. Ich, der in Beetho-
ven oder Bach das Vergingliche erfahre, hére selbst in der

europdischen Musik ihre Nachklinge.

Vor 14 Jahren habe ich hier im Seminar von meinem verehrten,
inzwischen verstorbenen Prof. Dr. Thrasybulos Georgiades tiber das
Wesen der abendlindischen Musik vieles gelernt. Nun ist mir die
abendlidndische Musik immer mehr wunderbar, bedeutungsvoll und
lehrreich. Aber zugleich taucht mir die herrliche, traditionelle Musik
in Japan Qder Indonesien wie eine . Fata Morgana auf. Ist es auf
mein Alter zuriickzufiihren? Mit Absicht habe ich heute nicht so
streng wissenschaftlich geredet. In der ndchsten Zeit mochte ich am
Beispiel des Variationsprinzips musikwissenschaftlich deutsche,
tschechoslowakische, japanische und indonesische Musik miteinander

vergleichen.

Zum SchluB danke ich Herrn Prof. Dr. Theodor Géllner und
allen Kollegen im Musikwissenschaftlichen Seminar Miinchen

herzlichst!

Anmerkung

(1) Dieser Aufsatz ist der ganze Text eines Vortrags, den ich am 5. Juni
1978 im Musikwissenschaftlichen Institut der Universitit Miinchen hielt.
Es gibt einen Aufsatz gleichen Titels von mir in der Zeitschrift fiir Asthetik
und Kunstwissenschaft in Japan, ,,Bigaku“ (Bd. 27, Nr. 2, 1976). Der




2)
(3)
4
&)

(6)

)]

()

Uber das Vergangliche in der Musik 27

japanische Titel meines Aufsatzes ist ,,Ongaku niokeru Hakanasa no
Hjogen.“ Mein Vortrag in Miinchen ist zwar auf Grund meines schon
verdffentlichten Aufsatzes in ,,Bigaku“ geplant, aber nicht immer gleich
mit dem obigen Aufsatz. Um die Deutschen tiber ,,Hakanasa“ als die
spezifisch japanische Kategorie der Schénheit zu verstindigen, habe ich
hier ein Stiick der japanischen traditionellen Musik als Beispiel angefiihrt.
Fiir einige Deutsche, die an meinem Vortrag Interesse gehabt haben,
lasse ich hier den Text meines Vortrags drucken.

Ich bin Frau Prof. Anna Barbara Georgiades, Herrn Prof. Dr. Theodor
Gollner und seinen Kollegen im Musikwissenschaftlichen Institut der
Universitdt Miinchen, die damals mit Freundlichkeit und Interesse
meinen Vortrag gehort hatten, zu Dank verpflichtet. Ich danke auch den
Assistentin und Assistenten, Dr. Marianne Danckwardt, Dr. Roswitha
Stelzle und Dr. Manfred Hermann Schmidt im Musikwissenschaftlichen
Institut der Universitdt Miinchen herzlichst fiir ihre freundliche Hilfe,
die sie mir bei meinem Vortrag gegeben hatten. Infolge ihrer Hilfe und
Freundlichkeit konnte ich damals auf die Anwesenden einen Eindruck
machen.

Die Musikstiicke, .die ich hier anfiihrte, sind in Noten allgemein
zugénglich. Da man leicht die Noten der Stiicke in die Hand bekommen
kann, zeige ich hier keine Noten.

Charles Gounod, Venise, Editions Choudens, A. C. 1745, Paris.

Robert Schumann, Four Song Cycles, Lea Pocket Scores Nr. 25, S. 60
—61 und S. 46-61.

Ludwig van Beethoven, Streichquartett, F Dur, Op. 135, Ricordi P. R.
406, S. 20-28.

J. S. Bach, The Complete Organ Works in 8 Volumes, Vol. VI. The
Six Schiibler Chorales and Eighteen other Chorales, Lea Pocket Scores .
Nr. 36, S. 87-88.

J. S. Bach, The Complete Organ Works in 8 Volumes, Vol. II. Chorale
Preludes (,,Orgelbiichlein®) and Chorale Variations, Lea Pocket Scores
Nr. 32, S. 57.

Uber die Iemoto-Organisation sieche Ko Tanimura ,,Was bedeutet europa-
ische Musik fur Japaner?* ein Vortrag, den ich am 22. Juni 1978 im
Musikwissenschaftlichen Institut der Universitdt K6In hielt.  Er soll in
Band 5 der von Herrn Prof. Dr. Robert Giinther herausgegebenen
,»Studien zur traditionellen Musik Japans® (Verlag - Bdrenreiter, Kassel)
zum Abdruck kommen.




