
Title Über das Vergängliche in der Musik

Author(s) Tanimura, Ko

Citation 待兼山論叢. 美学篇. 1978, 12, p. 1-27

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/48130

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Über das Vergängliche in der Musik0
> 

Ko TANIMURA 

1. 

Charles Gounod, ein französischer Komponist im 19. Jahrhundert, 

hat ein sehr hübsches, trauriges Lied „Venedig", nämlich „une melodie 

venise" komponiert. Der Text ist von einem romantischen Dichter 

des 19. Jahrhunderts, Alfred de Musset gedichtet. Das Gedicht be­

steht aus 9 Strophen mit je 4 Zeilen. 

Dans V enise Ja rouge, 

Pas. un bateau qui bouge, 

Pas un pecheur dans l'eau, 

Pas un falot! 

La lune qui s'efface 

Couvre son front qui passe 

D'un nuage etoile 

Demi voile. 



2 

Tout se fait, fors !es gardes 

Aux longues hallebardes, 

Qui veillent aux creneaux 

Des arsenaux. 

-Ab! maintenant plus d'une 

Attend, au claire de lune, 

Quelque muguet, 

L'oreille au guet. 

Sous la brise amoureuse 

La Vanina reveuse 

Dans son berceau flottant 

Passe en chantant ; 

Tandis que pour Ja fäte, 

Narcissa qui s'apprete, 

Met devant son miroir 

Le masque noir. 

Laissons Ja vieille horloge, 

Au palais du vieux doge, 

Lui compter de ses nuits 

Les Jongs ennuis. 

Sur sa mer nonchalante, 



Über das Vergängliche in der Musik 

V enise !'indolente 

Ne compte ni ses jours 

Ni ses amours. 

Car V enise est si belle 

Qu'une chaine sur elle 

Semble un collier jete 

Sur Ja beaute. 

3 

Was für ein schönes Gedicht! Es hat eine gute Zeilenkonstruk­

tion, gelungene Reime und eine ausgezeichnete Anordnung wohlklin­

gender Silben. Darüber hinaus aber liegt der Vorzug des Gedichtes 

in seiner klaren Entfaltung des Bildes (image). In den ersten 3 

Strophen ist die untergehende Stadt Venedig, die einmal in der 

Renaissance prächtig gediehen war, geschildert. Die derzeitige Stadt 

Venedig, wo kein Mensch, keine Gondel und kein Lampenlicht da 

ist, schläft tief in der Finsternis der Nacht. Nur sind die Wände der 

Gebäude, die am Rand des Flusses schroff stehen, außerordentlich 

rot. Das Gedeihen der Vergangenheit spiegelt sich eitel darin wider. 

Die Vergänglichkeit der irdischen Welt ist intensiv von dem Wort 

„rouge" ausgedrückt. 

Als das Mondlicht mitten aus den mit Sternen geschmückten 

Wolken (d'un nuage etoile) scheint, fliegt die Seele des Dichters aus 

der irdischen Stadt Venedig in die Welt der Träumerei empor. Die 

alte blühende Stadt, die von Eitelkeit und Zierde voll war, die verdor-



4 

bene Schönheit des Narziß mit seiner schwarzen Maske, diese Bilder 

alle ziehen in den nächsten 3 Strophen wie auf einer Gondel wiegend 

kaleidoskopisch vorüber. Plötzlich wird das Mondlicht dunkel. 

Dann kehrt die Seele des Dichters wieder in die irdische Welt zurück. 

Die letzten 3 Strophen sind ein Klagelied auf die untergehende alte 

Stadt Venedig. Die letzte Strophe, in der das weiße Geländer einer 

Brücke über dem Kanal mit dem Perlenschmuck am Hals einer 

Schönen verglichen wird, ist die Vollendung des Gedichtes. Man 

kann hier vorbildlich die Vergänglichkeit, die Traurigkeit und die 

Hinfälligkeit als eine Kategorie der Schönheit finden. 

In der Musik'2) Gounods 13), die von der romantischen Dichtung 

begeistert ist, kann man auch das Vergängliche als eine Kategorie 

der Schönheit finden. Gounod hat die 9 Strophen des Gedichtes zu 

drei gleichen Teilen unterteilt und sie als Strophenlied komponiert. 

Also ist das in drei verschiedenen Stufen entworfe.ne Bild von 

Musset-von der irdischen Welt über die Welt der Träumerei und 

wieder zurück zu der irdischen Welt-aufgegeben. Die rote Stadt 

Venedig, Narziß mit seiner schwarzen Maske und der weiße 

Perlenschmuck am Hals der Schönen, diese drei Bilder sind in die­

selbe Musik gesetzt. Gonnod hat jede Strophe in vier Teilen 

komponiert, das heißt Klaviereinleitung, A, B und C. A entspricht 

der ersten, vierten und siebenten Strophe, B der zweiten, fünften und 

achten Strophe und C der dritten, sechsten und neunten Strophe des 
Gedichtes. 

In der Klaviereinleitung hat er mit dem großartig wogenden 



Über das Vergängliche in der Musik 5 

Arpeggio im 6/8 Takt in der linken Hand die Dünung, die für das 

Gondellied typisch ist, geschildert. Auf der Dünung des Arpeggios 

kräuselt sich die kleine Welle im Sechzehntel in der rechten Hand. 

Die ruhig wiegende Welle hüllt das ganze Lied in Langweile (ennuis) 

ein, und sie hüllt die rote Stadt in die unfaßbare Tiefe der Vergangen­

heit (nonchalante) ein. Anderseits funkelt die kleine Welle in der 

rechten Hand, um den Nachklang der alten glänzenden Kultur 

erklingen zu lassen. Es ist sehr merkwürdig, daß die große und 

kleine W elie in der Klaviereinleitung hin und her gehen zwischen 

dem wehmütigen Moll und dem eleganten Dur, wie zwischen dem 

bewölkten oder heiteren Mondlicht. Dadurch wandelt Gounod die 

. wandelnden Bilder zwischen der irdischen und jenseitigen Welt, die 

Musset durchblicken. ließ, ausgezeichnet in die Musik um. Die 

farbige Abwechselung zwischen Moll- und Durklängen ist eine wich­

tige Ausdrucksweise in diesem Lied. 

Nun kommt die Singstimme. Die Melodie wird ganz angenehm 

begleitet vom Rhythmus der großen Welle des Gondelliedes in der 

linken Hand. Es ist aber bemerkenswert, daß sich an der Melodie 

der Singstimme niemals der Grundton der Haupttonart des Liedes 

beteiligt. Die Melodie des Liedes, die als Moll nicht immer stabil 

befestigt ist, schwingt um den Terzton. Im Teil A steigt die 

Gesangsmelodie unerwartet zu dem Ton, der um eine Quinte höher 

als die Oberterz ist, auf, und dann sinkt die Melodie von dort auf 

einmal um eine Oktav herab. Auf dem tiefsten Ton werden die 

Zeilen „Pas un falot", „L'oreille au guet" und „Les longs ennuis" 



6 

betont. Die Musik bewegt sich eine Weile in der fernen Tonart, als 

ob man, sich nach der schönen Vergangenheit sehnend, in Gedanken 

vertieft ist. 

Im Teil B schwingt die Gesangsmelodie anfangs auf den 3 Tönen 

der Tonika der Haupttonart. Aber die Begleitung wird währenddes­

sen durch Klänge, die tonartlich zweideutig sind, gefärbt. Dann 

moduliert die Musik geschickt zusammen mit dem Mondschein, der 

wieder aus der Wolken vorkommt, auf die neue Dur-Tonart, die auf 

der oberen Quinte der Haupttonart steht. Hier werden die vorbei­

fließende Vanina und die Liebesträume in der glänzenden Vergangen­

heit besungen. 

Im Teil C kehrt die Musik wieder auf die Haupt-Molltonart 

zurück. Und dann verschiebt die Gesangsmelodie sich in eine andere 

Dur-Tonart, die um einen Halbton höher ist als die Haupttonart. 

Von dort tritt die Musik auf einmal in die Haupt-Durtonart zurück 

und endet feminin auf pp. Der lange nachklingende Ton, mit dem 

die Gesangsmelodie schließt, ist wieder der Terz-Ton. Der Terz-Ton 

ist jedoch hier nicht der traurige Moll-Klang am Anfang des Stückes, 

so11dern der strahlt:nde Dur~KJang, der an derBrust der Schönen 

schimmert. Durch den wunderschönen Klang sind die Silbe „naux" 

von „arsenaux", die Silbe „noir" und die Silbe „te" von „beaute" 

traurig, vergänglich ausgesprochen. Dazwischen verändert sich die 

Begleitung zwischen der Tonika der Haupt-Durtonart und der Tonika 

der fernen Tonart, die um eine Dur-Terz höher als die Haupttonart 



Über das Vergängliche in der Musik 7 

ist, hin und her. Der Terz-Ton jener Tonika und der Grund-Ton 

dieser Tonika ist derselbe Ton. Während die Klänge um denselben 

Ton kaleidoskopisch hin und her wandern, werden wir zu einer Welt 

der Träumerei eingeladen. Der Schluß des Liedes vor ·allem ·ist 

wunderschön. 

Auf diese Weise drückt Gounods melodie „ venise" ausgezeichnet 

die Traurigkeit und die Hinfälligkeit als eine Kategorie der Schönheit 

aus. Wir Japaner nennen diese Eigenschaft überhaupt „Hakanasa", 

die „ Vergänglichkeit". Der schwingende 6/8 Takt, die wolkige Ge­

sangsmelodie, die sich mit Absicht von der Tonika der Haupttonart 

fernhält, die kaleidoskopisch delikat sich umwandelnde Harmonie, 

der Schluß eines jeden Melodieabschnitts, der vor allem den Schluß­

reim schön erklingen läßt und die farbigen Klänge darunter, alle diese 

Ausdrucksmittel haben zusammen die traurige schöne Musik 

ausgemacht. Wer läßt ihn so schöne Musik schreiben? Es ist eine 

Ubereinstimmung des Gedichtes mit der Musik, ein Melos. Deshalb 

wird Gounod als ein Schöpfer genannt in der Geschichte des moder­

nen französischen Kunstliedes. 

2. 

Die vergängliche, hinfällige Musik, die wir in Gounods „ Venedig" 

finden, findet sich auch oft in modernen französischen Kunstliedern, 

zum Beispiel in den Liedern Faures, Debussys und Duparcs. Die 



8 

modernen, französischen Kunstlieder, beginnend mit denjenigen 

Gounods gefolgt von den Liedern Faun~s, Duparcs und Debussys, 

sind oft durch ihr lateinisches, französisches, verfeinertes Empfinden 

als der hinfälligen oder vergänglichen Musik geeignet. Darin wenden 

sich die französischen Komponisten des Kunstliedes absichtlich 

gegen die Komponisten des deutschen Kunstliedes. 'Ihre schwingende, 

farbige Musik ist besonders dazu geeignet, den Mondschein, das 

fließende Wasser des Springbrunnens, die leicht tänzelnde Fee usw. 

darzustellen. Das fein und leicht Bewegte in der Natur gefiel auch 

Japanern. Wir Japaner erfahren oft darin die Vergänglichkeit als 

eine Kategorie der Schönheit. Also ist die empfindsame, stimmungs­

volle, französische „melodie" für unser Gemüt besser passend als 

das logisch überzeugende deutsche Kunstlied. Trotzdem sind der 

scharfe, klare Sinn, der in der „melodie" zu finden ist und der präzise 

Gestaltungsplan, der hinter dem Schwebenden steckt, ganz ver­

schieden vom Vergänglichen in japanischer Kunst. 

Was ist denn die Vergänglichkeit? Es ist eigentlich eine ästhe­

tische Kategorie oder ein Wertbestimmungsbegriff der Schönheit in 

Japan. Wir Japaner fühlen immer in der abfallenden Kirschblüte 

die Vergänglichkeit oder die Hinfälligkeit des Lebens. Wir fühlen in 

der Umwandlung der vier Jahreszeiten die Vergeblichkeit des mensch­

lichen Lebens. Hat der Europäer auch in der Tat eine solche 

Empfindung? Zum Beispiel ist der Tod ebenso für uns wie auch für 

Europäer eine traurige, harte Wirklichkeit. Man muß darin die Ver­

gänglichkeit den menschlichen Lebens fühlen. Die Stellungen zum 



Über das Vergängliche in der Musik 9 

Tod sind jedoch in beiden etwas anders. Dahinter steht die Ver-

schiedenartigkeit de~ Religion, der Moral, der Lebensanschauung.und 

der Weltanschauung. 

Die Vergänglichkeit heißt auf japanisch „Hakanasa". „Hakanasa" 

ist Nomen. Sein Adjektiv ist „hakanai". Ethymologisch ist „hakanai" 

ein Antonym des „hakadoru". „Hakadoru" bedeutet vorwärtszuge­

hen oder schnelle Fortschritte zu machen. Also bedeutet „hakanai" 

nicht von der Stelle zu kommen oder nicht gut zu gehen. „Hakanai" 

bedeutet auch nicht sofort zum Ziel zu kommen, zögernd, umwegig, 

unbestimmt zu sein. Daraus sind die folgenden negativen Bedeutun­

gen abgeleitet: 1) umwandelnd, unbestimmt, unbeständig; 2) unfest, 

unzuverlässig; 3) nichts zu tun, leer, zusammenhangslos; 4) geringfü­

gig; 5) augenblicklich, zufällig; 6) grob, roh, schlecht; 7) kalt, barsch, 

trocken; 8) unsinnig; 9) der Zustand wenn, iemand sein Leben 

aushaucht. „Hakanai" ist also das Adjektiv, das den bösen, negativen 

Zustand darstellt. Das bedeutet die Wertlosigkeit. Das deutsche, 

flüchtig, leer, vergänglich, vergeblich, traurig, das englische, transient, 

vain, sudden, das französische, momentane, rapide, passager, fugitiv, 

transitoire, ephemere, incertain bedeutet auch die Wertlosigkeit. 

Es ist jedoch sehr merkwürdig, daß bei uns das negative Adjektiv 

„hakanai" oft eine positive Bedeutung hat. Wann und wo geschieht 

die Wertumstellung? Da das negative Adjektiv „hakanai" einige 

spezifische Nomen darstellen will, trägt das Adjektiv eine besondere 

Bedeutung. Je wichtiger die Nomen sind, desto bedeutungsvoller die 



10 

Adjektive. Wenn das Vergängliche sich mit der Sache, die ewig sein 

soll, bedeutungsvoll vereinigt, dann kommt einem die positive Wert­

schätzung paradox vor. Die vergebliche Liebe, das flüchtige mensch­

liche Leben, das augenblickliche Gedeihen, das ephemere Leben, 

alles wird bei uns für wertvoll, sinnreich, prägnant, bedeutungsvoll 

gehalten, gerade weil alles vergänglich ist. 

Gounod hatte durch den schwingenden Rhythmus, die unbe­

stimmte Melodie und die kaleidoskopische Harmonie die Renaissance­

Stadt und ihre Kultur, die ewig sein soll, geschildert. Damit konnte 

er auf die untergehende rote Stadt einen ästhetischen Wert, die Ver­

gänglichkeit als eine Kategorie der Schönheit legen. Dte negative 

Seite des Vergänglichen wird hier sinnlich in den positiven Wert um­

gewandelt. Aber es ist merkwürdig, daß hier zwischen dem 

Vergänglichen und Venedig als dem geschilderten Gegenstand nicht 

immer die notwendige Verbindung vorhanden ist. Für Mussets 

Augen, die in der Finsternis der Nacht die Wasserfläche ansehen, 

für Gounods Ohr, das die Stille der Stadt hört und auch für uris, die 

das Lied anschauen, findet sich die Gemütsruhe, die Fassung. Die 

empfindlich traurige Schönheit des vergänglichen Liedes wird durch 

die Gemütsruhe, die Fassu11g vermittelt. 

„Die Frauenliebe und Leben"'4i ein Liederzyklus, komponiert von 

Robert Schumann im 19. Jahrhundert ist auch vergänglich. Der Text 

ist von einem romantischen Dichter, Adalbert von Chamisso 

geschrieben. In seinen 8 Liedern läßt sich der Verlauf entfalten : eine 



Über das Vergängliche in der Musik 11 

junge Dame liebt einen Mann, verlobt sich mit ihm, heiratet ihn, 

gebärt sein Kind und verliert dann auf dem Höhepunkt ihres Glückes 

plötzlich ihren teuersten Mann, fällt in die Hölle der Verzweiflung. 

Vor allem ist das letzte Lied „N un hast du mir den ersten Schmerz 

getan" vergänglich schön. Der Text ist folgender: 

Nun hast du mir den ersten Schmerz getan, 

Der aber traf. 

Du schläfst, du harter, unbarmherz'ger Mann, 

Dem Todesschlaf. 

Es blicket die Verlass'ne vor sich hin, 

Die Welt ist leer. 

Geliebet hab' ich und gelebt, 

Ich bin nicht lebend mehr. 

Ich zieh' mich in mein Inn'res still zurück, 

Der Schleier fällt, 

Da hab' ich dich und mein verlor'nes Glück, 

Du meine Welt! 

Die Dichtung von 12 Zeilen hat Schumann als ein durchkom­

poniertes, rezitierendes Lied komponiert. Die junge vor Gram ver­

gehende Frau trägt fluchend, murmelnd das Gedicht vor. Nur in der 

5. und 6. Zeile kommt eine Erhöhung der Gesangsmelodie vor und 

dann sinkt bald die Melodie herab und endlich in der 11. und 12. 

Zeile erreicht die Gesangsmelodie den tiefsten Ton. Die Hoffnung 

aufs Leben hört auf, und der Vorhang wird zugezogen. Die Musik 



12 

ist in dem dunklen Moll geschrieben. Es gibt hier keinen schwingen­

den Rhythmus, keine unbestimmte Melodie und keine farbige 

Harmonie wie in Gounods „V enedig". Die drückend nachschleppende 

Gesangsmelodie, die von Tonika-, Dominant- ·und Unterdominant­

klängen in der Moll-Tonart begleitet wird, verkündet die Grausamkeit 

des Schicksals. 

Aber die vergängliche Schönheit des Liedes besteht nicht nur in 

dem kaltblütigen Ton, sondern auch im Nachspiel für Klavier allein. 

Als die Gesangsstimme ersterbend mit dem Dominantklang in der 

letzten Zeile „Du meine Welt" endet, moduliert die Musik plötzlich 

in die Dur-Tonart, die um eine Dur-Terz tiefer als die Haupitonart 

ist, und hier fließt der heitere Dreiertakt. Das ist das Klaviernachspiel. 

Das ist jedoch dieselbe Musik, die im ersten Lied des Zyklus das 

aufgeregt gewordene Gemüt der verliebten Dame geschildert hat. Die 

Musik ist eine schöne Erinnerung der Dame, die nun den Vorhang 

zuschließend in der Tiefe des HerzeQs bleibt. Dort, wo die traurige 

Dame, die in höchstem Glück ihren Mann verlierend, die Lust zum 

Leben aufgegeben hat, der Dame, die von Hoffnung voll war, als ein 

und dieselbe gegenübergestellt wird, wird nicht nur das letzte. Lied 

„Nun hast du mir. den ersten Schmerz getan", sondern auch .der 

ganze Zyklus „Die Frauenliebe und Leben" in ein vergänglich 

schönes Kunstlied sublimiert. Aber muß man hier wissen, daß das 

Klaviernachspiel nichts anderes als die Musik des ersten Liedes ist, 

Ulld man kann Schumanns Absicht, hier der grausamen, dunklen 

Musik die ganz heterogene Musik entgegenzusetzen, gut verstehen. 



Über das Vergängliche in der Musik 13 

Das Vergängliche als eine Kategorie der Schönheit besteht hier nicht 

nur in der traurigen Heldin selbst, sondern im Doppelbild zwischen 

Leben und Tod, das Schumann, auf Chamissos Gedicht gründend, 

durch Töne ganz intellektuell, vernünftig und künstlerisch-musikalisch 

gemacht hat. In diesem Sinne muß man sagen, daß das Vergängliche 

als eine Kategorie der Schönheit hier nicht als das Empfindbare, 

sondern als das Intellektuelle präsentiert wird. 

3. 

Die Liebe ist flüchtig. Der Reichtum ist vergänglich. Das 

Gedeihen dauert nicht immer ewig. Alles in der irdischen Welt muß 

auf jeden Fall verfallen. Wer stürzt alles in der Welt in den vergäu~ 

glichen Zustand? Er ist die Zeit. Zeit ist eigentlich Veränderung 

und Umwandlung. Die Zeit macht immer einem Zustand Ende, und 

sie führt immer neuen Zustand herbei. Damit begrenzt Zeit alles. 

Niemand kann den Strom der Zeit absperren. Wer zur Welt kommt, 

muß unbedingt sterben. Das Glück ist wandelbar. Es gibt doch 

Leben, weil gerade Tod vorhanden ist. Die Zeit, sie ist Ursprung 

der Vergänglichkeit. 

Die Musik ist die Kunst der Zeit als Ursprung der Vergänglich­

keit. Die Musik ist die begrenzte Welt, die nur in ihrer klingenden 

Gegenwart vorhanden ist. In diesem Sinne muß man sagen, daß die 

Musik vor allem die vergänglichste Kunst ist. Aber die Musik ist 



14 

keineswegs vergänglich, solange sie klingt. Das klingt etwas komisch! 

Die unbestimmte, zweideutige Musik, unfaßbare Musik, schwache, 

sterbende Musik, sie ist nur Ausnahme. Die europäische Musik 

naht uns überzeugend mit ihrem festen Schritt. Ein unruhiges Herz, 

Unselbständikeit, Traurigkeit, so was wird nur von der Musik geheilt. 

Die europäische Musik zerlegt die Musik immer in die Elemente 

Melodie, Rhythmus, Harmonie, Dynamik, Agogik, Tonqualität, 

Tonfarbe usw. und sie will dadurch die Zeit beherrschen, kontrollie­

ren. In diesem Sinne hat sie das Vergängliche der Zeit überwunden. 

Zwar ist die Musik eine Kunst von immer sich verändernden Tönen, 

aber sie ergibt sich nicht immer dem Strom der Zeit. Der 

Musiker läßt seinem Willen gemäß die unfaßbaren Töne nach der 

Regel laufen. Wenn auch die physikalische Zeit der klingenden 

Musik begrenzt ist, schreitet die musikalische Zeit, das Vergängliche 

der Zeit überwindend, mit festem Schritt fort. Der Musiker kann 

nach seinem Willen nicht nur die Zeit der Musik beschleunigen oder 

verzögern, sondern es kann ihm sogar auch möglich sein, plötzlich 

die Zeit anzuhalten. 

Der Musiker, der in diesem Sinne allenthalben die Zeit der 

Musik regierte, um aus der Musik das Vergängliche auszurotten, ist 

Ludwig van Beethoven. Sein ganzes Leben war im Streit über die 

unfaßbare Zeit, in der Herausforderung gegen die Zeit, deren Strom 

niemand sperren kann, geführt worden. Er legte der Musik die 

höchste Folgerichtigkeit auf. Dadurch konnte er der Musik das 



Über das Vergängliche in der Musik 15 

Unbestimmte, das Unruhige, das Unfaßbare und das Flüchtige 

wegnehmen. In seiner Musik gibt es keine Möglichkeit, das Vergäng­

liche einschleichen · zu lassen. In seiner 3. Sinfonie regiert das 

Hauptthema als der unsterbliche Machthaber des ganzen Stückes, 

und in seiner 6. Sinfonie hat er die . Fügung der Natur selbst in 

seiner Hand gewonnen. In seiner 5. Sinfonie wird das Schicksal, 

das der Herrscher der Zeit selbst ist, von ihm angetrieben und gemei­

stert. Seine absolute Beherrschung der musikalischen Zeit besteht in 

seinem unvergleichlichen Willen. Damit steht er auf dem Höhepunkt 

der abendländischen Musikgeschichte. 

Aber in seinem späten Werk kann man etwas anderes spüren. 

Man kann in Zusammenhang mit seiner Beherrschung der Zeit nicht 

immer genügend sein Spätwerk verstehen. Das 16. Streichquartett, 

F-Dur, Opus 135 wurde in Oktober im Jahre 1826, einige 

Monate vor seinem Tod geschrieben. Das knappe Stück ist sein 

Schwanengesang, der von ihm vollbracht wurde. Taubheit, Augen­

krankheit spät in seinem Leben, Schmerz am Rücken, Sorge um 

seinen ausschweifenden Neffen. Von diesen Sachen erschöpft hat er 

vielleicht in dieser Zeit schon seinen Tod geahnt. Trotzdem hat er 

mit seinen allerletzten Kräften gegen die Zeit der Musik gekämpft. 

Im Finale des Streichquartett <5> steht der Titel „Der schwer 

gefaßte Entschluß". Über dies werden darunter 2 Motive vorgeführt. 

Die Wörter „Muß es sein?" und „Es muß sein! Es muß sein!" sind 

den Motiven zugeordnet. Über die Bedeutung dieser Wörter gibt es 



16 

zwar verschiedene Ausdeutungen, aber niemand kann darüber seine 

wahre Absicht wissen. Es ist jedoch gewiß, daß die 2 Motive Frage 
LT 

und Antwort sind. Jetzt nennen wir die 2 Motive A und B. 

A ist die scharfe fragende Melodieformel mit absteigender 

Moll~ Terz und aufsteigender verminderter Quart. Andererseits ist B 

die überzeugend antwortende Melodieformel mit aufsteigender Moll­

Terz und absteigender Quart. Und B ist zweimalbestätigt, das heißt 

„Es muß sein! Es muß sein!". Im Finale, das in der Sonatenform 

geschrieben ist, ist A in der Einführung in Grave vor der Exposition 

und vor der Rekapitulation gebracht. B zeigt sich im Hauptsatz in 

Allegro nicht · nur als Anfangsmotiv des Hauptthemas, sondern 

erscheint· auch in variierter Gestalt überall im Hauptsatz, und endlich 

wird die Coda mit B geschlossen. Die persönliche Frage und Antwort 

darauf, die sich aus dem folgerichtigen Gebrauch von A und B ergibt, 

ist die Beherrschung der Zeit. Es ist dem willensstarken Beethoven 

entsprechend. In diesem Sinne gibt es hier keineswegs das Vergän­

gliche, das Zögernde, das Flüchtige. Aber ist es wirklich so? 

Die Beherrscher der Zeit in der Musik sind hier sicher die 2 

Motive A und B. Aber sooft die beiden Motive erscheinen, werden 

sie von der mysteriös elastischen, schwachen melodischen Bewegung 

verwischt. Bei seiner ersten Einführung läßt eine gleichgültige, gelas­

sene Melodielinie das zögernde Motiv A verschwommen erscheinen. 

Durch die gelassene Melodielinie hindurch setzt A hartnäckig seine 

Frage fort und endlich macht A am Anfang der Exposition dem 



Über das Vergängliche in der Musik 17 

Motiv B Platz. Bei seiner zweiten Einführung vor der Rekapitulation 

ist zwar die Frage A in ff entschlossen, aber hier auch unterbricht 

die gleichgültige, gelassene Melodielinie seine Frage. Dadurch setzt 

A wieder hartnäckig seine Frage fort und endlich am Ende der 

zweiten Einführung wird A gewaltsam durch die Antwort B übertönt. 

Andererseits beginnt das Hauptthema in der Exposition mit dem 

klaren, ehrlichen B. Aber das Motiv B löst sich in seiner letzten 

Hälfte auch in die geschlängelt fließende Melodielinie auf. Durch 

die zusammenhangslos gleichgültige, gelassene Melodielinie hindurch 

erhebt B eifrig seinen Kopf. 

An der strengen Frage und Antwort und der zusammenhangslos 

gleichgültigen, gelassenen Melodielinie beteiligt sich nun das ganz hete-. 

rogene dritte Thema. Es ist das Nebenthema, das klar wie ein Kristall 

und schlicht wie ein Volkslied ist. Die engelhaft schöne Melodie 

erscheint als eine Offenbarung mitten in dem endlosen Kampf zwi­

schen Frage und Antwort. In diesem Zusammenhang ist vor allem 

die Coda ausdrucksvoll. Als B erschöpft mit knapper Not seine 

Antwort anbieten will, singen ganz unerwartet alle Streichinstrumente 

in Piccicato das engelhafte Nebenthema. Kurz darauf kehrt die erste 

Violine zu Arco zurück und sie fliegt mit dem Engelsgesang gen 

Himmel auf. Unter der gnädigen Einleitung des Engels bietet B bald, 

auf sich vertrauend, seine letzte Antwort an. 

Die absolute Bemeisterung der musikalischen Zeit Beethovens 

wankt hier sonderbarerweise. Die sichere Frage und Antwort sind 



18 

hier im Begriff, in den mysteriösen Strom der Zeit verschlungen zu 

werden. Die Willenskraft des Menschen Beethovens kann nicht 

mehr die Sachlage retten. Das irgendwoher kommende engelhafte 

Nebenthema rettet sie. 

Das Nebenthema gehört nicht mehr einer musikalischen Zeit an, 

die Beethoven nach seinem Belieben meistert. Das ist vielleicht ein 

Götterspruch, der aus dem Jenseits hierher gerufen ist. Das ist eine 

Engelszunge, der der seinen Tod vorhersehende Beethoven zuhören 

konnte. „Der schwer gefaßte Entschluß" ist rührend schön und ver­

gänglich. Beethoven hatte während seines ganzen Lebens mit der 

Zeit gerungen. Und seine letzte Fußspur ist sein ergreifend schönes, 

vergängliches 16. Streichquartett. Hier hat er auch die Beherrschung 

der musikalischen Zeit durch seine Willenskraft keineswegs auf­

gegeben. Trotzdem musste er gerade hier die absolute überwälti­

gende Beherrschung ·der Zeit, die nur in Gotteshand liegt, durch­

schauen. In diesem Sinne hat Beethoven 1uns das Vergängliche in der 

Musik als eine Kategorie der moralischen Schönheit angeboten. 

J. S. Bach ist auch ein Mensch der Selbstbeherrschung wie 

Be_ethoven. Eines Tages im Juli 1750 diktierte Bach seinem Schüler, 

Altnikol vom Krankenbett aus die verbesserte Fassung seines frühen 

Orgelchorals, „Wenn wir in höchsten Nöthen sein". Als ob er schon 

seinen Tod selbst voraussah, änderte er den Titel in „ Vor deinen 

Thron tret' ich hiermit". Er äußerte ohne Mühe wie eine tägliche 

Arbeit mündlich den neuen Orgelchoral. Hier findet sich keine Qual, 



Über das Vergängliche in der Musik 19 

keine Anstrengung wie in Beethoven, sondern Ruhe und Frieden. 

Den Orgelchoral als Schwanengesang hinterlassend wurde er am 28. 

Juli vor Gottes Thron gerufen. 

Beethovens letztes Stück war ein sorgfältig ausgearbeitetes Werk 

in vier Sätzen. Dagegen ist. Bachs Schwanengesang nur eine 45-

taktige Choralbearbeitung. Der große Meister, der so viele Meister­

werke geschrieben hatte,; hat am Ende seines Lebens nur ein 45-

taktiges Stück geschrieben. Das ist gerade vergänglich, traurig. 

Hatte er sich schon erschöpft? Hatte er schon nicht mehr Mut und 

Kraft zum Meisterwerk gehabt? Seinen Tod ahnend hatte er den 

Choraltitel in „ Vor deinen Thron tret' ich hiermit" umgeändert. Die 

Umänderung .selbst ist auch treffend und zugleich vergänglich. In 

dem Sinne, daß der Tod überhaupt vergänglich ist, ist der Tod J. S. 

Bachs auch vergänglich. Aber ist der letzte Orgelchoral von J. S. 

Bach wirklich ein vergängliches Werk, eine vergebliche Musik? 

Man sagt, Bach ist ein Handwerker, ein artistischer Künstlier. 

Das soll nicht unmenschliche Kälte bedeuten. Er hatte mit seiner 

ausgezeichneten Kunst des Komponierens Gott gedient. Für Bach 

ist die Zeit der klingenden Musik nichts anderes als die Zeit des 

Lobgesangs für Gott. Darum soll für ihn die musikalische Zeit wie 

die ewige Gotteszeit sein. Bach ·hat im Choral als die Gotteszeit 

Gotteswillen gehört, und er hat darin göttliche Ordnung gesucht. 

In dem letzten kleinen Orgelchoral <6> liegt die allerhöchste 



20 

Ordnung, die von seiner unvergleichlichen Kompositionstechnik 

gemeistert wurde. Die Zeit, die Bach meistern will, fließt mit der 

Zeit, die nur in Gottes Hand ist; zusammen. Die die Choralmelodie 

variierend nachahmende Bewegung in Sechzehnteln gestaltet das 

dreistimmige Tongewebe. Da die Choralmelodie selbst, geleitet von 

Gotteshand, mit dem sicheren Schritt geht, können wir vor dem 

Stück nur Ehrfurcht haben. Man kann so etwas nicht vergänglich 

heißen, weil hier Gotteswille tätig ist. 

Im frühen Orgelchoral „ Wenn wir in höchsten N öthen sein" m 

ist die Choralmelodie zwar glänzend von Floskeln geschmückt, aber 

sie ist nicht immer vom Gotteswillen gesprochen. Auch für .Bach 

war der Tod peinlich und entsetzlich. Es war natürlich, daß der 

Choral „Wenn wir in höchsten Nöthen sein" ihm in seiner Todes­

~tunde in den Sinn kam. Aber der glänzend geschmückte Choral war 

ihm damals nicht zutreffend. Er musste den Choral in „ Vor deinen 

Thron tret' ich hiermit" erneuern. Als er ·.von der mündlichen 

Äußerung der verbesserten Fassung des Chorals endlich die Ruhe 

seines Herzens erlangt hatte, war er schon „ vor deinen Thron·~ 

getreten. Unabhängig von der Entstehungsgeschichte des Stücks und 

unabhängig auch von der äußeren Form des Stücks, da das Stück tief 

mit dem christlichen Glauben zusammenhängt, kann man dort über 

das Vergängliche nicht reden. 

Wie ich schon erwähnt habe, ist das Vergängliche (Hakanasa) 

eigentlich eine besonders japanische Wertbestimmung. Wenn 



Über das Vergängliche in der Musik 21 

jemand auf Grund des apokalyptischen christlichen Glaubens wie 

Beethoven oder Bach, lebt, kann es in dessen Leben und Werk 

keineswegs das Vergängliche geben. Hier soll das Vergängliche von 

menschlicher Willenskraft überwunden werden. Das Vergängliche, 

das man im Streichquartett Beethovens, Opus 135 oder im Orgelchoral 

„ Vor deinen Thron tret' ich hiermit" erfahren kann, ist also ganz und 

gar verschieden von der japanischen Wertbestimmung, „Hakanasa". 

Aber wenn die Beherrschung der Töne, die von dem starken Willen 

Beethovens gezeugt wurde, oder die, die von der artistisch höchsten 

Kompositionstechnik Bachs vollendet wurde, augenblicklich 

verschluckt wird von der Gotteszeit, ihnen aus den Händen gleitet, 

muß man gewiss das Vergängliche erfahren. 

Andererseits ist es merkwürdig, daß der ästhetische Ausdruck 

der empfindsamen oder. intellektuellen Vergänglichkeit erst im 19. 

Jahrhundert aufgekommen ist, wo die christliche Weltanschauung in 

der abendländischen Welt schon wankt. Beiläufig ist der Ausdruck 

des Vergänglichen in der Musik im späten Mittelalter oder in der 

Renaissance vom musikgeschichtlichen oder soziologischen Gesichts­

punkt her sehr interessant. Aber es ist problematisch, ob der 

Ausdruck als das Vergängliche, oder als Wehmut gefaßt werden muß. 

4. 

Nun muß ich über Hakanasa als die besonders japanische Wert-



22 

bestimmung reden. Hören Sie mal ein japanisches Flötenstück. Das 

Titel des Stückes heißt „die widerhallende Stimme des Hirsches", 

„Sika no Tohne". Die Flöte ist eine aus Bambusrohr hergestellte 

japanische Kernspaltflöte, „Sjakuhaci ". Das Stück ist ein Duett 

der Flöten in antiphonaler Form. Das Stück für Flöte allein heißt 

„Honkjoku" das Hauptstück, und das Stück für Flöte und andere 

Instrumente heißt „Gaikjoku", das Nebenstück. Das Stück, „die 

widerhallende Stimme des Hirsches" soll in der zweiten Hälfte des 

18. Jahrhunderts von einem (Iemoto-) Begründer rs> der Sjakuhaci­

M usikschule komponiert werden sein. Bei uns ist der Name des 

Komponisten nicht immer bekannt. Darüber gäbe es vieles zu sagen, 

aber jetzt habe ich keine Zeit dafür. 

Das Stück hat eigentlich religiöse Bedeutung. Bei uns war früher 

das Sjakuhaci-Spielen nur dem wandernden bettelnden Priester 

erlaubt. Heutzutage darf jedermann sich mit dem Sjakuhaci-Spielen 

befassen, Das Stück stellt die widerhallende Stimme des Hirsches im 

tiefen Gebirge dar. Man spielt immer mit freiem Rhythmus ohne 

Takt das Hauptstück von Sjakuhaci. Im Stück gebraucht man oft 

beim Spielen, Portamento, Viertel-Töne und noch kleinere und 

„Mura-iki", eine Art von Atemgeräusch. 

Können Sie in diese.m Stück das Vergängliche erfahren . oder 

nicht? Oder können Sie hier im Stück vergängliche Elemente finden? 

Für Sie haben Hirsch, Gebirge, Widerhall usw. keine besondere 

Bedeutung. Sicher ist es eine bloße Naturszene. Für Sie ·ist 



Über das Vergängliche in der Musik 23 

Naturszene ein Gegenstand. Sie müssen Natur als Gegenstand in 

allen Ecken • und Enden wahrnehmen, kultivieren und ausbilden. 

Die Natur selbst ist zwar vergänglich, flüchtig, unbestimmt, aber die 

menschlichen Hände, die die Natur als· Gegenstand bearbeiten, sind 

fest, entschieden, beständig. Die Menschheit steht sicher auf der 

Verneinung des Vergänglichen der Natur. Das ist bei Europäern der 

Fall. Wenn Sie also über eine Naturszene singen wollen, müssen Sie 

alle Naturgeräusche durch die bestimmten, ordnungsgemäßen Tönen 

ersetzen. 

Bei uns ist der Fall ganz anders. Für uns haben Hirsch, Gebirge, 

Widerhall usw. eine spezifische Bedeutung. Das ist nicht ein bloßer 

Gegenstand, der uns gegenübersteht, sondern es gibt keine Grenze 

zwischen Hirsch, Gebirge, Widerhall und den Bildern derselben in 

unserem Herzen. Die Natur ist nicht der Raum, wo die Menschheit 

die menschliche Welt formt, sondern die Natur ist ein großes Gefäß, 

worin die Natur zusammen mit anderen Lebewesen die Mensch­

heit gedeihen läßt. Also ist unsere Lebensführung nicht die Uber­

windung der Natur durch die menschlichen Hände, sondern wir 

ergeben uns immer der Natur. 

In Japan und in den meisten asiatischen Ländern kann man erst 

seine Herzensruhe und seinen Frieden bekommen, wenn man sich 

richtig der Natur ergeben, sich mit ihr vereinigen kann. Das heißt 

Rückkehr zu Natur. Das ist jedoch nicht immer gleichbedeutend mit 

J. J. Rousseaus Retour a Ja Nature. Rousseau wollte mitten in der 



24 

von Menschen ausgebildeten abendländischen Kultur die rohe, grobe, 

wilde Natur zurückholen. Das ist eine Art Exotismus. Die Natur, 

die wir zum Ziel haben, ist nicht die grobe, wilde Natur, sondern die 

Natur als die Fügung. Wir wollen immer, in der Naturfügung unsere 

Ruhe und Frieden finden. 

Und wenn wir über eine Naturszene singen wollen, wollen wir 

damit nicht die Natur meistern, ordnen, ausbilden, sondern wir 

wollen uns möglichst der Natur selbst nähern. Durch die Musik 

wollen wir uns mit der Naturfügung vereinigen. Solange es Musik 

ist, kann es natürlich dabei Tonintervall, Tonleiter, Gerüstton usw. 

geben. Aber die Ordnung in der japanischen Musik ist nicht immer 

kompliziert. Wie kann man sich durch den einfachen, schlichten 

Bau mit der Naturfügung vereinigen? Das wichtigste Mittel dafür ist 

der Ausdruck durch Nachklang (Yoin). Das verschiedene Portamento, 

differentiale Töne, M uraiki, alles sind eine Art Nachklang. . Y oin 

bedeutet jedoch nicht nur den physikalisch~akustischen Nachklang, 

sondern auch allerlei Verzögerungsformen des Tons. Uberdies ist 

„Ma", der mysteriöse Raum zwischen Tönen, auch eine Art Nach­

klang (Y oin). Man kann sagen, das ist in gewissem Sinne ein 

psychologischer Nachklang. „Yoin" ist nichts anderes als ein Verlauf, 

in dem der von menschlichen Händen hergestellte Ton wieder zum 

Naturgeräusch zurückkehrt. Wir Japaner vergnügen uns in der 

japanischen, traditionellen Musik, nicht mit ihren festeff Gerüsttönen, 

sondern mit dem Verlauf, in dem sich die Gerüsttöne vergänglich, 

flüchtig, vergeblich als Nachklänge (Yoin) widerhallend wieder in die 



Über das Vergängliche in der Musik 25 

Natur auflösen. 

Die Musik ist auch hier als die Kunst der Zeit vergänglich. Aber 

hier ist es der Verlauf selbst, in dem die Zeit der Musik vergänglich, 

leer, vergeblich ausklingt, nichts anderes als das Vergängliche, als eine 

Kategorie der Schönheit. In diesem Verlauf erleben wir die Wahrheit 

des Lebens und das Naturgefüge. Je vergänglicher, trauriger, 

unbestimmter, leerer „ Yoin" ist, desto tiefer unser Erlebnis. Hirsch, 

Gebirge, Widerhall usw., alles ist nicht mehr ein bloßer Naturgegen­

stand, sondern ein bedeutungsvolles Symbol für das Naturgefüge. 

In dem Stück, „die widerhallende Stimme des Hirsches" ist das 

Vergängliche ausgezeichnet ausgedrückt. Also ist das Stück bei 

uns ·ein Meisterstück an Flötenmusik. Wer ist der Meister? Wo ist 

der Komponist des Stückes? Es ist uns um den Komponisten nicht 

zu tun. Uns ist nur das Musikantische des Flötenspielers wichtig. 

Der Spieler muß uns durch sein Spiel sein Selbsterlebnis über die 

Wahrheit des Lebens und das Naturgefüge hören lassen. Also ist 

das Stück wertvoll, solange es uns das Vergängliche als Lebensweis­

heit zeigt. 

Ich habe mit Beispielen Gounods, / Schumanns, Beethovens, 

Bachs und eines japanischen Flötenstückes über das Vergängliche 

geredet. Vielleicht ist meine Meinung über die europäische Musik 

zu sehr japanisch, uneuropäisch. Sie werden besonders bei Beetho-



26 

ven oder Bach keineswegs das Vergängliche erfahren. Sie werden 

dort nur seine Willenskraft, seinen letzten 'Kraftaufwand in. seinem 

Krankenbett loben. Das ist ganz und gar richtig. Ich, der in Beetho­

ven oder Bach das Vergängliche erfahre, höre selbst in der 

europäischen Musik ihre Nachklänge. 

Vor 14 Jahren habe ich hier im Seminar von meinem verehrten, 

inzwischen verstorbenen Prof. Dr. Thrasybulos Georgiades über das 

Wesen der abendländischen Musik vieles gelernt. Nun ist mir die 

abendländische Musik immer mehr wunderbar, bedeutungsvoll und 

lehrreich. Aber zugleich taucht mir die herrliche, traditionelle Musik 

in Japan oder Indonesien wie eine , Fata Morgana auf. Ist es auf 

mein Alter zurückzuführen? Mit Absicht habe ich heute nicht so 

streng wissenschaftlich geredet. In der nächsten Zeit möchte ich am 

Beispiel des Variationsprinzips musikwissenschaftlich deutsche, 

tschechoslowakische, japanische und indonesische Musik miteinander 

vergleichen. 

Zum Schluß danke ich Herrn Prof. Dr. Theodor Göllner und 

allen Kollegen im Musikwissenschaftlichen Seminar München 

herzlichst! 

Anmerkung 

(!) Dieser Aufsatz ist der ganze Text eines Vortrags, den ich am 5. Juni 
1978 im Musikwissenschaftlichen Institut der Universität München hielt. 
Es gibt einen Aufsatz gleichen Titels von mir in der Zeitschrift für Ästhetik 
und Kunstwissenschaft in Japan, „Bigaku" (Bd. 27, Nr. 2, 1976). Der 



Über das Vergängliche in der Musik 27 

japanische Titel meines Aufsatzes ist „Ongaku niokeru Hakanasa no 
Hjogen." Mein Vortrag in München ist zwar auf Grund meines schon 
veröffentlichten Aufsatzes in „Bigaku" geplant, aber nicht immer gleich 
mit dem obigen Aufsatz. Um die Deutschen über „Hakanasa" als die 
spezifisch japanische Kategorie der Schönheit zu verständigen, habe ich 
hier ein Stück der japanischen traditionellen Musik als Beispiel angeführt. 
Für einige Deutsche, die an meinem Vortrag Interesse gehabt haben, 
lasse ich hier den Text meines Vortrags drucken. 
Ich bin Frau Prof. Anna Barbara Georgiades, Herrn Prof. Dr. Theodor 
Göllner und seinen Kollegen im Musikwissenschaftlichen Institut der 
Universität München, die damals mit Freundlichkeit und Interesse 
meinen Vortrag gehört hatten, zu Dank verpflichtet. Ich danke auch den 
Assistentin und Assistenten, Dr. Marianne Danckwardt, Dr. Roswitha 
Stelzle und Dr. Manfred Hermann Schmidt im Musikwissenschaftlichen 
Institut der Universität München herzlichst für ihre freundliche Hilfe, 
die sie mir bei meinem Vortrag gegeben hatten. Infolge ihrer Hilfe und 
Freundlichkeit konnte ich damals auf die Anwesenden einen Eindruck 
machen. 

(2) Die Mu~ikstücke, die ich hier anführte, sind in Noten allgemein 
zugänglich .. Da man leicht die Noten der Stücke in die Hand bekommen 
kann, zeige ich hier keine Noten. 

(3) Charles Gounod, Venise, Editions Choudens, A. C. 1745, Paris. 
(4) Robert Schumann, Four Song Cycles, Lea Pocket Scores Nr. 25, S. 60 

-61 und S. 46-61. 
(5) Ludwig van Beethoven, Streichquartett, F Dur, Op. 135, Ricordi P. R. 

406, s. 20-28. 
(6) J. S. Bach, The Complete Organ Works in 8 Volumes, Vol. VI. The 

Six Schübler Chorales and Eighteen other Chorales, Lea Pocket Scores. 
Nr. 36, S. 87-88. 

(7) J. S. Bach, The Complete Organ Works in 8 Volumes, Vol. II. Chorale 
Preludes („Orgelbüchlein") and Chorale Variations, Lea Pocket Scores 
Nr. 32, S. 57. 

(8) Über die Iemoto-Organisation siehe Ko Tanimura „Was bedeutet europä­
ische Musik für Japaner?", ein yortrag, den ich am 22. Juni 1978 im 
Musikwissenschaftlichen Institut der Universität Köln hielt. Er soll in 
Band 5 der von Herrn Prof. Dr. Robert Günther herausgegebenen 
„Studien zur traditionellen Musik Japans" (Verlag· Bärenreiter, Kassel) 
zum Abdruck kommen. 


