
Title ミュートスとロゴス

Author(s) 加藤, 浩

Citation 待兼山論叢. 美学篇. 2000, 34, p. 1-22

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/48181

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 

ミュートスとロゴス

加藤浩

序

ギリシア神話の恐らくは最も根本的な特徴は、登場する神々がきわめて

人間的で、あること、つまりはその擬人神観（anthropomorphism）に求める

ことができるであろう。そして、人は、ヨーロッパ文化の基底をなすかの

偉大なる遺産を残して燦然と輝くギリシア人が、かくも素朴な宗教を本当

に信仰していたのかどうかと、しばしば疑念に駆られるであろう。この疑

念は、それを芸術宗教と呼ぴならわすことでは容易には払拭できない。そ

うした態度は、合理的思考、すなわちロゴス的傾向に色濃く染められてい

るのではないのか。もっとも、古代ギリシアにおいても既に、クセノフア

ネス1）、へラクレイトス2）、就中、プラトンがこうした神観に抗議の燐火を

あげたことは周知の事実である。プラトンは、『国家J第2巻第3巻におけ

るムーシケー論において神々や英雄に関して語られるべきミュートスの規

範の樹立を企図した。しかも、その対話篇の多くの個所でプラトンは、自

ら案出した数多くのミュートスを配している。プラトンのこうしたミュー

トスは、もはやギリシア宗教におけるミュートスと同一規されるものでは

ないで、あろう 3）。そこには、ロゴスが本来的に包蔵しているデイアロゴス性

の精神に貫かれた独自の世界観が控えている4）。あるいはむしろ、プラトン

は、自ら構想している哲学的立場から、従来の宗教観 それは多くの場

合詩人によって表明されているものなのであるがーーを批判していると言



2 

えよう。プラトンの詩人批判は、実は宗教批判を基礎にしているのである。

しかし、ギリシア宗教は、プラトンの攻撃の前に粉砕されてしまうほどに

脆弱なものなのであろうか。もちろん、否である。その命脈は、ローマ時

代に至るまで、否、ある意味では現代に至るまで泊々と流れている。私た

ちはそれゆえ、プラトンの批判を以てして、ギリシア宗教が基礎を置く全

てのミュートスが廃棄せられたとは考えてはならない。すると、従来の宗

教的世界観に対抗して、独自の哲学的世界観を構築せねばならなかったプ

ラトンにとっては、よくいえばミュートスはいわばロゴスを補完するもの、

もしくは、ロゴスの規制下に置かれるにすぎないものであったのであろう

か。ミュートスの生命は、ロゴスの貫流を受けて、その相貌を一変したと

言うべきであろが、しかし、プラトンの後を受けて、アリストテレスは、

『詩学］においてミュートスを意図的・人為的に構成されるべき出来事と

規定することによって、ミュートスから宗教的色彩をほとんど剥奪した5）。

けれども、こうした哲学的乃至詩学的視点から把握されたミュートスが、

ミュートスが本来豊かに抱懐していた内実を抽捕してしまうことに、私た

ちは満足すべきなのであろうか。むしろ、ミュートスにおいていかなる事

態が経験されていたのかを、ロゴスとの対比でその否定的側面のみを特筆

大書するのではなく、今一度、それのギリシア宗教における意義を闇明す

るべく、反省してみる必要があるのではないか。本小論は、こうした問題

意識を以て、 W.F.オットーの神話論を手掛りにして、ミュートスとロゴス

の関係を考察するものである6）。

第1章 ミュートスの真理

ミュートスもロゴスも元来それぞれ言葉を意味している。ミュートスは

その語源が不明で、あるが、ロゴスはレゲインに由来している。それは、選

ぴ出すこと（dieAuslese）を意味し、そこから集める（das Sammeln）と



ミュートスとロゴス 3 

いう意味が二次的に派生した。従って、ロゴスは、ホメロス7）において熟慮

され、思慮され、説得の役に立つこと（dasBedachte,Uberlegte, zur Uber-

redung Dienende）を意味し、時代が下るにつれて、理性的なもの、意義深

いもの、理に適ったもの（dasV ernlinftige, Sinnvolle, Folgerichtige）を

表すようになり、まさしくギリシア精神史において極めて重要な役割を果

たすことになった。これに対して、ミュートスは、主観的に思念された事

柄ではなく、全く以て客観的、すなわち、現実的で、事実的なもの（das

Wirkliche und Tatsachliche）である。その言葉は、現実的なものについて

報告し、その陳述によってまさしく現実的となるべき事柄を定めるもので

ある。ミュートスは、生起したものないし生起しているもの、存在に適合

的であるもの8）という意味において、物語（Geschichte）である。ホメロス

において認められるように9）、まさしくそれは、客観的に報告する言葉、権

威ある言葉なのである。そして特にこれは、過去において現実に生起した

ことについての言葉である10）。この過去性ということは、古く意義深いも

のであればあるほどに、神聖で、あり、感激を欠いた現在からは区別される

のであるけれども、そのために後代のギリシア語ではミュートスは驚嘆す

るべき物語（eine wunderbare Erz討1lung）を意味しているが、例えばアイ

ソポスの寓話やプラトンのミュートスのように、たとえ意義深いものであ

っても、文字通りの真理を要求することはできない、本当ではない作り話

しを意味するにいたる11）。けれども、事態は逆であり、ミュートスは、根

源的には、事実的に真実であるものを意味しており、たとえ以前に報告さ

れたものであるにしても、本質的には、無時間で永遠なるもの（Zeitlose,

Ewige）なのである。古代のギリシア語においては、言葉を意味する語のう

ちエポスは、声の告示を、ロゴスは思惟された理性的なものを指示してい

るが、ミュートスは、過去、現在、未来の直接的な証言、根源的に神聖な

意味における、存在の自己啓示（eineSelbstoffenbarung des Seins）を意



4 

味している。ミュートスが真実の言葉とされるのは、正しく思考され、証

明されうるもの（<lasrichtig Gedachte, Beweiskraftige）という意味では

なく、事実として与えられ、啓示された、神聖なもの（<lasals Tatsache 

Gegebene, Offenbargewordene, Geheiligte）という意味においてであり、

その限り他の陳述からは厳然と区別される。ミュートスの真理は、それを

私たちの言葉に翻訳し、私たちの知識の基準に従って吟味し、批判し、「正

しいjとか「正しくないJとか判定することによって、手に入れたり拒斥

しうると考えるのは、全くの誤解に基づく。ミュートスは翻訳されうるも

のではなく、「正しいjとか「正しくない」という基準に従うものではない。

「正しいJとか「正しくない」といわれるのは、理論的思考過程である。

むしろ、こうした理論的思考過程こそが、ミュートスに基づく根源直観、

根源経験、根源構想、を前提にすることで成立しているのであって、これら

はもはや、合理的批判を許容しないのであるが、それは、これらが人間の

存在それ自体に帰属し、通常は決して意識にもたらされることがないから

である。ここにあるのは、正しさ（Richtigkeit）ではなく、まさしく真理

(Wahrheit）なのである。真実（wahr）なるものとは、人間に人間存在と

ともに与えられ、人間を深く捉え、人聞を本来的に初めて人間たらしめる

もののみである。それは、人閣の純粋理論的思考を起動するけれども、思

考によって吟味されることはないし、「正しい」とか「正しくない」と判定

されるようなものではない。それゆえまさしく、啓示と呼ばれる原経験

(Urerfahrung）なのである。固有の意味における、すなわち、無意識にお

いて示顕するものとして、ミュートスは啓示された原経験に他ならず、そ

れがまた、合理的思考を初めて可能にするのである。原氏族に原真理とし

て与えられていたミュートスは文明の進展とともに、文明人の子から失わ

れてしまったのであろうか。人聞が、何らかの理由によって、ある時点か

ら鋭敏に思考し観察し始め、ますますもって自らの思考力と観察力とを函



ミュートスとロゴス 5 

養したがゆえに、ミュートスが人間にとって疎遠なものになったのではな

い。むしろ、人聞が、事物の存在、原自然と永遠なるものからのみ語りか

けてくる、言葉の真の意味における現実と出会うことがなくなったからで

ある。全文明は、原自然と永遠なるものの拒絶である。人聞が経験し行為

していることにおいて出会っているのは、自分自身、すなわち、自分に固

有な合理性と案出工夫である。人間は、原本質的なもの、巨怪なるもの、

存在（dasUrwesenhafte, das Ungeheuere, das Sein）に身を晒さねばなら

ないという不安と気遣いとから、きわめて聡明な手段と装備とを整え、い

たるところで自分自身と自分の分別の及ぶ形式や活動とのみ出会えると確

信の持ちうる人工の避難領域をある程度までは自分のために作り出した。

こうした時代は、古代の神々のミュートスに擬人神観という非難を浴ぴせ

かけているが、それはまことに笑止千万なことであり、むしろ、そうした

批判者の科学と技術の世界観こそが、根本的には擬人神観なのである12）。

逆に、ミュートスの民族は、かの巨怪なるもの、原本質的なものの中で、

しかもそれに基づ、いて生活していたので、あった。

原民族においては、多種多様な部分的ミュートスが認められるが、それ

らの本質は全体としてある偉大なる、包括的なミュートスによって保持さ

れている。多様性として存しているミュートスこそは、真正なるミュート

スを特徴付けるのである。真正なるミュートスは、包括的であるのみあら

ず、全体包括的である。真正なるミュートスはすべて、世界現実全体へと

向かう。まさしくそれゆえに、真正なるミュートスは合理的なるものと比

較されえず、専ら原現象的総合直観ないし啓示（urphanomenaleGesamt-

schau oder Offenbarung）としてのみ了解されうるのである。ミュートス

は常に、世界現実、存在している事物と対立する存在（dasSein im Gegen-

satz zu den seienden Dingen）を把捉するものとして、入閣の全体、人聞の

存在を語るものなのである。それゆえ、真正なるミュートスは、人聞の全



6 

現存在に対して絶対的に拘束的（absolutverbindlich）である。理論と合理

(Logos und Ratio）は、事物との関わりにおける合目的的態度、原因・結

果関係の認識、学問的探求にとってのみ拘束的であるにすぎない。従って、

そこでは人聞の存在、人間の全現存在姿勢には関与することがないがゆえ

に、人間は、際立つて偉大なる学識者・研究者であると同時に、無価値で

疑わしいものなのである。これに対してミュートスは、特定の能力、特性、

活動可能性について語るのみならず、その現存在状態における全人聞を語

るのである。すると、真正のミュートスの真理が、ミュートスと類似して

おり、同様にミュートスと呼ばれるその他のすべての説得力や熟慮に値す

るものから区別される所以は何であろうか。論理的乃至実験的 (logisch

oder experimentell)にその正しさが検証されたものは、真実の（wahr)

というよりは正しい（richtig）と呼ばれるほうが適切で、ある。学問的確証

とはこのようなものである。ここでは人聞は、明確な設問を伴って事物に

接近し、明確な方法によってこの設聞を吟味にかけ、設問と吟味のあり方

に応じて、解答を得るのである。一方、より高次で本来的な意味における

真理とは、論理的思考と実験の占有からは免れた、専ら自己自身を啓示す

るような知（Wissen）なのである。この真実なるものは、形象的であろう

と、あるいはより根源的なのだが、生の形態化においてであろうと、とも

かく形姿（Gestalt）において自らを語る。真実なるものは、自分自身を語

ることができるのみならず、自分自身を語らねばならない。創造的

( schOpferisch）であること、自己を形姿において呈示することは真実なる

ものの本質に帰属している。これが、真実なるものの根源的徴表である。

かくて、真正なるミュートスは、一見したところ類似しているかに見える

表象の全ての正しさと有用性とからは区別される。ミュートスの真理に対

立するものとは、誤謬 (I汀tum）ではなく、非根源的なるもの、非生動的

なるもの、非創造的なるもの（dasUnurspriingliche, Unlebendige, Un-



ミュートスとロゴス 7 

schOpferliche）なのである。真正なるミュートスは、まさしくこの生動的

なるものを産出するのである。例えば、アポロンのミュートス的形姿は、

幾世紀にもわたり、形象、建築、文芸、音楽のみならず、生命観と世界観

において常に新たに無限の創造性を明るみにもたらした。従って、ミュー

トスは、ただ単に創造的と名付けられるべきではなく、むしろ人間一般の

高次の現存在における創造的なるものなのである。この意味においてミュ

ートスは、絶対的に拘束的なのである。ミュートスにおいて示顕している

行為は、合目的的観念によって課せられているのではなく、ミュートスに

おいて啓示された世界現実の原形姿一一それは無時間的で永遠であるがゆ

えに を人聞の生の行為と秩序のための模範にするという必然性によっ

て課せられているのである。それゆえ、選択の余地はない。ミュートスは、

絶対的に強制的である一つの力（eineMacht）なのである。

真正なるミュートスは、形姿を産出することによって、自己を啓示する

がゆえに、力動的（dynamisch）である。形姿とは、世界における創造的な

るものである。なぜなら、形姿はそれ自体、根源的なるものから直接的に

産み出されたものだからある。ミュートスの本質のこの側面が欠如してい

れば、ミュートスはいつまでたっても把捉されない。すなわち、ミュート

スは、それが生動的で、あるかぎりにおいて、祭儀（Kultus）と結びついて

いる。祭儀は、ミュートスの必然的な現象形式なのである。祭儀はミュー

トスなしには考えられないばかりではなく、真正なるミュートスも祭儀行

為なしには考えられないのであって、祭儀を要請することがミュートスの

本質に存している。祭儀とは、その最広義の最も深い意味において、人聞

がミュートスに直接的に返答するべき際の、身体・精神の特殊的な態度で

ある。つまり、ミュートスが人間自身において形姿となる、人聞のその特

殊的な態度である。それは、単に子を合わせるということから、ミュート

スにおいて告知された原出来事の劇的なる反復と描写とにまで及ぶ。多か



8 

れ少なかれ劇的である祭儀行為は、断固として、弛緩した模写や回想なの

ではなく、常に原出来事それ自身である。この祭儀もまた合理的な説明を

拒絶する。その理由はミュートスの本質に存している。ミュートスは、真

正のミュートスとしては、思考様式でも、表象でも、精神豊かで意味深長

な空想でもなく、存在の自己啓示であり、存在の自己啓示として、全人聞

を捉え、人間の現存在態度に形姿を与えるからである。そこには、人聞の

思考が入り込むことのできない謎がある。すなわち、神的なものに出会う

人間的なものとしての現存在一般の謎がそれである。そして、ミュートス

が、単なる信仰の伝統に頼落することなく、真に生動的であるところでは

どこでも、聖なるものと俗なるものとの聞には区別は存在していない。つ

まり、ミュートスの形姿が、私たちが俗なるものとして宗教的なるものか

ら区別する習いである、行為や秩序に自らを刻印しているがゆえに、生全

体がいわば祭儀的になるからである。

第2章 ミュートスの啓示

これますの議論において、ミュートスは正しさを吟味されることのない

真理として考察されたが、それは、単なる観念や理論ではなく、むしろ、

力として直接的に生の中に入り込み、個々の態度様式のみならず、人聞を

全体として捉え形成するものであった。ところで、世界の存在の原真理、

本質上それこそミュートスなのであるが、その原真理はいかなる仕方で人

間に啓示されるのであろうか。この啓示は、真理が形姿として立ち現れる

ことによって生起する。存在は形姿において啓示されるが、しかし世界存

在の啓示に際して最も力強く明瞭に啓示される。啓示の生起は三つの段階

に分けられる。それぞれの段階において、ミュートスの真理は、態度と行

為を呼び起こす、その力動的特性を示す。より精確に言えば、真理は、そ

うした態度や行為において自らを具象化し、形姿となるのである。（注意す



ミュートスとロゴス 9 

べきは、これらの段階は、時間的差異を示すものではなく、永遠的なもの

の同時的過程を表しているという点である。）

第一段階

まずこれは、巨怪なるものの現前が、人間自身の肉体性において、人間

に形姿的に刻印される段階である。つまり、敬慶さと悦惚感に満たされた

件立の姿勢において刻印されるのである。（この姿勢は、ラテン語では

superstitio、ギリシア語ではエクスタシスであるが、魂のエクスタシスはf表

代のものである。）高く直立し、両手を天に向けてかかげたり、あるいは反

対に、会釈をして脆いたりする。両手を敬慶にたたいたり、合掌したりす

るのがそうである。これらの姿勢は、たとえ近似しているかに見えようと

も、全ての意味解釈よりも、古くて根源的である。これら自身が、ミュー

トスの真理の啓示された形姿なのである。さらに加えである種の舞踊があ

り、そこにおいて人聞は、自らがいくぶんか神的となって、神的な世界存

在の形姿を啓示する。

第二段階

ミュートスは、人間の子と行為によって創造的となる。すなわち、人間

は石を立て、柱を築く。これらは聖なるものと見なされるが、それは、神

的なものの現前がそれらにおいて形姿となっているからである。一一この

ような聖なる態度を「物神崇拝（Fetischismus）」と名付けるのは近代人の

粗雑な悟性に委ねられている！ 人聞は建造物、神殿を建て、超人間的な

るもののためのある種の住居をしつらえる。その場で超人間的なものに遭

遇したのでありまた遭遇するのであるが、同時に、建築物の形姿において

この神的なものの啓示が生起しているのである。さらに、ミュートスは、

原出来事として、規則的に繰り返される行為、通常の意味における祭儀に

おいて自らを具象化する。ミュートスはこうした祭儀を常に伴う。ミュー

トス的な原出来事は、たとえそれが往時の出来事であるかのように見える



10 

としても、永遠の出来事なのであり、人聞の行為において自らを啓示し、

具象化する。ミュートスとその真理は、人間によって遂行される行為にお

いて形姿として啓示されるのである。

第三段階（最も高次の精神的段階）

ミュートスがその原真理とともに言葉（Wort）となる段階である。一般

的な想定よれば、ミュートスである真理は、言語（Sprache）という意のま

まに操れる手段を用いてそれを表現（ausdriicken）しようとする試みを通

じて、秘匿性から開明性へともたらされる。それゆえいつも、真理の深奥

は常に言表されずにとどまり、言述はもともと隠蔽ないし改置であるとい

う確信や苦情が繰り返しとなえられることになる。もし人が、言語の名の

もとで、多くの他のものと並んでミュートスの真理を伝達（vermitteln）す

るという課題を負わされた、独自の由来の表現形成を理解しているのであ

るかぎり、そのように考えるのは間違ってはいない。しかし、こうした想

定自体が間違っているのである。その根源性と真正性における言語は、何

かを解らせる手段（Mittel,etwas verstandlich zu machen）ではないので

ある。言語はそれ自体がミュートスの真理である。言語とは、言葉におい

てミュートスの真理が啓示された形姿なのである（dieoffenbar gewor-

dene Gestalt der (mythischen) W ahrheit im Wort）。言語はミュートスを

解釈したり、それを表現しようと試みるのではなく、言語自身がミュート

スなのである。ギリシア語のミュートスは言葉としての真実なるもの（das

W ahre als Wort）を意味しているのである。言語は、ミュートスの真理の

形姿啓示が奇跡、（einWunder）であるかぎり、ミュートスと同様に、一つ

の奇跡である。かくて、言語は祭儀的なものの領域に属することになる。

ミュートスの真理の本質特性は、それは常に祭儀を伴い、力動的で、あり、

姿勢と行為において形姿として自己を啓示せねばならず、それゆえ、形姿

として言葉において啓示されるといつことである。これは祈りに当てはま



ミュートスとロゴス 11 

る。すなわち、祈りとは、根源的には、ミュートスの真理の自己啓示であ

り、敬鹿なる態度をとることに他ならず、二次的に何物かについての請願

が生じたのである。同様のことは、名前（dieNamen）にも当てはまる。

名前において、ミュートスの真理の巨怪なるもの、すなわち、神の名前が

形姿となった。さらに、このことは、原出来事・永遠の出来事としてのミ

ュートス的な出来事を物語ながら描写することにも当てはまる。

しかるに、ミュートスの真理が、振舞い、行為、言葉の形姿において啓

示され人聞を占有するという事態は、いかにして生起するのか。啓示とは、

ミュートスの（原）真理が聞かれること（dasOffenwerden der (Ur-) 

Wahrheit (des Mythos））を意味する。そして啓示という表現が使用され

るのは、上部から、超人間的なものから人間へと下り降りる開示（Erof-

fnung）、人聞が最善の意志をもってしでも自らには与えることができず、

むしろ、感謝の念と恭順の心を抱いて言葉を発する権威（diesprechende 

Autoritat）から受け取らねばならない開示に対してなのである。ミュート

スは熟慮の結果ではなく、ミュートスが保持する真理、ミュートスそのも

のである真理は、いかなる思考過程に対しても自己を聞くことはなかった

のだから、ミュートスが、人間によって捕捉され概念把握される代わりに、

人間自身を把捉し捕捉するということになる。真理は人間に対して独自の

探求（Nachforschung）によっては啓示されず、自らを自ら自身で啓示する

のである。真理が形姿において自らを啓示し、言葉はそれ自体この形姿啓

示であることが真実であれば、神自身がまず最初に言葉において形姿とし

て啓示された原啓示（Ur-Offenbarung）が、神について権威をもって語ら

れる啓示の言葉に先行していなければならない。この原啓示の過程を承認

した唯一の民族がギリシア人であった。ギリシア人は自らの知をもって、

この言葉の出現という原現象（dasUrphanomen des Auftretens dieses 

Wort）へと突き進んだのであった。真理が自らを啓示せねばならないとい



12 

うことを、ギリシア人は、神的なものにおける原出来事として承認し直観

していた。ここにあるのは、自分を自ら啓示するのみならず、真理一般を

啓示する独自の神性、すなわち、永遠の真理である。それは、ムーサの女

神であった。

神話は、ゼウスの世界支配の中である比類なき役割がムーサたちには什

きまとっていたことをおそらくは知っていた。そのことを証するのは「オ

リュンポスの（ムーサイ）」という添え名だけではなく、むしろそれ以上に、

ピンダロスによってそのゼウス讃歌の中で物語られたような、ムーサたち

の誕生物語である。讃歌そのものは残念ながら失われているのであるが、

弁論家アリステイデスが、ムーサに関わる限りにおいてその内容を私たち

に紹介している。ゼウスが世界の秩序づけを終えたとき神々は彼らの眼前

に提示される壮麗さを驚嘆して声もなく眺めていた。最後に神々の父が彼

らに尋ねた。何かまだ足りないものがあるだろうか、と。そこで彼らは答

えた。まだ一つ足りないものがある、声、つまり偉大なる業と彼の全創造

とを言葉と音とで賛美する声がそうである。そのためにはある新たなる神

的本質が必要であり、そこで神々はゼウスにムーサたちを生み出してくれ

るようにお願いした13）。

神と神の業とを讃えるべき者として人聞が覚醒させられることはない。

それは、創造の偉業に最後に属し、事物の存在を完成させる業なのであり、

この業は、神的な業としてのみありえ、専ら神々の口を通じて生起するも

のなのである。しかし、これは世界を統治する他の神々によって為される

のではない。彼ら自身がゼウスが打ち立てた存在の偉大なる秩序に属して

いるのである。ムーサの歌は常にまず第一にこの秩序に関係しているので

ある。まさしく「言葉と音楽とで讃えること」を神的に主宰する全く新し

い神が必要とされるわけである。世界の建設とその神的深奥を讃えること

は、存在をその本質性と奇跡性とにおいて示すこと、つまりは、存在を形



ミュートスとロゴス 13 

姿において啓示することに他ならない。形姿は、なるほど常に、規定され

た仕方である何か個別的なものの現象であるが、しかし常に同時に、名状

できない仕方で自らの内に全存在を担い、個別的現象において全存在を啓

示するのである。これこそ真の意味における形姿である。ちょうど、人が、

高次の芸術の真正なる全ての形姿から学ぴ経験するような形姿である。ギ

リシア的意味におけるムーサの女神の誕生は、芸術の誕生の奇跡を意味し

ている。ここでは、近代的な意味での天才概念が想定されてはならない。

むしろ、ギリシア人にあっては事態は逆であることを明記するべきである。

ギリシア人の経験は、次のような確信において表現される。すなわち、歌

ったり語ったりする際、人聞が本来的に自発的であるわけではなく、歌っ

ているのはムーサの女神であり、他方、人間はムーサの女神をまねて歌っ

ている（nachsingen）にすぎないといっ確信である。このことはホメロス

以来の伝統としてきわめて広く知れ渡っているがゆえに、それを単なる言

い回しであると理解する傾向があるが、偉大なる時代のギリシア人にとっ

てはそれは厳粛この上ない真理であった14）。かくして、存在と神的なるも

のを言表するために、自発的に言葉を発見するのは人間ではない。ムーサ

の女神とは、存在が自らを語るという神的な奇跡である。こうしたことが

生起するのは、ムーサの女神それ自身である、彼らに全く固有で、ある完全

性、すなわち音楽（dieMusik）を通じてである。つまり、ムーサの女神だ

けが世界の中へともたらした響き、階調、リズムを通じてなのである。こ

こで生起していることは、今日、私たちが音楽と呼んで、いるものを遥かに

越えている。ギリシア人にとっては、精神的なものの全領域はムーサの女

神の神的なる奇跡に属しているのである。ムーサの女神の出現は、事物の

存在、すなわち、ミュートスが形姿として啓示される言葉の誕生を意味し

ている。この言葉から、音楽という魅惑の国全体が生の中に入り込んで、来

たのである。根源的な言葉の響き、ムーサの女神の原啓示において、音が



14 

明らかなものとなった。音楽が独り立ちするよりも前に、長らく音楽と言

葉は分かちがたくーった、ったのであり、音楽は何度も繰り返して言葉の許

へと立ち返るのである。音楽の音の中で、存在が言葉へと至るのであって、

音楽が存在しているということのゆえに、ムーサの女神に感謝が捧げられ

るのである。すなわち、神々の口それ自身から自らを語るのは、存在それ

自体に属している、神的な奇跡だからである。ここから、全ての真正なる

存在啓示の歓喜と祝祭が到来する。あらゆる人間的な幸福への欲求の彼岸

にある、歓喜と歌とがーっとなった深奥における、歓喜と祝祭である。人

聞の歌い手がその従者（テラボーン）であるムーサの女神は、オリュンポ

スにあって、自ら永遠なるものの真理に関して歌う。

「ムーサたちも皆、一緒に加わり美しい声を交わし、神々に与えられ

た不死という贈り物を、あるいは、人聞の顛難辛苦の数々を歌う。不

死なる神々の力のもと、それらの辛苦を抱きつつ人間どもは、何も知

らず、何もできずに生をおくる。死を癒す術、老いに打ち勝つ守りを、

人間たちが見出すことはけっしてできない。J15)

存在の真理、永遠なるものにおいては、無限の時間持続ではなく、無時間

性が、まさしく存在の深みにおいて、最深の歌を、神的なものの栄光を啓

示する。ストラボンはポセイドニオスのものとして、次のような言葉を伝

えている。

「音楽は舞踊とリズムと音曲に関わり、喜びと同時に美しい技で私た

ちを神的なるものへと結び付けるが、それは次のような理由による。

すなわち、人聞は、神々が親切にしてくれるとき、特に神々を模倣す

るという主張は、確かに立派なものである。しかし、神々が幸福で、あ

るならば、と述べるならばいっそう立派で、あろう。そして、そうした

幸福とは、喜ぶこと、祝祭を行なうこと、哲学すること、音楽に触れ

ることである。」



ミュートスとロゴス 15 

プラトン、そして彼以前にはピュタゴラス派が哲学をムーシケー（音楽）

と呼んでいた。彼らは宇宙は階調に従って構成されているとし、「全ての種

類の音楽は神の所産であると想定していた。Jこのように、ムーサの女神と

ムーサの女神を導くアポロンがおり、詩は総じて神々への讃歌なのである。

そして同様に、彼らは音楽に性格の形成を割り当てたが、それは、「心を匡

正するものは神々の近くにあるJと考えてのことなのである16）。

かくてまた、全ての高次の詩（Dich tung）はミュートス的である。すな

わち、それは、主観的空想の所産としてではなく、客観的意味において存

在の真理の告知として、ミュートス的なのである。この告知は、全ての真

の詩人が知っているように、存在の自己啓示によってのみ可能なのであり、

それゆえ、おのおののその形姿において、存在者のー断面一一写真はそう

するのだが をではなく、全存在を現象へともたらすのである。それゆ

え、ミュートスに関して述べられたように、高次の詩の形姿は力動的であ

り、人聞の魂を深く捉え、その結果人聞は、全ての事物の存在の深奥を、

たとえ須央の間であろうとも、聞き知り、全世界現実を閃光のきらめきの

中におけるように直観するという恩恵に浴することができるのである。し

かしミュートスが言葉となり、言葉において形姿となったことは、巨怪な

るものにとっては、後奏曲であるにすぎない。この原出来事に際しては、

私たちが詩人と呼んでいる者たちにおけるように、神秘の栄光、全ての存

在者の神聖が知覚されうるものとなるばかりではなく、存在の永遠の真理

としての神的なるもの、あらゆる存在のこの永遠の真理としての神の形姿

が最高の意味において言葉の中で知覚されうるものとなるのである。

結び

オットーの神話論を瞥見して、私たちが最初に気付くことは、そこでは、

通常了解されているような捷人神観が厳しく排除されているということで

l

i

t

i

－

－
J
 



16 

あろう。人間が自らに似せて神々を作り出したのではなく、神がみずから

形姿となって人間に顕現しているのである。人聞はその形姿のなかに、自

らの姿を直観するのである。それゆえ、ギリシア宗教は、提人神観として

いわばおとぎ話の中に保たれるものではなく、常に生動的、力動的に人間

に対して新たに立ち現われるのである。ギリシアの神々が、衰えることな

く常に私たちに対して輝き現われるのは、他ならぬその形姿が常に新たに

私たちの前に顕現しているからである。オットーのいわばこの神義論は、

むしろ擬神人観（theomorphism）と呼ばれてしかるべきものであると思わ

れる。従って、ギリシア宗教のこの圧倒的なる拘束力を想定してこそ、宗

教に対する激しい反動も理解されうるであろう。宗教的伝統を主として担

ってきた詩人に対するプラトンのあの厳しい批判も、こうした宗教的背景

の下に理解されねばならないのである17）。何物をも吟味の祖上にのせ、そ

の身分素性を徹底的に検証せずにはおかないロゴスの貫徹力も、ミュート

スにおいて啓示される真理を前にして、はかなくも消えうせてしまうので

あろうか。プラトンの初期対話篇『イオン』は、こうしたロゴスとミュー

トスが拾抗しあう様を描きだしており、興味深い。周知のように、『イオン』

においては、 H今諦詩人イオンが果たして技術（テクネー）に基づいて吟諦

しているのかどうかということを吟味するにあたり、普遍性・専門性の観

点から吟諦詩人に対しては技術が否定され、そこから、詩人の技術性も否

定されることになり、詩作行為が、技術に基づくものではなく、ムーサの

女神から授けられる霊感に基づくことが確認される。プラトンは、詩人や

吟諦詩人の無知の無自覚・自知欠如を批判的に別扶するために、霊感とい

う概念を持ち出すのであるが、はしなくもそこには、詩人の言葉が、ロゴ

スによっては説明され尽くすことができないという意識が潜んでいるので

はないのだろうか。「叙事詩人のうち優れている者は誰でもが、技術によっ

てではなく、神気を吹き込まれ、神にi畏かれることにより、美しい詩のす



ミュートスとロゴス 17 

べてを語っているのであり、その事情は、優れた持情詩人の場合も同じで

ある。……持情詩人たちの魂は、彼ら自身が語っているまさにそのことを

行なっている。つまり、彼らは、おそらく私たちにこう語っているはずだ。

彼らはあたかも蜜蜂のように、自らもまた飛び交いながら、ムーサの女神

の庭や谷にある蜜の泉から、詩歌を私たちの許に運んでくるのだ、と。し

かも、彼らは真実を語っている。というのも、詩人とは、軽やかで、翼をも

っ聖なる生きもので、彼は、神気を吹き込まれ、正気を失い、もはや彼の

中に理性が存在しなくなったときはじめて、詩を作ることができるのであ

る。しかるに、この理性といっ宝を持っているかぎりは、いかなる人も詩

を作ったり、神託を告げることはできない。……詩人たちは、技術によっ

てではなく、神の力によって、語っているのだ。」（533E5534C6）これに続

いては、理性を失った詩人が語り手ではなく、神自身が語り手であるとい

う、霊感論の要諦が述べられる。「神は詩人たちから理性を奪い、託宣を告

げる者たちゃ予言をする神的な人々とおなじように、彼らを召使として使

用しているが、それは、このような価値のあることを語るのは、理性が不

在となった詩人たちではなく、神自身が語り手であり、この神みずから

が、詩人を介して私たちに語りかけているということを、聴衆である私た

ちが知るようになるためなのである。……思うに神は、こうした美しい詩

は人間的なものでも、人間たちのものでもなく、むしろ、神的なものであ

り神々のものであり、また、詩人は、神湿りになることによって、……神々

の取り次ぎ人以外のなにものでもないということを私たちに示している。J

(534C7-E5）こういった発言もしかしながら、伝統的な霊感論を逆手に利

用して、詩人を捕撤するための巧妙なレトリックであると見なされうるか

もしれない18）。現に『ソクラテスの弁明Jにおいては、知者として令名高

い詩人のもとを訪れて「何を語っているのか。J(22B4）と執槻に聞いを発

するソクラテスを待ち受けていたものは、自らの語っていることを何一つ



18 

として理解していない、詩人の無知で、あった。「詩人たちがその作品を作る

のは、自分の知恵によるのではなく、何か生まれっきによるのであり、神

湿りになるからである。J(22B9-Cl)しかし、自分の作品に関して十分な説

明をあたえることができず、「言ってみれば、ほとんどその場にいた全部の

人といってもよいくらいの人が、作者たるかれら自身よりも、その作品に

ついて、もっとよく語ったであろう。J(22B6 8）ような事態は、詩人にあ

っては当然といえば当然なのではないか。詩人は、神から贈られた原啓示

としての言葉を伝える役目を担い、一方で、その意味を解き明かすことが

むしろ聴衆の役割であると考えられるからである19）。プラトンが詩人の無

知を強調すればするほどに、詩人の使命の偉大さがむしろ逆照射されるこ

とになると言えまいか。ロゴスの立場から、詩人に質問し、彼の無知を暴

きだしても、神の言葉である詩作品の輝きを一切減じることはできないの

である。ロゴスの立場に立って、詩作品の意味を聞いただしても、そこに

見出されるのは、合理的思考にとっては意味不明の言葉の集積物であろう。

ミュートスの立場に立ってこそ、詩人の言葉の神聖なる美が顕現するので

ある。もちろん、このような立場を無批判的に受け入れるには、プラトン

ならずとも、少なくともロゴス優位の意識を抱いている者にとっては、抵

抗感があるであろう。プラトンのアイロニカルな言述には、ロゴスとミュ

ートスの間で揺れ動く精神の振幅が反映している。『国家j第10巻の表現を

援用すれば、「哲学と詩作との間にある古くからの反目J(607B5 6.）を、

自らの内面において追体験しながらも、確固とした拠点を求めてやまない

プラトンの姿が訪御とするであろう。しかし、プラトンはあくまでやはり

ロゴスの人であったように思われる。そのことが決定的に明らかになるの

は、同じ『国家』第10巻の詩人追放論においてである。そこでプラトンが

持ち出すミーメーシスという概念こそ、イデア論的世界観の必然的帰結で

ある、原像模像関係の存在論的枠組みを背景として、徹底したロゴスの立



ミュートスとロゴス 19 

場から、詩および詩人を断罪するものであった。その事実は、厳粛に受け

取られねばならないであろう 20）。ただし、プラトンはまたミュートスの人

であったことも忘れられてはならないだろう。そのことは、対話篇におい

て彼が数多くのミュートスを書くことで、ロゴスの限界性を明確に意識し

ていたということばかりではなく、周知のごとく、『ファイドン』において

他ならぬ哲学を最大のムーシケーと見なし（61A3-4.）、その原初的精神で

以て哲学を賦活しようとする姿勢に端的に現われていると言えよう。また

『ファイドロス』（259B6-D7.）では、ムーサの女神と蝉の種族についての

ミュートスが語られる中において、年長のカリオペとそれに続くウラニア

が哲学と音楽（ムーシケー）を司る最高の女神であると述べられている21)。

つまりはプラトンにおいては、ロゴスとミュートス、哲学と詩作をいっそ

う高次なるムーシケーにおいて止揚しようとする意図がその背後には控え

ているのではないのだろうか。『ファイドロス』（247C34.）において、「こ

の地上の詩人たちのうちの誰とても、天の彼方のこの領域（思惟界）をそ

れにふさわしい仕方で、讃え歌ったことはなかったし、これからも決してな

いであろう。」と断言されながら、「しかしそれはこうなのだ。Jとミュート

スが語り継がれて行くのも、新たなる別の「哲学的j詩人22）の到来を予示

していると見ることもできょう。そしてその詩人こそ、『国家J第十巻にお

いて、国家への受け入れが承認されている「神々への讃歌と善き人々への

頑歌J(607A4.）を創作しうる天棄と技量とを備えていることであろうこと

は十分に想定されうる23）。従ってそれゆえに、ミュートスとロゴスの桔抗

と調和こそは、プラトンを、ひいてはギリシア精神の深層を読み解く最も

重要な視角の一つであると言えるのではあるまいか。

｝王

1) D. K. 10, 11, 12. 

2) D. K. 42, 56, 57. 



20 

3) プラトンのミュートスに関しては、拙稿 KatoHiroshi,Mythos and 

Poiesis A Possibility of Plato’s Poetics, Aesthetics 6 (1994), pp. 99←111. 
を参照されたい。

4) ロゴスが包蔵しているディアロゴス性に関しては、藤沢令夫「プラトン

的対話形式の意味とその必然性一文学と哲学－J『イデアと世界』、岩波書
店、 1980年、 pp.65-94.を参照のこと。

5) アリストテレス『詩学』におけるミュートス概念の多層的構造に関して

は、 EDowning, Oloν1/／υx手： AnEssay on Aristotle’s Mythos, Classical 
Antiquity 3 (1984), pp.164-178.を参照されたい。

6) Walter Friedrich Otto (1897 1973）は DieGb"tter Griechenlands 

(Bonn, 1929.）の著者としてつとに令名が高い古典学者である。日本にお

いても、

辻村誠三訳『神話と宗教 古代ギリシャ宗教の精神j（原題 Theo-

ρhania. Der Geist der altgriechischen Religion, Hamburg, 1956.），筑摩書

房、 1966年

西海龍生訳『ディオニューソス一一神話と祭儀』（原題 Dionysos,My-

thos und Kutt, Fr.仰がtrta. M., 1933.）論創社、 1997年

西津龍生訳「ミューズ 舞踏と神話j（原題 DieM usen und der 

gottliche Ursprung des Singens und Sagens, Dlisseldorf, 1954.) 

の三冊の翻訳書が出版されている。本稿においては、二冊の論文集、

Mythos und Welt, Stuttgart, 1962. 

Das Wort der Antike, Stuttgart, 1962. 

を主として考察対象にしたが、論述は、特に後者に所収の論文 Mythos

und das Wort (SS. 348-373.）を紹介する体裁をとった。従って、 SS.356-

365.を第1章「ミュートスの真理」、 SS.365-373.を第2章「ミュートス

の啓示jにおいてそれぞれ取り上げて論じた。

7) llias, 15, 393. と O砂•ssea, 1, 56.の二箇所で使用されている。

8) das SeinsmaBigeの訳。晦渋な語であるが、現実的・事実的とほぼ同義

であると解した。

9) R. J. Cunliffe, A Lexicon of the Homer’ic Dialectのミュートスの項目
(p. 274.）を見ると、ミュートスが文脈において極めて多義的な陰影を伴

って使用されていることが確認されるがゆえに、オットーの主張を即座に

認めるのにはやはりいささか跨跨せざるをえないが、ただし、例えばllias,

12, 80.や 13,748.などの用例は、彼の立論を裏付けるものであると言え



ミュートスとロゴス 21 

ょう。

10) 例えば、 0め1ssea,11, 368.など。

11) プラトンは『ファイドン』において、アイソポスの寓話をロゴス（60D

1）ともミュートス（60Cl2, 61B6）とも呼んで、いる。また同じ対話篇に

おいて、ソクラテスは、死後の世界に関するミュートスをそっくりそのま

ま真実であると思いなすことを戒めている（114Dl2.）。

12) 自己の環境世界を対象化し、人間にとって都合のよいように自然を利用

するのだから。

13) Otto, Die Musen, S. 28. Mythos und Welt, S. 278.ピンダロスの断片は

次の通りである。「ピンダロスはかくも誇張した詩を創作し、ゼウスは（テ

ミスとの）婚姻に際して、何かが欠けているかと尋ねると、神々は、この

偉業とゼウスの制作を言葉と音楽とで讃える者を自らのために産み出す

ようにお願いしたと述べている。J(Bowra fr. 12., 0. C. T; Aristides, II. 
142. (W. Dindorf））アリステイテスには誇張としか映らなかったビング

ロスの讃歌の断片の内に、言葉の原啓示を見て取ったオットーの畑限は賛

E菓にf直するであろう。

14) ムーサの女神が授ける詩的霊感に関しては、 R.Harriott, Poetry and 

Criticis1η Before Plato, London, 1969, pp. 10 91. が詳しい。 cf.P. 

Boyance, Le Culte des Muses chez !es Philoso.φhies grecs, Paris, 1936. 

15) Hymnus ad Aρollinem, 189 193. 

16) Strabo, Geograρhie.仏 10.3. 9-10. Posidonius, fr. 370. (W. Theiler) 

17) D. Mach, Die Wahrheit des Mythos, Kairos 8 (1966), SS. 246 257. 

は、 Otto の前掲の二つの論文集と J.Pieper, Uber die Platonischen 

Mythen, Miinchen, 1965.とを、ミュートスの真理という視点から連関付

けようとしているが、論旨展開に明瞭さを欠き、成功しているとは言い難

し、。

18) H. Flasharは DerDialog Ion als Zeugηis Platonischer Philosoρhie, 

Berlin, 1958, S. 63.において、当該の霊感論を ironischにとらえること

の軽率さを戒めている。

19) 岩田靖夫『ソクラテスJ勤草書房、 1995年、 pp.191-194.を参照。
20) この点に関しては、霊感論との連絡も踏まえて、拙稿「詩作の成立ープ

ラトンにおける霊感と模倣の概念をめぐって－J、『フィロカリアJ第3号、
1986年、 pp.35-57.を参照されたい。

21) Flashar, oρ. cit., Anm. 1.，はここに哲学的ムーシケーの位置の基礎付



22 

けを見て取っている。 cf.Boyanc吾， op.cit., p. 262.なお、哲学をムーサの

女神やムーシケーに関係付ける筒所は対話篇においてこの他にも数多く

見出されるが、ここでは、同じ『ファイドロス』（248D34.）において、

フイロソホス（哲学者）とムーシコス（ムーサの徒）が同義的に並記され

ているという周知の事実を特記しておくに留めておく。

22) Flashar, op. cit., ibide似ただし、 G.J. de Vri田，ACommentaη1 of the 

Phaedrus of Plato, Amsterdam, 1969, p. 135.は、この一節が、何か新しい

ことをもたらそうとする自負を表現する、 afixed Toirosであるとしてい

る。

23) 哲学と詩作、ロゴスとミュートスとを総合的に止揚するムーシケーの可

能性に関しては、ムーサを巡る言説をさらに綿密に調査検討する必要があ

るがゆえに、詳細については、稿を改めて論じることとし、今はその可能

性を示唆するに留めたいと思う。

（文学研究科助教授）


