
Title 音声とスポータ

Author(s) 清島, 秀樹

Citation 印度民俗研究. 1993, 8, p. 3-19

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/50304

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



音声 とスポータ

清島 秀樹



【インドの伝統的言語学者達が発見したもの】

人が「言葉」と呼ぶものの内には二つの存在を区別できる。例えば「うし (牛 )」 とい

う言葉については、現実の物理的音声である<う し>音 と、井物理的な言語単位として

の単語 <う し>と の二つを分けて考える事ができる。それは、空間における単なる空気

の振動に他ならない <う し>音 と、人間が持つ言語体系の構成要素としての単語 <う し

>と の区別と言って もよい。インドの伝統的言語学者達は、前者を「音声」、後者を「ス

ポータ」と呼んだ。現代風に言えば、「音声」とは、我々の五感によって直接に捉え得る

ハー ド的存在であり、「スポータ」とは、五感では捉え得ないが心で把捉されるソフ ト的

存在である。この二要素によって言語現象が成 り立 っており、二つのもののどちらか一

方、或は両者を、その時に応 じて適宜に我々は「言葉」と呼んでいる。

この二存在についての研究は、言語学者の内で も、主に、「言語とは何か ?」 といった

哲学的問題を好む人々によってなされてきた。その学説が発展する過程で、スポータの

非物理的性質、超越的性質が強調されて行 った結果、「言語の本質はスポータであり、音

声はスポータを顕す単なる手段にすぎない」「スポータこそが真の恒常普遍の実在であ

る」というようなスポータを絶対視する説が登場 し、それは「スポータ論」と呼ばれる

ことになる。 この形而上学的色合いを帯びた言語論は、他学派の学者により非難や論難

の対象としては好んで取 り上げられたが、支持されることは殆どなく、インド思想界の

中では概 して「一部の言語学者達の奇妙な一学説」として扱われた。

さて、スポータ論を展開 した者達 も、その説を非難 した者達 も、スポータに関する一つ

の重要な問題を見逃 していた。それは、これと同 じ類のものが我々の回りに幾 らでもあ

る、という単純な事実である。インドの言語学者達が問題にした「音素」「単語」「文」な

どの言語単位ばかりではなく、およそ言葉や記号が造 りだす世界のものは何れ もスポー

タの仲間と言ってよい。それは、文法学や言語学の領域を遥かに越える概念である。そ

して、音声とスポータの関係に見 られる「物理的存在と井物理的存在 (超物理的存在 )」

という二重構造にしても、それと同 じものを様々な現象の中に見出すことができる。実

は、人が思考を繰 り広げる場合は常にこのような構造があらわれる、とす ら言い得る。

これは、人間の思考活動の或る一つの基本骨格を示 している。無論、インドの学者達が

この点に気付かなかったからといって、それは非難されるようなことではない。彼等は、

文法学で用いる音素や単語などの言語単位の正体を説明するために「音声 とスポータ」

を持ち出 したのであり、それ以外のものに関心を払わなかったのは至極当然だからであ

る。 しか し、彼等の見つけた二存在の区別は、その言語論の世界にだけ閉 じこめてお く

には余りにもったいない程の普遍性と重要性を持 っている。そこで、彼等が残 した成果

を基にして、この■つの存在について新たに考えを進めてみようというのが本論である。

【音声とスポータ】



我々が現実に聞いたり発声 したりするものは音声のくうし>である。それは、インド

の伝統的自然学の説明で も、現代科学流の言葉で語っても、「空気の振動」という単なる

物理的事象に過ぎない。この音声 <う し>は、実際にそれが発せ られて聞かれる度毎に、

必ずどれも少 しずつ違 う。今 これを読んでいる人は、試みに<う し>と いう言葉を発声

してみて頂きたい。あなたが今そこで発 した音と、これを書きなが ら私が発 したくうし

>音とは、空気の振動の仕方、振動場所、振動の発生時間などの点で、物理的には異な

る存在である。異なっているか らこそ、「あなたの声」「清島の声」という具合に簡単に

FX‐別ができる。身の回りの知人が <う し>と いう言葉を発 した場合、その人の姿を見な

くとも、声を聞いただけで誰がしゃべったかは即座に分かる筈。一人一人の声 。発音が誰

でも物理的に少 しずつ違 っているから、「それは太郎の声J「あれは花子の声」という具

合に、それを発 した人を容易に特定できるのである。無論、同一人物の発する<う し>

という言葉も、その時々によって違 う。子供の時と大人の時、病気の時と元気な時、気

分が沈んでいる時と陽気な時、不快な時と愉快な時、等々の場面によって全て違った音

になる。その違いから、その人の体調やら気持ちを或る程度まで推測できるのだ。微視

的なところか ら見れば、現実に我々が耳にする<う し>音 は全てが異なると言ってもよ

い。 <う し>音を構成する空気の振動形態が、その時々の状態によって、一つとして同

じではないか らだ。たとえ機械に録音 したくうし>音にしろ、それを再生する時の環境

は必ず違っているので、我々の耳に入 って くる空気の振動状態は、たとえ幾 らわずかで

あるにしろ、全て違 うことになる。同 一の録音テープを同 じ部屋の同じ機械で同 じ様に

再生 したとしても、それを聞 く時間が違 う限 り、その時の大気の温度湿度、周囲の雑音

などは必ず異なるので、聴覚器官に達する空気振動は再生する度に異なってくる。つま

り、病的な細かさで言えば、現実に作 られる諸々の <う し>音は、どれ も皆異なる物理

的存在なのである。どれ一つとして完全に同一のものはない。

すると、次のような反論が出るだろう。「現実の <う し>音はすべて異なっていて も、

それ らに共通する確固とした物理的部分が有る」「<う し>音を示す空気振動の形態に共

通する何 らかの固有パターンを数量的に決定 し得る」等々。 これは、如何にももっとも

らしく聞こえるが、単なる希望的空想に過ぎない。実際にやってみれば分かるだろうが、

「人々が発する各 <う し>音に共通するもの」「諸々の <う し>音を成 り立たせている基

本部分」などというものを幾 ら物理的、数量的に定めようとしたところで、まず巧 くは

行かない。近似的な規定は幾らでもできるだろうが、それは常に暫定的な近似で しかな

く、曖味な要素を必ず持 っている。仮に千の発音実例を使 って何 らかの共通部分、共通

形態を抽出できたとしても、新たな千 一番目の発青例がそれに合致 しないことが幾らで

も起 こり得るからだ。強い訛りが入 った発音を想像すればよい。 <う >音は殆ど<お >

に等 しく、 <し >音 は極めて<す >に近い発音で、「牛」のことを <おす >に似た音で話

す癖のある人が、「ワタスノオスガ、スンダ (私の牛が死んだ )」 のような音で語った時。

その使い方が適切でありさえすれば、つまり適確な文脈で用いられており、話す者と聞



く者との間で「牛」の意味がはっきりと了解されれば、我々は、その人の <おす >に似

た音を何の問題 もなく<う し>音の一つとして扱 うだろう。別に方言を持ち出さなくて

も、酔 っ払いの言葉、寝惚けている人の言葉などを思い浮かべていただいてもよい。千

の発音例か ら抽出した「くうし>音の数理的条件」から外れていなが らも、実際に聞い

てる者が <う し>音 とみなして しまうような例は幾 らでもある。又、言葉の発音は時代

によっても違 う。古代の <う し>音が現在のそれとどれほど違 っていたかとか、将来ど

のようなくうし>発音が生まれるかなどは誰 も正確には言い得ない。当然、かの「 <う

し>音の数理的条件」か ら外れたものが出てくる可能性は幾 らでもある。つまり、音の

波長や波形などを数量的に定義することによって「 <う し>音の本体」の物理的形態を

定めようとして も、それは常に曖味で不安定なものとならぎるを得ないのだ。それ程、

現実の <う し>音はどれ もが異なる物理的存在、異なり得る物理的存在、異ならざるを

えない物理的存在なのである。

我々が耳にする<う し>音は何れも異なるものであるのに、それらの音は同一の単語

<う し)を示すものとされる。例えば、太郎が一年前に東京で発 した「 うし (牛 )」 とい

う言葉と、次郎が昨日大阪で発 した「うし」とは、音声としては、どちらも発生 して直

に消滅 して しまった物理現象であり、それらが存在 した時間、空間は全 く違い、 Fll者の

声調の違いにより空気の振動形態 も異なっていた筈。 しか し、このような諸々の相違に

もかかわらず、我々はその二つを「同じ単語 <う し>」 とみなして、「彼等は東京と大阪

でそれぞれ同 じ言葉を使 った」というふ うに考える。現実に一つとして同 じものがない

諸々の <う し>音が、一つの単語くうし>を表す もの、同 じ一つの言葉として扱われる

のである。 この「同 一のもの」をインドの伝統的言語学者達はスポータと呼んだ。そも

そも、このスポータのような存在を認めない限り、我々が行 う会話、思索、情報交換な

どの言語活動そのものが成 り立たない。当然、今やっているような議論自体 も有り得な

いことになる。仮に人間の聴覚が異常に鋭 くて、「太郎の作り出した空気振動と、次郎の

それとは全 く違 う。これほど違 うものを <同 じもの >と みなすことはできない」と皆が

感 じていたならば、「同 じ単語」という発想がどうして起こり得るであろうか。その場合

は、言語現象その ものす ら存在 し得ないだろう。 しかし、現実に、我々は太郎と次郎の

発 した音声を「同 じ言葉 <う し>」 と認めている。これは否定できない事実である。 こ

の「同じもの」がスポータに他ならない。

音声は様々な物理的変化を被るが、スポータは時空間における物理的影響を受けない。

音声くうし>は、発生 しては消えていくものであり、必ず、それが現れる時間と場所を

特定できる。何時、何処に存在 していたか、誰が (何が)それを発生させたかが明確に

決まっているのだ。「次郎が五分前に自分の部屋で発声 した大きな <う し>音」という具

合に。これに対 して、スポータ<う し>は、その存在場所や存在時間を特定できないし、

発生・消滅することもない。 <う し>と いう単語は何処に存在するのか、何時存在するの

か、等々の質問には、大猫の居場所を言うような調子では、答えようがないだろう。「そ



の単語は一時間前にはA地点に有ったが、現在は B地点に移動 した。移動の道筋はコレ

コレである」などとは誰 も言わない。特定の時空間座標の中に有るものならば、例えば

石や猫や音のようなものならば、それを何処かに閉 じこめたり隠 したり放ったりできる。

しか し、単語くうし>を部屋に閉じ込めたり、金庫に隠したり、箱から出すことなどは

不可能である。確かに単語の使用は禁ずることができるが、禁 じたからと言って、その

単語が何処かの場所に閉じ込められたり、隠された訳ではない。「閉 じ込められた」とい

う表現が実際にあったとして も、それは比喩であり、物理的「閉 じこめ」とは違 う。又、

それが現れたり消えたりすることも考えようがない。現実の太郎や次郎が死んでも<う

し>と いう単語は無 くならないし、新たに生まれた人間達がそれを使ったからといって、

それが増える訳でもない。人が、どんな場所で、どんな時に、どのような条件で使おう

が、単語 <う し>は同じ一つの言葉である。 <う し>を幾 ら早口で発音 しても、幾 ら大

声で発 しても、それによって lF_語 くうし>そ のものが変形 して早 くなったり大きくなっ

たりする訳ではない。音声は変形するが、スポータは変化 しないものである。紫式部が

日にした「牛」という言葉と、清島が発 した「牛」とは、音声としては異なる存在だが、

言語単位の単語 (ス ポータ)と しては完全に同 じなのだ。音声は時空間の限定に縛 られ

るが、スポータは時空間の限定を離れているわけである。時空間の限定を受けるものを

物理的存在と呼ぶならば、スポータは非物理的存在、超物理的存在と言える。

【言語単位とスポータの種類】

現実の<う し>音は一つ一つが全て異なっていると言ったが、実は少 し考えて見ると、

<う し>音そのものが「一塊の存在」「一つの音声」として物理的に実在するかどうかす

ら怪 しくなる。「一つのもの」を創りだすのは人の意識である。これまでの議論で私がく

うし>音 と呼んできたものは、実際には、現われては消えてい く複数の音の連続に過ぎ

ない。 <う >音が発せ られた時は未だ <し >音は存在せず、実際に<し >音が発せ られ

た時には<う >音は既に消滅 して しまっている。 この二つの音が時空間の内で同時に存

在することは決 してない。同時に存在 しない二つのものを結び付けて「
一つの <う し>

音」とするのは、我々の精神の働きである。特定の空気振動のパターンの下部分を捉え

て、或は諸部分をひとまとめにして、それを「一塊のもの」と見るのは、我々の意識が

行う解釈作業の結果に他ならない。つまり、人の精神の働きが無 くては、
くうし>青は

「 ―つの音声」にす ら成 り得ないのである。

正確に言えば、41じ ては消える音の数は二つとも限らない。 <う >音を単音と見るか

複合音・合成音として見るかは、それを含む言語体系によって違 ってくるからだ。それ

はくし>音 について も同 じである。私が実際に「 うし」という言葉を発 した場合、その

音は現代の日本語体系の内では確かに二つの音素より成ると言えるが、それは日本語世

界でのみ通用することである。 日本語とは異なる音素組織を持つ言語体系
の内では、そ



の言葉が ■つの単音の集まりと解釈されるとは限 らない。仮に、ここに四人の人 A、 B、

C、 Dがいて彼等の母国語はそれぞれ全 く異なり、誰 もが日本語を知 らなかったとしよ

う。同じ私の発音 <う し>を、 Aは二青 (ush_i)と みなし、 Bは三音 (‐ sh‐ i)、 Cは四

音 (u_s_h■ )、 Dは五音 (二u_s―h-1)の集まりとみなすような場合が十分に有り得る。そ
の場合、いずれも間違 っている訳ではなく、どれ もが正しい。 この四人の母国語の音素

組織がそれぞれ違 っており、私の作り出 した空気振動の変容、 <う し>音を解釈する基

盤が異なるからだ。無論、 Aが考える<i>音 が他の連中のく i>音 と同 じとも限 らな
いし、む しろ、各人の心にある<i>音 は、それぞれ違っている●r能性の方が高いであ
ろう。このように、人が実際に言葉を発 した時に作 られる音声は、物理的に訂えば空気

振動の変化にすぎないが、それは特定の数の音素から出来ていると解釈される。そして、

その数は言語体系により異なってくる場合がある。

複数の諸部分か らなる<う し>音が、一度「 <う し>と いう言葉を表す単語の音声」と

みなされると、それは一塊のものとして考えられるようになる。「清島の <う し>発 計」

「太郎のくうし>発音」というように、あたかも、それぞれの <う し>青が一つのまと

まった物理的存在であるかのように扱われる。前章での議論のやり方が正にそうであっ

た。そのような扱いを しない限 り、 <う し>音に関する議論そのものが出来なくなって

しまうので仕方がない。さて、その扱いを可能にしている基盤が、言語単位としての単

語 <う し>、 つまリスポータの存在であるが、これまではスポータというと単語のみを

取 り 11げてきた。 しか し、言語の構成単位ならば何でもそれはスポータと呼び得るので

ある。小さいところでは音素。実際に発せ られる物理的 <う >音に対 して、井物理的な

音素 <う >は スポータと呼ばれる。或は、文。現実に口に出された「 <う しがあるいて

いる >と いう音」に対 して、「 <う しがあるいている >と いう文」もスポータである。前

に述べた「音声くうし>と 単語 <う し>と の関係」が、これ らのものにも同じ様に当て

はまることは容易に分かるだろう。 <う しがあるいている >の物理的発昔は人によって

全て異なる存在なのに、それ らは同一の文である、という具合に。更に、音素、単語、文

以外の言語単位 もスポータと呼び得る。 <う しが >と いう文節や句 も、それが現実の音

に対する言語単位である限りは、いずれ もスポータと呼んでよい。イ■し、言語の構成単

位として用いられる主要なものは音素と単語と文であるので、インドの言語学者達はス

ポータの種類としてこの三種のもの挙げることが多かった。音素スポータ、単語スポー

タ、文スポータの二者であるが、これはあくまで代表的なものにすぎず、もっと異なる

言語単位 もスポータと呼び得るのである。

【媒介手段としての音声】

「スポータは音声によって顕現される」というのが伝統的説明だが、これは巧い表現

である。例えば、私が適当な発声努力をすれば <う >の音は生 じるが、その時に、音が



生 じるのと同 じ様な調子で青素 <う >が生 じる訳ではない し、更に、その音が消えて無

くなっても、その音素が消えて無くなることはない。私の発声動作の有無に一切関係な

く、音素 <う >は五十音表の内に何の変化 もなく存在 し続けている。それでは、私の発

音は、一体、何の役に立つのか ? これに対 して、インドのスポータ論者達は「現実に
発せ られた音くう>が恒常的存在である音素スポータ<う >をあらわにする」と答えた。

音素は発生や消滅などの物理的変化を全 く受けずに存在 しているものだが、それを人が

用いる時には、例えば今やっている議論のように音素について語る時には、それを指 し

示す何 らかの物理的手段を使わなくてはならない。この場合は <う >音がそれだ。その

手段の使用によって特定の音素が明らかになり、それを用いた思考が展開できるように

なる。 この特定化とは、諸音素の内の或るものにスポットライ トを当てて、それを浮き

上が らせるような作業である。スポットライ トにより特定のものが照 らし出されない限

り、その特定の音素を使 った言語活動は起 こり得ない。つまり、 <う >音はスポットラ

イ トのような手段であり、それによって照 らし出されて音素 <う >が浮かび出ることが

「顕現」である。

顕現をもたらす手段と、顕現する対象とは異なる世界に属する。音が存在するのは、

時空間座標でものの位置を決め得る物理的世界だが、音素はそこには存在 しない。 もし

存在するならば、音素くう>が有る場所と、その存在時間をこの世界の内で特定出来る

筈だが、そんなことは到底できない。 音などの物理的存在物は五感で捉え得るが、音素

を掴んだり紙めたりすることはできない。音素は、音が属する物理的世界の内には存在

しないのである。では、現実に何処にも存在 しない架空の精神産物かと言うと、そうで

はない。現に、我々は音素 <う >について語っており、この存在を認めない限り、日本語

について語ることす ら出来なくなる。五十音表の諸音素の存在を認めなければ、日本語

そのものが有 り得ないことは容易に分かるだろう。我々が 日本語の築き上げている世界

を信ずる限り、つまり、日本語による精神活動 とその産物の存在を信 じている限り、音

素の存在を認めざるを得ないのである。無論、その存在は石や犬などの物理的存在とは

性質の違 うものであるが、ともか く、何 らかの存在である。そこで、それが存在するよ

うな丼物理的世界を仮にスポータ世界と呼ぶ。そして、そこに存在する音素などの言語

単位 と、その同類の井物理的存在をスポータ的存在と呼ぶ ことにする。

特定のスポータ的存在を他人に示すには、物理的存在である音を使わなければならな

い。現実に使われた音によって、初めて、特定のスポータ的存在が指示される。音声の

ような物理的手段を実際に使わない限り、人はスポータ的存在を特定することができな

いし、それを用いることもできない。単に五 十音表がスポータ世界に有るというだけで

は何 もならないことは容易に分かるだろう。五十音表の内の特定の音素が決まったやり

方で用いられることによって、初めて我々の言語活動が可能になる。但 し、スポータ的

存在を用いると言っても、それは、石や犬のような物理的存在を用いるのとは違 う。音

や棒などの物理的存在を扱 う時は、必ず、その存在に何らかの変化をもたらすものだが、

10



スポータ的存在は人に扱われて も一切の物理的変化を被 らない。音素くう>を どのよう

に用いたからと言 って、それが五十音表の中で何か変化する訳ではないだろう。苦素を

用いるとは、特定のスポ ットライ トの当て方をするということである。それは、青素を

特定のパターンで顕現させることに他ならない。 これがスポータ的存在を操作する作業

であるが、それはスポータ世界に遊ぶこととも言える。そこにいたる必要不 II欠の手段

が、音声などの物理的存在の使用である。だが、ただ独りだけで他人を全く相手にせず

黙然 と考えているだけなら、声を出さないので、そのような物理的存在の必要がない場

合もある。 しか し、そのような人にしても、独 りで思考を出来るにようになる迄は、言

語を学び先人の文芸財産に接 した筈であり、その折は音などの物理的手段を用いたに違

いない。それが無かったなら、言葉により思考する能力そのものが起 こり得なかった筈

だ。 このような独 り思考の場合は別として、通常は、他人の考えを聞いたり、新たな知

識を仕入れたり、古典を味わったり、自分の考えを伝えようとする限 り、音声などの物

理的存在を使わざるを得ないのである。

スポータ世界に至り、その世界の存在を扱 うには何からの媒介手段が必要だが、それ

は何 も音声に限らない。ただ、インドの文芸世界においては、書かれた文字ではなく、語

り聞 く音声が情報伝達の手段であったから、主に「音声とスポータ」という対で議論が

なされていただけである。インドの伝統的議論を離れるなら、スポータを顕す ものは他

に幾 らでもあることが分かる。例えば、文字と呼ばれるインクの しみ。諸君が今見てい

る紙の 上のこの文字 <う >は単なるインクの しみであり、私がノー トに書いた <う >の

字は鉛筆の炭素の汚れである。 A君が黒板にチ ョークで書いた <う >の字、 B君が習字

紙に筆で書いた<う >の字、 C君がワープロで打ち出 したくう>の字、これらは全て似

たような模様をしているだろうが、模様を造 っている材質はどれ も異なっており、 A君

のはチ ョークの粉、 B君のは墨、 C君のはワープロ・ インクだ。無論、彼等の <う >の

字も、この紙の上の <う >も 、私が書いた <う >も、全て違 った模様である。違ってい

るか ら、その文字を見ただけで誰が書いたものかがす ぐ分かる。 この紙の Lに沢山口I届1

されているくう>の字です ら、強力な虫眼鏡で見れば分かることだが、どれ も細かい部

分で幾 らかの違いがあり、一つとして同 じものはない。我々が現実に日にする<う >の

字は、物理的には全て異なる存在なのである。無論、それらに共通する<う >字の基本

形態などを数理的に定めようとしても殆ど不 nI能であろう。仮に何 らかの数理的条件が

抽出できたとしても、それか ら外れるような <う >字が無数に有り得る。広告や商品に

描かれた変形されたくう>字を想像すればよい。 このように、現実のくう>f卜は材質形

態の点で何れも異なる物理的存在なのに、我々はそれらを「同じ一つの <う >」 と認め、

どれ もが音素 <う >を指 し示すとみなす。さて、以上の議論は、前章で音声 <う し>と

単語 <う し>について述べたものと全 く同じだ。つまり、日に見える字と耳で聞 く音と

は、スポータを顕す手段としては同じなのである。

現代では音を作る道具は無数にあるo人の発声の他に、テープやCDに よる再生、電



子機器による合成など。又、文字を作る道具も幾 らでもある。多彩な筆記用具、様々な

テレビやコンピュータのディスプレイ画面、ホログラム、映写機、無数の印刷様式など。

これ ら何れものにより作 られた<う >音や <う >字 も、等 しく、同一の音素 <う >を顕

す物理的手段である。その他に、点字の凸凹模様、手話の手の動 き、手旗信号の旗の位

置なども、スポータ的存在 <う >を指 し示す手段となり得る。科学技術が発達するに連

れて、スポータ世界に至る手段の種類は増えて行 くだろう。手段は沢山有 ったほうが便

利であるから、人がそれを欲するのである。

スポータ的存在と、それを顕す物理的手段とは互いに切り離すことができない。どち

らか一方だけでは何の意味 もないからだ。音素くう>の存在が無ければ、現実の音や文

字は単なる空気振動やインクの汚れで しかない。仮に、この世界に日本語が存在 しなく、

五十音表も存在 しなかったとしたら、犬の唸り声「ウ、ウ」は単なる物理的音に過ぎず

<う >音の連続ではないし、又、「ウ」形をした虫食い跡 も無意味な模様で しかなくくう

>字ではないだろう。特定の音や模様を <う >音、 <う >字 とみなすには、その前提 と

して、音素 <う >の存在を認めていることが不可欠だからである。一方、音などの物理

的媒介手段が何 もない場合は、スポータ的存在 も「有る」 とは言えなくなる。仮に、何

かの事故で地球が人間と共に消滅 して しまい、この字宙か ら人類とその遺産・ 痕跡の全

てが消えて しまったとしよう。 <う >音を発する人も機械 もなく、 <う >字を書 く人 も

物 もない。このような場合、音素 <う >が存在すると言い得るか ? 恐 らく、否、であ

ろう。音素を顕現させる手段が何 も存在 しない状態では、音素そのものも存在するとは

言い難 くなるのだ。つまり、スポータ的存在と、それを顕す手段の物理的存在とは、両

者が揃 っていて初めて「まともな存在」として機能する。

【他のスポータ的存在とその媒介手段】

「スポータと音声」の関係と同 じものは、言語単位の他にも見 られる。まず、言葉を

使って創られた作品とその媒体。例えば、小説『坊っちゃん』とその本との関係がそれで

ある。本は、物理的には、インクの染みが付いた紙の集まりにすぎないが、小説の世界

に至る手段だ。現実に我々が手にする『坊っちゃん』の本は、紙質・ インクの種類・本の

形態・活字の字体などの点で、どれもが違 っている。同じ版のコピーと言えども、微視的

なところから見ると、どれも異なる物理的存在である。 これは、前に述べたくうし>音

と同 じ。そして、何時、どのようなところで、どの本を使 って読 もうが、それは同じ小

説『坊 っちゃん』を読んでいることになる。本の形態、本が読まれる時と場所、読む人

などの諸々の相違 とは関係なく、小説は「同 じ一つ もの」なのである。又、本がこうむ

る物理的変化から小説は離れている。本が汚れても、擦 り切れても、燃えて しまっても、

それ らは『坊 っちゃんJの 世界に何の影響 も及ぼさない。本を盗んだり、破壊すること

はできるが、小説の世界に対 しては何 もできない。出版する本の部数を幾 ら増やしても、

12



或は、倉庫に有る本を幾 ら燃や しても、それによって小説『坊 っちゃん』そのものが増

えたり減 ったりする訳ではない。つまり、小説はスポータ的存在で、本は媒介 手段なの

である。一つのスポータ的存在を顕 しだす物理的手段は幾 らで も有 り得るので、本以外

の物、例えば CD、 磁気テープ、マイクロ・ フィッシュ、コンピュータ・ ネットワーク 11

のデータ・ベースなどで も『坊 っちゃん』を味わえることは容易に分かるだろう。さて、

以上述べてきたことは、なにも小説だけでなく、言語によって創 られる作品全てについ

て当てはまる。この論文も然 り。つまり、言葉を使 って構築された世界は、多かれ少な

かれ、どれもスポータ的存在なのである。

知的ゲニムもそうである。「ゲーム世界とゲームで使う道具」の関係が、スポータと音

声のそれに等 しい。将棋は駒や盤にどのような物を使 ってもできる。駒や盤は将棋の勝

負を展開する手段であり、その材質は、木、紙、プラスチック、象牙、金属など何で も

よい。最近なら、コンピュータ上でも可能だが、この場合は材質が何なのか もはっきり

しない。或る特定の勝負を再現する時に、駒や盤にどのような物を使おうが、それらは

どれ も同じ勝負である。名人戦が行われている時、対決 している両人が実際に触 ってい

る駒 と盤、それを放送 しているテ レビ画面の上の駒と盤、次の日の新聞紙 上に乗った局

面図、これらはどれ も違 うものだが、「同 じ一つの名人戦」をあらわ している。つまり、

我々が楽 しんでいる将棋の勝負そのものは、物理的存在ではないのだ。只、それを楽 し

むためには駒や盤などの媒介手段が必要となる。独りで楽 しむ詰め将棋にしろ、本や雑

誌の紙上のインク模様という物理的存在を見なければ、何 も始まらない。名人どうしに

なれば、現実の駒や盤を使わずに、Ll頭で駒の位置を述べあうことによって将棋ができ

るだろうが、この場合 も媒介手段としては駒の動きを述べる音声がある。 この「将棋と

道具」の関係は、他のゲームでも同じだ。 トランプ、チェス、オセロ、麻雀、双六、囲

碁、五日並べ、花札など。例えば、 トランプの手にしても、どのような材質・形態のカー

ドを使おうが、「ス トレー ト・ フラッシュ」は「ス トレー ト・ フラッシュ」であり、変わ

りはない。 じゃんけんをやる場合も、「 ぐ―、ちょき、ぱ―」でやろうが、「藤八拳」や

「虫拳」形式でやろうが、「三すくみの勝負」という点では同 じである。五日並べは、紙

とペ ンと消 しゴムでもできるし、立派な碁盤と碁石でもできる。つまり、これ らのゲー

ムの正体は、スポータ的存在に他ならないのである。

ゲームの道具と、それによって展開されるゲーム世界との関係は、基本的には、音と

スポータの関係と同 じだが、少 し違 うところもある。それは、ゲームを味わ う人の中に

は、その道具を味わ う人が少なくないか らである。そのような人にとって、将棋とは、

攻め合い守 り合いという勝負そのものの他に、駒や盤の美的価値を味わう楽 しみの要素

が加わったものである。チェスの駒に凝 ってみたり、碁石の感触を楽 しんだりする人は

少なくない。彼等にとっては、道具が違えばゲームそのものも違 ってきて しまう。紙の

盤と駒でやる将棋と、桧の盤と駒でやるものとは、たとえ同 じ局面展開を表 していても、

「違 う将棋」になる。これと似たことは小説の場合にもある。小説世界への手段である本

13



に強い愛着をしめす人達がいる。彼等は、「『坊 っちゃん』は初版本で見なくちゃ、その

本当の味わいは分か らない。新字体で新仮名遣いの文庫本なぞでは駄目だ」などと言 う。

彼等にとっては、初版本による小説『坊 っちゃん」の世界と、文庫本によるそれとは違

うものである。彼等の場合、小説というスポータ的存在の色合いが、そこへ至る物理的

手段によって変わってくるとも言えよう。それと同 じような例は、演劇に見られる。例

えばカーリダーサの「 シャクンタラー」は、近代に至り活字に写されて固定 したものは

スポータ的「一つの作品」として、音素と同じ類のものと考え得るが、それは無理に箱

に閉 じ込められたような一種の奇形「シャクンタラー」でもある。 この作が元々は演劇

の台本であるなら、それを演ずる俳優達の違いによって、その上演ごとにかなり違 った

劇となる筈。 A劇団がやるものとB劇団がやるものとは、たとえ同じ「シャクンタラー」
の名で呼ばれるものであっても、殆ど別の劇と思えるほどに異なって くることが有り得

る。 もっとも、そのような時でも、我々は両劇団が演 じたものを「同 じ劇の全 く違 う L

演」とでも言 うのだろうが、 一体何が「同じ」なのかは些かはっきりしない。いずれに
しろ、昔から実際に演 じられてきた「 シャクンタラー」は、上演の様子も、それが繰 り

広げる世界も、それぞれ違 っていたことだろう。 このように、演劇などの場合には、ス

ポータ的存在とそれを顕す物理的手段という図式がぴったりと当てはまりにくいことも

ある。

ちなみに、これまで述べてきたデームには、体を使い動かすことを主としたスポーッ

の類は含まれていない。将棋や トランプなどは頭を働かせることが中心となっている。ス

ポーツの場合は頭と体の両方を働かせるが、必ず物理的に体を動かすことが主要素とし

て入 ってくる。一̂方、将棋などでは、身体を動かすことは必ず しも必要ではないし、主

目的でもない。 このような知的ゲームが創 りだす世界は、単に、ルールとその組み合わ

せだけから構成されている。将棋の世界は、駒の動き方、勝ち負けの決まり方、局 lflの

進め方等々に関する有限個の規則と、その規則の組み合わせによってあらわれる局面と

で出来 Lが っている。 この規則 も、その組み合わせ結果である局面 も、当然、スポータ

的存在に他ならない。我々がゲームを楽 しむのは、スポータ的存在の操作を楽 しんでい

るのである。

既に御分かりと思 うが、「幾何学の世界」「数の世界」なども同類である。幾何学的に

純粋な「直線」「 i正三角形」や「円」が現実の物理的世界に存在 しないことは誰でも知 っ

ているだろう。それ らが、前に述べた音素くう>と 同 じ仲間であることは、もはや説明

の必要もない筈。つまり、プラ トンがイデアと呼んだものと、バル トリハ リがスポータ

と呼んだものとは、基本的に同 じ類の存在とみなし得るのである。但 し、直線のイデア

と現実の直線との関係が「真実の存在とその影」というイメージで語られるのに対 して、

スポータ<う >と 音声 <う >と の関係は「顕現されるものと顕現の手段」といった言葉

で説明される点に違いがある。しかし、この点については、これ以 上人って行くと本論の

話 しから逸れるので、ここで止めておく。なお又、「 1、 2、 3な どの数」 もスポータ的

14



存在だが、それも、音素くう>に関する話 しを思い出して頂ければ容易に分かるだろう。

【共有世界】

スポータ世界が妄想や自昼夢と違 うのは、それが人々にとっての共有性と普遍性を持っ

ている点である。個人的な妄想や錯覚の世界は、その人だけの固有世界であり、その中

に他の人間が入って行 くことはできないし、その世界の事物を他の人間が自由に用いる

こともできない。 A君の妄想世界は彼にとってのみ存在する。彼がその世界の様子を詳
しく友人の B君 に話 した結果、 B君の自昼夢の中に「 A君の妄想世界 らしいもの」が現

れたとしても、それはA君のものと同 じとは言えないだろう。 lE確に言えば、同 じか違

うかす らも確かめようが無い。当然、 A君の妄想世界の中に存在する「竜」や「剣」や

「城」なども、 B君には使いようがないので、存在 しないに等 しい。 B君が Fl由 に扱える

のは、彼自身の自昼夢に現れる「竜」「剣」「城」だけである。無論、両君の世界に現れる

「竜」「剣」「城」の言葉で呼ばれるものも、それぞれ異なっていよう。これに対 して、五

十音表にある音素は、日本語を知っている者なら誰でも好きなように使えるし、その姿

もはっきりしていて、そこに曖昧さは全 くない。どの日本人にとって も音素くう>は同

じ一つのものである、ということに我々は些かの疑いも持 っていない。それを信 じてい

るか らこそ、このような議論自体が可能になる。今ここに私が挙げている<う >と、こ

れを読む人の <う >と が同一のものであることを確信 していなければ、私はこのような

思索す らできないだろう。「誰にとっても同じもの」ということは、それを皆が共有 して

いること、その共有を心の底で確信 していることを意味する。 このような共有性、普遍

性がスポータ的存在の特徴である。

当然、音素の組み合わせからなる文学作品なども共有の世界だ。小説『坊っちゃん』に

ついては、その本を読みさえすれば、だれでも互いに語 り合 うことができる。そして、

その時に語っている対象が「同 じ小説である」ということを皆が承知 している。この無

意識の深い了解が無い限 り、誰 も『坊 っちゃん』については語 り合えないだろうし、語

り合おうとす らしないだろう。言語の創 り_Lげ るスポータ的存在は物理的時空間の限定

を受けないものなので、それは時代を越えて場所を越えて共有される。大正時代の一評

論家が扱った『坊っちゃん』も、現代の批評家達が論ずる『坊 っちゃん』も、未来の学者

が研究するだろう『坊 っちゃん』も、時空を越えて彼等に共有されている同一のもので

ある。 この共有性を人々が信 じているからこそ、各時代の人々は同 じ占典を繰 り返 し繰

り返 し読み、それを論 じるのである。その共有世界に入って行 くためには、その世界を

築いている言語組織を学び、その作品を顕す物理的媒介手段 (本 など)を適確に用いる

だけで良い。こうすれば、誰でもそこに入 って行き、そこで遊ぶことができる。同様に、

ゲームの世界に参加 して、それを味わうためには、その規則体系を学び理解 して、その

ゲームの道具を正しく使いさえすれば良い。規則に習熟 している者達にとっては、その



ゲーム世界は同 じ一つの揺るぎようのないものだ。複数の人にとって同一のものである

から、そのゲーム世界の様々の局面について明確な話 しができる。将棋や トランプのよ

うにルールがはっきりしているゲームの勝ち負けついて、曖昧に意見が別れることなど

決 してない。勝ちは勝ち、負けは負け、と誰でも分かる。 これは、その世界を皆が完全

に共有 しており、誰にとっても「同一」という普遍性があるか らである。

次のように言う者があるかもしれない。「ゲームの局面や勝負は誰にとっても明確に同

じだが、『坊 っちゃん』が与えて くれるイメージは人それぞれで違 う。小説というスポー

タ的存在が人の精神の中に創 りだす印象は皆異なる。これはゲームや数学の場合と違 う

ではないか」と。 しか し、これは別に何の問題でもない。各人が自らの心の中に作り出

したイメージは、人により異なっていて当然だからである。小説『坊っちゃん』というス

ポータ的存在は全ての人にとって共有の同じ一つのものだが、それによってどのような

意味が心の中に喚起されるか、その小説にどんな意味内容を投影するか、浮かび上が っ

てきた意味から何を想像するか、等々のことは各人の精神構造によって違 って来るか ら

である。各人が使 う単語くうし>は同一のスポータであるが、その単語が使用された時、

各人が抱 く意味内容は異なって来て当然である。インドの言語学者達はスポータと音声

と意味の関係について次のように語っている。「音声によリスポータが顕現され、そのス

ポータが意味を開示する」と。この「音声 → スポータ → 意味」の流れの内で、ス
ポータがきっかけとなって意味が発現する過程において、人による解釈の違いが生 じる

のである。しか し、そのようなことは、ゲームや数学や音素 <う >の場合は起こらない。

これは、ゲームや数学においては、「スポータ → 意味」の部分が人為的操作によって
一義的に定められているのに対 して、普通の言葉の場合はそのような操作による制限が

無いか らである。厳密な定義によってスポータが開示する意味を人工的に限定 している

場合は、確かに、発現する意味は誰にとってもl・lじ ものとなる。一方、そのような人為

的制約がない日常語か らなる小説の場合は、そのようなことは起 こらない。 しか し、各

人が抱 く意味内容がいかに違 っていて も、その意味が現れるきっかけとなったスポータ

的存在は皆に共有の一つのものなのである。

さて、スポータ世界という共有地に遊ぶことによって、初めて人は他者の存在を確信

できる。自分が今相手にしているものと同 じ世界の中に、自分と同 じ様に動いている別

の精神存在がいる、ということに気付 くことによって、人は自分が独りぼっちではない

ことを知り、安堵の感を持つ。その感 じは、現に共有 しているスポータ的存在からなる

世界に居ることを互いに確認 し合うことによって更に強まる。「彼 も僕 もこの小説を読ん

だ」「相手もこの将棋を楽 しんでいる」「我々四人は今同 じポーカーをやっている」など

という具合に、同 じものを扱 っている仲間の存在を相互に確認 し合 うことから、強い満

足感と楽 しさが生まれる。それを求めて、我々は同好の人、同学の人、同趣味の人、話

しの通 じる人を探す。異国に住んでいる場合、自らが慣れ親 しんだ母国語を話す同国の

旅行者などに出会 った時「ほっとする」 ことがあるが、これは「自分と同 じスポータ世

16



界を持 った者がいた」 ことを確認するところから来る安堵感である。尊敬する人・好き

な人が持 っている知識や趣味と同 じものを自分 も持ちたい、そのような人と話 しが通 じ

るようになりたい、と思 う感情 も、共有スポータ世界への憧れに他ならない。tFの話題

に加わりたい、友達が話題にしているゲームをやって見たい、これを読まないと時代に

遅れる、などという気持ちもそうだ。共有のスポータ世界で動 く喜びと楽 しさ、これが

我々の精神活動を促す基となっている。

ところで、インドの伝統的学者は、知識手段 (プラマーナ)の 一つとして「古典の言
葉」 (ア ーガマ、シャプダ)をあげることが多いが、実は、これも共有スポータ世界への

信頼から出て来た態度である。現代のインド思想研究者は、この古典崇拝をさして、イ

ンド思想の保守性・閉鎖性を言うことが多いが、それは些かズレタ解釈である。例えば、

パンディットの間でヴェーダが正当な知識根拠とされたのは、彼等にとってヴェーダこ

そが揺るぎのない最 も確かな共有世界であったからだ。ヴェーダは大昔から存在 し、イ

ンドのどの地の学者の間でも同一のものであり、世の天変地異によって壊れ も減りもし

ない。人の生死、学派の盛衰、時の変化、土地の興亡、工朝の興隆と凋落といった ‐切

の物理的変化を被 らずに存在する。ヴェーダを知っている学者を水に沈めたり、殴った

り、殺すことはできるが、ヴェーダを損なうことは全 くできない。正にスポータ的存在

である。 これに対 して個人の妄想や空想は頼りが無い。伝統に拠 らない純個人的思索が

展開する世界は、概 して共有性と普遍性に欠けるものであり、単なる独 りだけの自昼夢

になりやすい。その思索世界を他人に語ったとしても、それを聞いた人々が彼の妄想世

界を共有できるようになるかどうかは定かではない。まず不可能だ。伝統とは先輩達が

保って来た共有の世界である。その世界の存在を使わずに創 りあげたものは、当人だけ

が持つ純個人的世界とならぎるをえない。 こんな頼りない思考世界は、彼以外の学者達

が議論をする際の確かな土台、対象になり得ないだろう。 これに対 して、ヴェーダは、

パンディット達にとって時空を超えた共有のものである。その言葉の意味は不明にして

も、ヴェーダの言葉その ものは誰にとっても明瞭な同一性、普遍性、恒常性を持 ってい

る。 これほど確かな存在が古代のインドで他に有っただろうか。否であろう。 この確か

さ、明瞭さの価値に気付いていたパンディット達がヴェーダを「確実な知識根拠」 (プラ

マーナ)と したのは極めて自然なことと言える。そして、ヴェーダという共有世界を否

定 した学者達にして も、ヴェーダに代わる自分達だけの確かな共有世界を求めた。彼等

も、仲間の全てが等 しく認めるような確かなもの、スポータ世界を欲 していたのである。

その結果、その学派に伝わる固有の古聖典を「確実な知識根拠」とした。彼等にとって

は、それが最 も確かなものだったからである。 これは、自分達が持つ言語伝統への信頼

だ。それを信ずることによって初めて彼等の思考が可能になったのであろう。

我々は他人の心や頭の中を見ることはできない。他人の心や精神の動きは、その人の

言葉や外見から推測 し空想するしかない。その推測や空想が当たっているかどうかの判

断す ら、自分の考えで行わざるを得ないのである。人が自分の思 っていること、感 じて

17



いることを私に如何に詳しく丁寧に説明 してくれても、そ して私が強大な空想力を働か

せた結果その人の心を「確かに理解 した」と思 ったとしても、それは全て私の精神の中

の空想・推理に他ならない。まるで、人は、それぞれが生涯出られない個人的蛸壺穴の中

にいて、その穴の底から外に向かって声や音を出 しているようなものである。穴の底か

ら空は見えるが、外には出られないので他の穴の内部は分か らないし、他の穴が本当に

存在するかどうか も確かではない。出来ることと言えば、穴の外か ら聞こえて来る様々

な音か ら空想を繰 り広げることだけである。それによって、他にも穴が有るらしいこと

が何とか推測できる。 この孤独で寂 しい蛸壷穴生活だが、外か ら聞こえて来る声や音か

らすると、穴の日か ら見える天空に輝 く星星は誰の穴から見て も同 じものらしい。穴の

中の住人にとって天上の星は手の届かない別世界のものであり、穴の中で何をしても星

に何の影響を与えることもできない。 しか し、自分が見ているのと「同 じ星星」を見て

いる者が他にもいる。そして、その同 じ星星について語ることが出来る。話 しをするこ

とにより、空に様々な星座が見えるようになり、その物語 も出来る。穴の住人は互いを

直接に見ることが出来なくても、様々な星座が繰 り広げる天上の様子、星座を使った物

語は、誰もが見知 っている共有世界となる。たとえ、それが穴の中の現実世界とは別領

域の手の届かない世界であっても、その別世界の星星によって他の穴の住人と語り合 う

ことができる。蛸壺人にとっての空の星、これがスポータである。それを古今東西の人々

が「恒常普遍の実体」と絶対視 したのも無理ないだろう。

【シャブダブラフマン】

「スポータ的存在は音声などの物理的手段によって顕現する」と言ったが、顕現 しな

い時はどうなっているのだろう。一体、音素 <う >や 単語くうし>は、人が現実にそれ

を使わない時はどうなっているのか。 この問題に対 して、インドの言語学者達は、「そ

れは顕現 してないが常に不変の状態で存在 している」と答えた。確かに、スポータとか

顕現という概念を使 う限り、そのように答えるしかなかろう。そして、彼等はサンスク

リット語の時空を超越 した永遠性、不変性、恒常性を確信 した。彼等の知る限りの昔か

ら、つまリヴェーダ以来この聖なる言葉の世界は変わらないのだか ら、そう信 じるのも

当然だ。森羅万象について考えることも、知識を得ることも、およそ事物に関する思考

は何で も、その世界の内で行われる。 このようなサンスクリット語に対する諸々の思い

から、「宇宙の本質は言語である」というシャブダプラフマンの発想に至るのは極めて自

然な経過である。彼等にとって、言葉はヽそれが顕れていようが無かろうが、ともかく

存在している。

しかし、この彼等の考えに我々の多くは納得 しないだろう。我々は古人が持っていな

かった知識を持っているからだ。そこで次のようなことを考えだす。「人類が誕生する遥

か以前、或は、遠い未来に人間と人間が作った物全てが消えてしまった後には、言語など

18



のスポータ的存在の有無どうなってるのか ?」 と。確かに、現代の我々からすれば、人類

が全 く存在 しなかった時に日本語世界が存在 していたとは考えにくいし、人類の痕跡が

一切消滅 した後に日本語が存在 し続けているとも言い難い。ならば、同 じスポータ的存

在である「直線」や「 2と いう数」はどうか ? そうしたものから構成されている「 ピュ
タゴラスの定理」はどうか ? 物理学の諸法則はどうか ? 人間の発rF_以前と消滅後に
は我々が今持っている諸言語は存在 しないと言 うなら、その言語の組み合わせに他なら

ない「幾何学的円」や「万有引力の法則」 も存在 しないのではないか。人の言語が存在

しない時は、その組み合わせ も有り得ない筈だ。確かに、その通りだろう。しかし、人類

が存在 しない時、宇宙のどこかで或る知的生命が彼等の言葉による彼等独自の「 ピュタ

ゴラスの定理」「重力方程式」を持つことが有り得る。たとえ、それが人間の持っている

ものと如何に違 っていようが。それは、その知的生命に共有のスポータ世界である。彼

等にしても、宇宙を語り合い理解するには自らの言語世界を通 してやる以外に道はない。

これは、宇宙に存在することになる如何なる知的生命体の場合にも言えるだろう。宇宙

の何処かに何 らかの知的活動、精神活動が現れる時には、そこに必ず固有の言語世界が

展開するのである。字宙には無数の種類の言語があらわる可能性があるのだ。これは、ま

るで宇宙全体に未だ顕在化 しない言語の種子が充満 しているようなものである。顕現す

る面I能性を持つ無数のスポータに満ちた宇宙。現代風に言うなら、潜在的情報の海とし

ての字宙。その意味では、かのシャブダプラフマンの発想は結構あたっているのである。

かの蛸壺穴人達が居て も居なくても、天空に星星は存在する。彼等は適当な星どうし

を結び付けて考え、そこに星座を見出し、その星座を使い物語を作り出すことによって共

有の世界を持 ったが、このようなことは彼等以外の知的存在で も出来るに違いない。そ

の知的存在が同 じ天空を見つめる限り、同 じ様なことをやるだろう。但 し、彼等は、蛸

壺穴人達とは違 う星座と別の物語世界を持つだろうが。そして、そのような知的存在が

他にも現れる可能性は幾 らでもある。彼等は、それぞれ、独自の星物語を持つに至るだ

ろう。天上の星星は潜在的星座と潜在的物語に満ちている。

(近畿大学文芸学部助教授 )

19


