|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. Zur Moglichkeit des unvollendeten Projekts der
Title
Moderne

Author(s) |Funaba, Yasuyuki

Citation |[Philosophia OSAKA. 2006, 1, p. 57-64

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10,.18910/5061

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.1, 2006 57

Yasuyuki FUNABA (Osaka University)

Zur Moglichkeit des unvollendeten Projekts der Moderne

In seiner Rede anlésslich der Verleihung des Adorno-Preises der Stadt Frankfurt am Main im
September 1980 setzte sich Jiirgen Habermas mit dem Projekt der Moderne auseinander, das im
18. Jahrhundert von den Philosophen der Aufkldrung formuliert worden ist. Habermas zufolge
besteht das Projekt darin, ,die objektivierenden Wissenschaften, die universalistischen
Grundlagen von Moral und Recht und die autonome Kunst unbeirrt in ihrem jeweiligen
Eigensinn zu entwickeln, aber gleichzeitig (...) fiir eine verniinftige Gestaltung der
Lebensverhltnisse zu niitzen” (KPS 453)'. Zwar ist im 20. Jahrhundert dieser Optimismus
weitgehend verblasst, aber ,,das Problem ist geblieben, und nach wie vor scheiden sich die
Geister daran, ob sie an den Intentionen der Aufklérung (...) festhalten, oder ob sie das Projekt
der Moderne verloren geben® (ebd.), so Habermas weiter. Damals war er dafiir, dass das Projekt
nicht aufgegeben, sondern durch seine Arbeit selbst geltend gemacht werden soll. Vertritt jedoch
Habermas auch in seinem Werk Faktizitit und Geltung’, in dem er sich mit dem Recht und
dessen Beziehung zur Moral beschéftigt, noch denselben Standpunkt? Liest man einige Kapitel
in F'G, so wird deutlich, dass die Frage nicht génzlich verneint, aber auch nicht ginzlich bejaht
werden kann.In meinem vorliegenden Aufsatz mdchte ich anhand der Arbeit von K.-O. Apel 1.)
iiber die These von Habermas diskutieren, die die moralische Neutralitit des Diskursprinzips
vertritt. Diese These bedeutet gleichzeitig die Ungiiltigkeit der Metanormen, was darauf Einfluss
ausiibt, wie die Beziehung zwischen Moral und Recht zu verstehen ist. 2.) Wie versteht
Habermas die Beziehung? Auf diese Frage antwortet er mit Hilfe der Identitdtsthese des Rechts-
und Demokratieprinzips. Sowohl die erste als auch diese zweite These ist jedoch problematisch.
3.) Beide Thesen sind inhaltlich miteinander verbunden, aber ihre Schlussfolgerungen stehen im

Gegensatz zum Denken Kants; Kant beharrt auf der Unvollendetheit des Projekts.
1. These: Das Diskursprinzip ist gegeniiber Moral und Recht neutral.
In seinem dritten Versuch, ,,mit Habermas gegen Habermas zu denken®, konzentriert sich Apel

auf die kritische Diskussion der Behauptungen in FG. Den Anhaltspunkt seiner Kritik findet er

in der These:,,Das Diskursprinzip ist gegeniiber Moral und Recht neutral.“ Habermas formuliert

' KPS: Habermas, J., Kleine Politische Schrifien I-1V, Suhrkamp, 1981.
% FG: Habermas, Faktizitit und Geltung, Suhrkamp, 1992.



58  Yasuyuki FUNABA

das Diskursprinzip, das sich auf Handlungsnormen tiberhaupt bezieht, folgendermalien:

D: Giiltig sind genau die Handlungsnormen, denen alle moglicherweise Betroffenen als
Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmen konnten. (FG 138)

Was dieses Prinzip zum Ausdruck bringt, sind die Bedingungen, die alle Handlungsnormen
erfiillen sollen, wenn sie iiberhaupt giiltig sind, wahrend es ,.trotz dieses normativen Gehaltes
gegeniiber Moral und Recht noch neutral ist” (ebd.). Aus einer Spezifizierung dieses neutralen
Prinzips fiir solche Handlungsnormen, die unter dem Gesichtspunkt gleichméBiger
Interessenbertiicksichtigung gerechtfertigt werden kdnnen, ergibt sich das Moralprinzip, und aus
einer anderen Spezifizierung fiir solche Handlungsnormen, die in Rechtsform auftreten und mit
Hilfe pragmatischer, ethisch-politischer und moralischer Griinde gerechtfertigt werden konnen,
ergibt sich das Demokratieprinzip (vgl. FG 139). Die Neutralitit des Diskursprinzips bedeutet
daher, dass sowohl das Moralprinzip als auch das Demokratieprinzip (bzw. das Rechtsprinzip)
gleichermaflen aus dem Diskursprinzip entspringen, und nicht, dass beispielsweise aus dem
Moralprinzip das Demokratieprinzip bzw. das Rechtsprinzip abgeleitet wird. Folglich ergéinzen
beide Prinzipien einander. An dieser Stelle mochte ich zundchst noch einmal daran erinnern,
welche Auffassung Habermas tiber (D) und das Moralprinzip vertritt.

(D) ,.erklart nur den Gesichtspunkt, unter dem Handlungsnormen iiberhaupt unparteilich
begriindet werden konnen“ (FG 140). In dieser Formulierung wird deutlich, dass die
Unparteilichkeit in der Zustimmung aller mdglicherweise Betroffenen als Teilnehmer an
rationalen Diskursen besteht. Daher setzt (D) bereits voraus, ,,dass praktische Fragen tiberhaupt
unparteilich beurteilt und rational entschieden werden konnen (ebd.). Unter dieser
Voraussetzung nimmt dann (D) die Form eines Universalisierungsgrundsatzes (U) als die Regel
der moralischen Diskurse an. Das Moralprinzip lautet also, ,dass die Folgen und
Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der
Interessen eines jeden Einzelnen (voraussichtlich) ergeben, von allen Betroffenen akzeptiert (...)
werden kénnen (MKH 75f.)°; da es als die Argumentationsregel der moralischen Diskurse
funktioniert, wird nach (U) diskutiert, welche moralischen Normen giiltig sein sollen. Folglich
kann man umgekehrt auf die Frage ,Warum muss man moralische Probleme nach (U)
16sen?* die Antwort anfiihren, dass (D), aus dem (U) hervorgeht, bereits voraussetzt, ,,dass
praktische Fragen iiberhaupt unparteilich beurteilt und rational entschieden werden kénnen* (FG
140). Aber ist diese Voraussetzung ohne weiteres giiltig? Warum sollen praktische Fragen
iiberhaupt unparteilich beurteilt und rational entschieden werden? Die Antwort liegt in der

Begriindungsfrage von (U) und schlieB8lich von (D). In Bezug auf diese Frage schreibt Habermas

3 MKH: Habermas, Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Suhrkamp, 1983.



Zur Moglichkeit des unvollendeten Projekts... 59

an anderer Stelle wie folgt:

Und zum normativen Sinn eines jeden moralischen Gebots gehort es, dass es das im
propositionalen Gehalt ausgedriickte Handeln zur Pflicht macht. Aber eine Supernorm,
die es zur Pflicht machen wiirde, pflichtgemal zu handeln, wiirde nicht mehr aussagen
konnen, als was schon im Geltungssinn des einzelnen moralischen Urteils enthalten ist.
Eine solche Supernorm, die die Verwirklichung von Gerechtigkeit iiberhaupt reflexiv zur
Pflicht macht, wire entweder redundant oder sinnlos — und bediirfte darum auch keiner
Begriindung. (ED 187)*

Da jede moralische Norm eine konkrete Handlungsnorm und ihr normativer Sinn deren
Befolgung beinhaltet, braucht sie keine Supernorm, so Habermas. Wie lautet dann jedoch die
Antwort auf die Frage: ,,Warum soll man eine moralische Regel (A) befolgen?* Es muss zuerst
vorausgesetzt werden, dass moralische Normen (U) erfiillen sollen, wenn man auf die Frage
antworten will: ,,Weil (A) das Moralprinzip (U) erfiillt.* Mit dieser Voraussetzung gibt das obere
Prinzip (U) der unteren Regel (A) sozusagen normative Kraft. Worin liegt nun aber die
Forderung begriindet, in den moralischen Diskursen (U) als Argumentationsregel zu verwenden?
Das ist nichts anderes als (D). Die Frage ,,Warum soll man (A) befolgen?* fiihrt zur
Begriindungsfrage von (D), aber da Habermas, wie oben bereits verdeutlicht, eine Supernorm
nicht sinnvoll findet, liefert er auch keine Antwort. Die Frage, auf die Habermas eigentlich
antworten will, lautet also nicht: ,,Was heiflt es, moralisch zu sein?*, sondern: ,,Wie sind
moralische Urteile moglich?* Um aber auf die Frage,,Wie kann (A) abgeleitet werden?** nur mit
(U) (und schlieBlich (D)) zufriedenstellend antworten zu kdnnen, muss (U) (und schlielich (D))
schon in der Wirklichkeit giiltig sein, sonst braucht man noch eine Supernorm, die besagt, dass
(U) (und schlieBlich (D)) giiltig sein soll; dies steht im Gegenteil zur Ansicht von Habermas.
Wie kann man nun feststellen, dass (U) schon real giiltig ist? Hierbei handelt es sich um die
Ergénzung des Moralprinzips durch das Rechtsprinzip.

Nach Apel ist (U) erst dann wirklich giiltig, wenn die allgemeine Befolgung faktisch
angenommen werden kann; man kann also fiir die Befolgung einer (U)-giiltigen Norm keine
Verantwortung tragen, wenn sie faktisch nicht vorausgesetzt werden kann (vgl. AE 802)’. Um
die Voraussetzung zu verwirklichen, ist folglich die Ergénzung des Moralprinzips durch das
Rechtsprinzip notwendig. Denn das von Apel vertretene Diskursprinzip (D) beinhaltet ,,die
Verantwortung fiir die Herstellung der Anwendungsbedingungen der Diskursmoral im Sinne
von (U) und fiir die verantwortliche Kompensation der Nichtanwendbarkeit von (U) in der
Wirklichkeit (AE 736). Das Moralprinzip wird durch das Rechtsprinzip ergénzt, indem (D)

* ED: Habermas, Erliuterungen zur Diskursethik, Suhrkamp, 1991.

> AE: Apel, K.-O., Auseinandersetzungen in Erprobung des transzendentalpragmatischen Ansatzes,
Suhrkamp, 1998.



60  Yasuyuki FUNABA

fordert, institutionelle Hindernisse der Anwendung von (U) zu beseitigen. Apel zufolge wird
daher die Formulierung der Rechtsnormen, die (U) real anwendbar machen, durch das den
moralischen Gehalt verantwortungsethisch erweiternde Diskursprinzip gerechtfertigt. Apel
spricht sich demnach dagegen aus, dass das Diskursprinzip gegeniiber Moral und Recht neutral

ist.

2. These: Rechts- und Demokratieprinzip sind identisch.

Nach Habermas liegt auf der postkonventionellen Stufe der Unterschied zwischen Moral und
Recht darin, ,,dass die posttraditionale Moral nur eine Form des kulturellen Wissens darstellt,
wihrend das Recht zugleich auf der institutionellen Ebene Verbindlichkeit gewinnt* (FG 137).
Aus dem gesamtgesellschaftlichen Ethos haben sich Moral und Recht ausdifferenziert, wobei die
Art und Weise der Ausdifferenzierung das komplementire Verhédltnis von Moral und Recht
beeinflusst. Mit der Beschreibung dieses Verhiltnisses (vgl. FG 147ff.) wird auch konkret
gezeigt, wie das Moralprinzip (U) durch das Recht erginzt wird. Auerdem wird verdeutlicht,
welche Form das Recht annimmt (vgl. FG 143). Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang
das folgende Zitat von Habermas: ,Diese Erlduterung ist Bestandteil einer funktionalen
Erkldrung, nicht etwa eine normative Begriindung des Rechts.” (ebd.) Die normative
Begriindung des Rechts wie bei Apel, die Habermas — wie er selbst eingesteht — noch in den
»lanner Lectures” (1986) versuchte, wird durch das Moralprinzip gerade darum geleistet, weil
das Recht das Moralprinzip ergénzt; das Recht wird also als Erginzung des Moralprinzips
begriindet und gerechtfertigt. Im Gegensatz dazu thematisiert Habermas nicht, wie das Recht
sein soll, sondern wie das Recht funktioniert, wihrend er (D) als moralisch neutral ansieht. Er
verfolgt hier iiber das Recht wie {iber die Moral denselben Ansatz, denn seine moralische Frage
lautet: ,,Wie sind moralische Urteile moglich?* Muss man aber nicht die Rechtfertigung der
Funktionen des Rechts selbst hinterfragen? Warum kann man beispielsweise sagen, dass die die
Faktizitdt beinhaltende Rechtsetzung normativ richtig ist? Warum kann man sagen, dass die
Sanktionsdrohungen, die auf der Faktizitit der Rechtsdurchsetzung beruhen, normativ richtig
sind? Warum kann man sagen, dass die durch das reflexive Recht abgeleiteten Normen normativ
richtig sind? Laut Habermas wiirden die Antworten auf alle diese Fragen im Demokratieprinzip
liegen. Er fiihrt aus,

(...) dass das Demokratieprinzip ein Verfahren legitimer Rechtsetzung festlegen soll. Es
besagt ndmlich, dass nur die juridischen Gesetze legitime Geltung beanspruchen diirfen,
die in einem ihrerseits rechtlich verfassten diskursiven Rechtsetzungsprozess die
Zustimmung aller Rechtsgenossen finden koénnen. (FG 141)



Zur Moglichkeit des unvollendeten Projekts... 61

Auf Grund des Demokratieprinzips sind also Habermas zufolge die juridischen Gesetze
deswegen normativ richtig, weil ihrer Geltung im Diskurs ,aller Rechtsgenossen™ zugestimmt
wird; somit tibernimmt das so gerechtfertigte Recht die komplementéren Funktionen der Moral.
Es geht hier m. E. allerdings darum, wer eigentlich mit ,,alle Rechtsgenossen‘ gemeint ist. In F'G
heil3t es, dass das demokratische Gesetzgebungsverfahren ,,seine legitimierende Kraft allein aus
dem Prozess einer Verstindigung der Staatsbiirger iiber Regeln ihres Zusammenlebens* (FG
111) beziehen kann und dass in der diskursiven Meinungs- und Willensbildung ,die
Souveranitit des Volkes rechtliche Gestalt™ annimmt. Aus diesen Worten versteht sich, dass mit
,»alle Rechtsgenossen niemand anderes als alle Staatsbiirger gemeint sind. Das heil3t, dass die
durch das Demokratieprinzip geleistete Rechtfertigung des Rechts in der Zustimmung aller
Staatsbiirger begriindet liegt. Wie im Fall des Diskurs- und Moralprinzips erklart Habermas das
Demokratieprinzip unter der Voraussetzung der ,,Moglichkeit der rationalen Entscheidung
praktischer Fragen” (FG 142) und der Voraussetzung, ,dass eine verniinftige politische
Meinungs- und Willensbildung moglich ist“ (ebd.). Damit ist ganz klar gezeigt, wer diese
Voraussetzungen erfiillen kann. Die Kritik Apels an Habermas, dass dieser das Rechtsprinzip
mit dem Demokratieprinzip gleichsetze (vgl. AE 742), kann daher folgendermaf3en
zusammengefasst werden: ,,Er [d. h. Habermas] setzt (...) die normative Begriindung des Rechts
unmittelbar mit der des demokratischen Rechtsstaats durch die Menschen, die als Biirger den
Rechtsstaat griinden, gleich.” (AE 734) Das Recht, das Habermas thematisiert, wird nimlich nur
von einem Volk durch das demokratische Verfahren gerechtfertigt und hat deshalb nur in einem

Staat Geltung.

3. These: Es soll unvollendet bleiben.

In der Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? (1784) bezeichnet Kant den
,Privatgebrauch der Vernunft” als den Gebrauch, den ein Mensch ,,in einem gewissen ihm
anvertrauten biirgerlichen Posten oder Amte von seiner Vernunft machen darf“: Wenn
beispielsweise ein Geistlicher seiner Gemeinde nach dem Glaubensbekenntnis der Kirche, der er
dient, eine Predigt hélt oder wenn ein Offizier dem Befehl seines Vorgesetzten gehorcht, dann
machen beide Privatgebrauch von ihrer Vernunft (VIII 37£.)°. Ganz im Gegenteil macht man als
Gelehrter vor dem Publikum der Lesewelt 6ffentlichen Gebrauch von seiner Vernunft, so wie
ein Geistlicher als Gelehrter seine sorgfiltig gepriiften Gedanken {iber die Fehler im

Glaubensbekenntnis seinem Publikum mitteilt oder ein Offizier als Gelehrter Ausfithrungen tiber

S Kants Werke, Akademie-Textausgabe, Walter de Gruyter & Co, 1968.



62 Yasuyuki FUNABA

die Fehler im Militdarwesen macht und diese dem Publikum zur Beurteilung vorlegt (ebd.).
Dieser Denkweise zufolge gehdren die Befolgung des in einem Staat geltenden Rechts durch die
Staatsbiirger, das von ihnen durch ein demokratisches Verfahren festgelegte Recht selbst und die
durch das Recht legitimierten staatlichen Institutionen zur privaten Sache. Das klingt prima facie
sonderbar, ist aber {iiberzeugend, wenn man die ,Zweideutigkeit der Rede von der
politisch-rechtlichen Selbstgesetzgebung oder Autonomie der Staatsbiirger (AE 747) in
Betracht zieht. Denn das in einem Staat geltende Recht ist zwar fiir die in diesem Staat lebenden
Staatsbiirger offentlich, scheint jedoch den Angehdrigen anderer Staaten als eine private Sache.
Ein Staat, der von der politischen Autonomie der Staatsbiirger legitimiert wird, zeigt sich vor
anderen Staaten als ,,Selbstbehauptungssystem™ (AE 833); es ist also durchaus mdoglich, dass das
»legitime Gewaltmonopol“ (AE 828) auf Grund der Zustimmung eines Volks als eine Art
»Selbstbehauptung eines partikularen Staats auf Kosten anderer partikularer Staaten™ (AE 748)
funktioniert. Nicht nur wegen der Pluralitit der Staaten ist ein Staat ein privates Wesen. Es wird
auch deutlich, dass das Recht eines Staates nur privat gilt, betrachtet man beispielsweise die
Tatsache, dass es in einem Staat Menschen gibt, die zwar Steuern bezahlen, aber keine
Staatsbiirgerrechte wie das aktive und passive Wahlrecht genie3en, weil sie Auslénder sind.

Vom kantischen Standpunkt aus gesehen ist in Bezug auf die Ansicht der Gleichstellung
von Rechts- und Demokratieprinzip bei Habermas hochstens der Privatgebrauch der Vernunft
fraglich. Denn jeder Staatsbiirger, der praktische Problemen betreffend zur Meinungs- und
Willensbildung und damit rationalen Losung befugt ist, setzt dieselbe Staatsangehorigkeit voraus
und reguliert in einem Staat als Selbstbehauptungssystem seine Interessen. Dabei gibt es laut
Kant nur wenige Schwierigkeiten: ,,Das Problem der Staatserrichtung ist, so hart wie es auch
klingt, selbst fiir ein Volk von Teufeln (wenn sie nur Verstand haben) auflosbar. (VIII 366)
Wenn bei dem Ausdruck ,.ein Volk von Teufeln* die Gleichheit der Mitglieder und deren
Rechnungsfihigkeit vorausgesetzt wird, bringt es kaum Probleme mit sich, einen Staat zu
errichten und unter diesem System die gegenseitigen Interessen zu regulieren. Problematisch
wird es erst, wenn ,,ein Volk von Teufeln als Teufel vor den Fremden innerhalb und auflerhalb
dieses Staats der Teufel auftaucht. In diesen heterogenen Beziehungen hat der Privatgebrauch
der Vernunft keine Geltung, sondern gerade der 6ffentliche Gebrauch wird gefordert.

Wie schon anhand der Beispiele von Kant gesehen, wird beim 6ffentlichen Gebrauch der
Vernunft die Giiltigkeit des vom Privatgebrauch vorausgesetzten Wahrheits- und
Richtigkeitssystems in Frage gestellt. Dabei wird gefragt, ob es blof} zur Gesellschaft relativ ist
und deshalb keine universale Giiltigkeit fordern kann oder ob es wenigstens fragwiirdig ist, was
in einer Gesellschaft (inklusive des Staats) als selbstandige Wahrheit und Norm gilt. Hier nimmt
man beziiglich der Vernunft nicht den Standpunkt eines Mitgliedes einer Gesellschaft ein, der

man angehort, sondern man ist ein Mitglied der ,,Weltbiirgergesellschaft (VIII 37), und von



Zur Moglichkeit des unvollendeten Projekts... 63

diesem Standpunkt aus kann man die Gesellschaft, der man angehért, relativieren. Kant sagt

weiter:

(...) der offentliche Gebrauch seiner Vernunft muss jederzeit frei sein, und der allein kann
Aufklarung unter Menschen zu Stande bringen; der Privatgebrauch derselben aber darf
oOfters sehr enge eingeschrankt sein, ohne doch darum den Fortschritt der Aufklarung
sonderlich zu hindern. (ebd.).

Daher miissen Institutionen so verbessert werden, dass der eng mit der Aufklarung verbundene
offentliche Gebrauch der Vernuntt frei ablaufen kann, d. h., dass die kritische Hinterfragung der
Geltung der bestehenden Wahrheit und Normen von einem weltbiirgerlichen Standpunkt aus
allen zugestanden wird. Was verbessert werden muss, sind natiirlich nicht nur die
innerstaatlichen Institutionen, sondern auch die zwischenstaatlichen. Kant erkennt richtig: ,,Das
Problem der Errichtung einer vollkommenen biirgerlichen Verfassung ist von dem Problem
eines gesetzméBigen duBleren Staatenverhdltnisses abhdngig und kann ohne das letztere nicht
aufgelost werden.” (VIII 24) So konnte man auch sagen, dass sich die Institutionen aller (oder:
innerhalb der jeweiligen) Staaten umso leichter verbessern lassen, desto besser die Institutionen
zwischen den Staaten sind. Nicht zufillig, sondern notwendig bezeichnet Kant das Prinzip der
Publizitit ,,Alle auf das Recht anderer Menschen bezogenen Handlungen, deren Maxime sich
nicht mit der Publizitit vertrdgt, sind unrecht (VIII 381) als die transzendentale — d. h. von
empirischen Bedingungen unabhéngige, von allem o6ffenlichen Recht zu erfiillende und daher
universal giiltige — Formel des offentlichen Rechts. Zwar ist das Prinzip nach Kant ,blof83
negativ (ebd.), aber es ist bemerkenswert, dass die Publizitit als Kriterium zwischen
recht und ,,unrecht” betrachtet wird. Das Offentliche Recht muss ndmlich die normativen
Gesetze beinhalten, die die Publizitit verwirklichen konnen, weil das Prinzip der Publizitét
dessen transzendentale Formel genannt wird. Wenn man daher vom weltbiirgerlichen
Standpunkt aus 6ffentlichen Gebrauch von der Vernunft macht, erhebt man konkrete Einwénde,
z. B. gegen die Wahrheit des Glaubensbekenntnisses der Kirche oder die Richtigkeit des Befehls
des Vorgesetzen, und fordert gleichzeitig, dass beide offentlichen Rechtssysteme, Staatsrecht
und Volkerrecht, dem Publizitétsprinzip gemal verbessert werden miissen. Wie bei Apel wird
hier die Ergénzung des Rechts durch die universal giiltige Moral gefordert.
k * k

Am Ende der am Artikelanfang erwdhnten Rede unterscheidet Habermas drei
modernismus-kritische Strdmungen voneinander; darunter bezeichnet er den Standpunkt von
Wittgenstein in seinen frithen Jahren und von Carl Schmitt in seinen mittleren Jahren als
»neukonservativ (KPS 463f.). Charakteristisch fiir diese Stromung ist, dass sie sich zwar — ganz

im Gegenteil der Jungkonservativen als Antimodernisten und der Altkonservativen als



64  Yasuyuki FUNABA

Praimodernisten — zu den Errungenschaften der Moderne affirmativ verhélt, aber die
Wissenschaft fiir die Orientierung in der Lebenswelt bedeutungslos ansieht, die Politik tunlichst
von Forderungen moralisch-praktischer Rechtfertigung freihdlt und stattdessen auf Traditionen
ohne Begriindungsforderungen Wert legt. Selbstversténdlich scheint sich Habermas gegen diese
Stromung zu wenden, deshalb finden wir im Untertitel des Aufsatzes von Apel die Wendung
mit Habermas gegen Habermas®. Wéhrend Kant weder konkret zeigt, wie die Weltrepublik
aussehen soll, noch ausfiihrlich {iber das Weltbiirgerrecht nachdenkt, sieht er die Verbesserung
des wirklichen Staats- und Voélkerrechts als das Sollen an und betrachtet das Publizitétsprinzip
als die Bedingung ihrer Verwirklichung. Was fiir eine Zukunft wir beschreiben miissen und
deshalb beschreiben konnen, das ist die Aufgabe, iiber die wir immer wieder nachdenken

miissen.

© 2006 by Yasuyuki FunaBa. All rights reserved.





