
Title 言語へのバフチンの基本的視線

Author(s) 西口, 光一

Citation 多文化社会と留学生交流 : 大阪大学国際教育交流セ
ンター研究論集. 2013, 17, p. 51-58

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/50677

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



『大阪大学国際教育交流センター研究論集 多文化社会と留学生交流』第17号 (2013)

言語へのバフチンの基本的視線

1 は じめに

バフチンの言語観は、われわれが一般人としてある

いは言語教育者として慣れ親しんでいる言語観とは大

きく異なるものである。そもそもの言語への視線が異

なるのである。それゆえに、バフチンの言語観を理解

するためには、バフチンの言語論について基本的な視

線を知っておく必要がある。本稿では、そのような趣

旨で、バフチンの言語についての基本的な視線に焦点

を当てて論じる。          ´

2 イデオロギー現象と記号あるいは言葉

2-1 社会的交通とイデオロギー

われわれが慣れ親しんでいる言語観は、ソシュール

流の言語観であると言つてよい。ソシュール流の言語

観では、言語を抽象的な記号の体系と見る。また、バ

フチンも指摘しているように、ソシュール流の言語観

西口 光一*

では、言語を、直接何ものにも媒介されずに実在して

いるつまり直接客観的に実在しているかのように論じ

る傾向がある (バフチン,1980,p.138)。 そのよう

なものをソシュールはラングと呼び、バフチンは、そ

の見方の特徴に注目して、規範として自己同一的な諸

形態 の体 系  (sySteln Of normatively identical

forms)と 呼んでいる。そして、そうしたものは主体

が実際に言語活動に従事するときに関与しているもの

ではなく、「反省がうみ出した所産」であると指摘 し

て、自身の言語に関する関心はそこにはないことを示

している
1。

語る主体の意識は、規範として自己同一的な諸

形態の体系という形で、言語を操作するわけでは

ありません。言語がそのような体系として存在す

るようになるのは、あくまで抽象化という操作を

加えた後です。一定の認識。一定の実用 〔外国語

として教える、など〕を目的として相当の知的操

要 旨

バフチンによると、人と人の間で交わされる記号の客観的現実は、社会的交通に埋め込まれて

おり、社会的交通はさらに社会の経済的組織の上に構築されている。われわれは、社会の経済的

組織の上で記号あるいは言語を随伴させながら社会的交通を営んでいる。そして、そこにイデオ

ロギー的現実すなわちわれわれの現実を (再)生産している。記号は、この交通が物象化された

結果である。われわれがその中で生きているイデオロギー的現実というのは社会的交通の上に架

けられた天蓋のようなものであり、われわれは互いの人間としての存在を相互に承認し合いなが

らイデオロギT的現実という天蓋における時々刻々の社会的出来事を構成しそれに関与している

のである。このようなバフチンの言語への基本的な視線をあらかじめ知ることで、われわれはよ

りよくバフチンの言語観を把握することができる。

【キーワー ド】バフチン、ソシュール、イデオロギー的記号、社会的交通、言語的交通

*大
阪大学国際教育交流センター教授

-51-



作を加えた後にはじめて得られるものです。言語

の体系なるものは、言語に対する反省がうみ出し

た所産です。…彼にとつて重要なのは、ある言語

形態が所与の具体的な脈絡 〔状況の脈絡と言語化

された脈絡〕のなかに登場することを許容するよ

うな側面です。所与の具体的な状況の中で言語形

態が 〔状況に〕ふさわしい記号となりうる側面で

す。 (バフチン,1980,pp.140-141)

では、バフチンが関心を寄せている言語とは何力、

われわれ人間の生き方の生産と再生産に言語が関わつ

ていることは誰も否定しないだろう。そうした事情は、

われわれが学問、芸術、道徳、宗教、政治などの活動

に従事する場合でも、日常生活を営む場合でも、同様

である。そのような事情についてバフチンは次のよう

に論じている。

言葉 〔発話〕は、人が協力して労働する場面に

も、イデオロギー 〔記号〕によるコミュニケーショ

ンの場面にも、偶発的な日常の触れ合いの場面に

も、政治的な相互作用の場合などにも、ともかく

人と人が相互に働きかけ、相互に接触しあうすべ

ての場面に入りこんでおります。社会的なコミュ

ニケーションの全域を貫いているイデオロギーの

無数の糸が、言葉によつて実体を与えられている

といえます。 (バフチン,1980, pp.36‐ 37)

バフチンは、学問、芸術、道徳、宗教、政治などの

文化的な現象をイデオロギー現象あるいはイデオロギー

活動 (ロ シア語では ideologiya)と 呼んでいる。上

の引用で「イデオロギーによるコミュニケーション」

と言つているのは、そうしたイデオロギー作品を産出

(創造)したり受容 (鑑賞)したりするイデオロギー

活動への従事を指している。また、そうしたイデオロ

ギー現象とは別途に、日常生活での経験及びそれと直

接に結びついた外的表現との総和をバフチンは日常イ

デオロギーとして措定している (バフチン,1980,p.

199)。 そして両者を含めて、言葉 (発話)は人と人

が相互に働きかけ相互に接触しあうすべての場面に入

りこんでいると論じているのである。そして、そのよ

うな活動をバフチンは社会的交通 (上の引用では「社

会的なコミュニケーション」)と呼び、どのような社

会的交通にもイデオロギーの糸が貫いており、そのイ

デオロギーの糸は言葉によって実体を与えられている

と論じているのである
2。

2-2 交通という用語について

上の引用での「社会的 (な)コ ミュニケーション」

はロシア語原典では “sotsialnoe obschenie"で ある。

“obschenie"は 、引用内にもあるように、「人と人

が相互に働きかけ相互に接触し合うことJを意味する。

この語は、バフチン (1980)の もう一つの邦訳であ

る桑野訳 (1989)を はじめとしてバフチンの著作の

邦訳では 「交通」 と訳 され ることが多い
3。

“ideologichQskoe obschenie"`む “rechevoe obschenie"

も同じく「イデオロギー的交通」や「言語的交通」と

訳されることが多い。

本稿で参照 している北岡訳では、 これ らの

“obschenie" に対して、「交通」 という訳語は使わ

ず、「コミュニケーション」という訳を充てている。

しかし、 “obschenie'' は 「人と人が本目Iに働きかけ

相互に接触しあうこと」という意味であり、「コミュ

ニケーション」という語で第一義的に伝わってしまう

「何かを伝える」という意味よりもむしろ「いつしょ

に何かをする」という面が強調されている。そこで本

研究では、「コミュニケーション」という語を使用し

たときに伴うそのような意味を避けて、“obschenie"

の原義を込めて、桑野訳などで使用されている「交通」

という用語を使用することとした。以降では、北岡訳

で「社会的 (な)コ ミュニケーション」、「言語コミュ

ニケーション」、「イデオロギー的コミュニケーション」

となつている部分はそれぞれ「社会的交通」、「言語的

交通」、「イデオロギー的交通Jと して本文では論じる

こととなるので、その点に注意してはしい
4。

2-3 社会的交通とイデオロギー記号

Holquist(1990)は 、バフチンの思想
5を 「プラグ

マティズム的傾向をもつ知識理論」あるいは「人間の

―-52-―



言語の使用方法から人間行動を把握しようとする現代

の認識論 のひ とつ」 であ る と説 明 してい る

(Holquist,1990,p.15、 邦訳 p.22)。 その意味する

ところを筆者なりに言い換えると、バフチンの思想は、

文化あるいはバフチンの言葉ではイデオロギー現象ま

たはイデオロギー現象の現実の生産と再生産を言語を

軸として捉え直そうとする知識理論あるいは認識論で

あり、バフチンの行った仕事はそうした認識論に基づ

く文芸理論の構築である
°
。そして、その思想的営み

の中心」としてドストエフスキー論やラブレー論を展

開しているのである。さらに、バフチンの思想の射程

は人間学一般に及んでいることも付け加えなければな

らない (Clark and Holquist,1984,pp.3‐ 4、 非断訳p.

18)。

以下の引用では、イデオロギー現象と言語現象の関

係についてのバフチンの基本的な視座が明確に提示さ

れている。

イデオロギー現象の現実 〔文化〕とは、社会的

な記号の客観的現実です。さらにいえば、この現

実 〔文化〕の法貝Jは、記号によるコミュニケーショ

ンの法貝Jでもあります。コミュニケーションの法

則は、さらに社会=経済的な諸法則の総体によっ

て、直接に規定されています。…イデオロギー現

象とその法貝Jと は、社会的なコミュ子ケ
~シ ヨン

の諸条件 。社会的なコミュニケーションの諸形態

にしつかりと結びついているものだと考えました。

記号の現実の在り方は、この社会的なコミュニケー

ションによって余すところなく規定されておりま

す。なぜなら、記号という存在は、このコミュニ

ケーションが物象化された結果にほかならないか

らです。 (バフチン,1980,pp.22‐23)

つまり、バフチンは、社会的な記号の客観的現実つ

まり人と人の間で交わされる記号の客観的現実は、社

会的交通に埋め込まれており、社会的交通はさらに社

会の経済的組織の上に構築されるという関係にあり、

イデオロギー現象の現実はそうした記号の客観的現実

と相即的な関係にあると見る。すなわち、われわれは、

社会の経済的組織の上で記号あるいは言葉を随伴させ

ながら社会的交通を営んで、そこにイデオロギー的現

実すなわちわれわれにとっての現実を生産し再生産し

ているというわけである。記号という存在が「コミュ

ニケーションが物象化された結果にはかならない」と

いうのは、一つ前の引用中の「(イデオロギーの糸は)

言葉によって実体を与えられている」と同じ趣旨で、

人々によるイデオロギー記号の実践は、社会の経済的

組織の上で展開される特定の社会的交通においてまさ

にそれとして行われるということである。そのような

事情は、以下の引用でも説明されている。

周知のとおり、すべての記号 〔テクスト〕は社

会的に組織された人々が相互に働きかけあう過程

〔コミュニケーション〕の中で組み立てられるも

のです。従つて、記号の形態は何よりもまず、所

与の人々が社会的にどう組織されているか、とり

わけ人々が相互にどうコミュニケーションを行つ

ているか、という点に関する直接の諸条件によっ

て、規定されるものです。従って、社会の組織が

変わり、コミュニケーションの直接の諸条件が変

わるならば、記号も変わります。 (バ フチン,

1980,p.42、 強調は原著、以降バフチンの著作

においては同様)

ここでの「コミュニケーションJもいずれも前項で

説明した “obschenie"と なつていることに注意して

ほしい。この一節と先の 2つの引用を照らし合わせ

て注意深く読むと、バフチンは、社会的交通を社会の

経済的組織と記号あるいは言語の交通の間の中間項と

して設定しているのであるが、その社会的交通の条件

がイデオロギー現象の現実を規定するとは言つていな

いことがわかる。そのような見方では、既定の社会的

交通の現実という文脈があらかじめ成立して、その条

件が発話の内容と形態を規定するという悪しき文脈主

義となつてしまう。バフチンは、社会の経済的組織と

社会的交通と記号あるいは言語の交通という3者の

物質的で客観的な連関構造が実践の具体性としてあっ

て、その連関の中にある記号あるいは言葉の客観的現

―-53-



実が現下のイデオロギー的現実を構成するというふう

に説明しているのである。

そうしたバフチンの見解はイデオロギー的交通にお

ける記号の形態とテーマに関して論じている以下の議

論でも明1夫に表明されている。

イデオロギー記号のテーマとイデオロギー記号

の形態とは、相互に分かちがたく結び合つていま

す。もちろん、抽象することによつてはじめて、

分離できるものです。なぜなら、結局のところ、

同一の力、同一の物理的な前提が、イデオロギー

記号のテーマをも、その形態をも、生み出してい

るからです。事実、全く同一の経済的諸条件が、

現実の新たな要素を社会的視野のうちに加え、そ

れを社会的に意味づけ、<興味あるもの>にする

と同時に、これと全く同じ条件=力が、イデオロ

ギー的コミュニケーションの様態 (認識、芸術、

宗教、などの形態)を創り出し、これらのコミュ

ニケーションの様態が、記号による表現の形態を

規定しているからです。このように、イデオロギー

作品 〔記号のテクスト〕のテーマと形態とは、同

じ揺藍の中で育ち、本質的には、同一のものの二

つの側面です。 (バフチン,1980,p.46)

バフチンによると、記号の形態とテーマ (意味)は、

同じ「社会の経済的組織の上で行われる社会的交通」

という揺藍の中で育つた、本質的に同一のものの二つ

の側面となるのである。

ちなみに、バフチンの議論で社会の経済的組織と言

われているものは、言うまでもなく、マルクスの言う

下部構造のことである。ただし、社会の経済的組織と

言つても、いわゆる経済や産業の組織だけを指してい

るのではない。それは、われわれが現実に生きている

生活活動すべてを含んだ、組織された社会歴史的な生

活 。生存基盤全体を指している
7。

2-4 言葉は卓越したイデオロギー記号である

上の引用ですでに示唆されているように、バフチン

は、さまざまな記号の中でも言葉はイデオロギー記号

として卓越 したものだと捉えている。バフチンは言 う。

記号のこうした特′性、いいかえると、記号の在

り方が社会的なコミュニケーションによつて余す

ところなく全面的に規定されているという特性が、

最も明瞭に、この上なく完壁な形で現れているの

は、言葉の場合です。言葉はすぐれてイデオロギー

的な現象です。言葉の現実の在 り方には、それが

記号として働くという機能によつて、余すところ

なく決定されております。言葉の裡にはこの機能

に関与しないもの、この機能から生ぜず、この機

能により形成されないものは、何ひとつありませ

ん。言葉は、社会的なコミュニケーションの最も

純粋で最も精密な媒体です。 (バフチン,1980,

p.23)

ゆえに、言葉はイデオロギーに関する学の第=の研

究対象 となるとバフチンは主張している (バフチン,

1980,p.28)。 このようにバフチンが関心を寄せてい

るのは、イデオロギー現象としての言語現象、あるい

は、卓越 したイデオロギー記号としての言葉=発話な

のである
8。

ところで、バフチンの記号という用語の使い方には

注意が必要である。われわれは、文と発話の違いを知つ

ている。前者は抽象的に捕捉された言語の一単位であ

り、後者は具体的な言語行使の一単位である。言 うま

でもなく、バフチンの関心は発話にある。バフチンの

用語を注意深く見てみると、文ではなく発話に対応す

るもの、つまり抽象的な記号ではなく具体的に行使さ

れたものをイデオロギー記号あるいは単に記号と呼ん

でいる。われわれが普通に記号と呼んでいるものはバ

フチンにおいては、イデオロギー記号と区別して、信

号となる。言語や言語的交通 (一般の用語ではコミュ

ニケーションと呼ぶほかない)を論 じる場合に文や信

号 (一般的な用語では記号)のことを考えてしまいが

ちな一般的な発想に反して、バフチンは徹頭徹尾具体

的に行使される発話やイデオロギー記号に関心を置い

ているのである。

―-54-



3 イデオ ロギー現象 としての言語現象

3-1 発話は出来事である

イデオロギー現象としての言語現象ということにつ

いてバフチンは改めて次のように論じている。

分節されていない動物的な叫びだけは、個体の

生理的な装置の内側で組織されます。動物的な叫

びのうちには、生理的な反応に関して、いかなる

イデオロギー的な付加もありませんもしかし、個々

の主体によつて産出される、もつとも素朴な人間

的な発話も、その内容、その意味と意義の点から

みると、〔生体の〕外で組織されているものであ

り、社会的状況の非生体的な条件の下で組織され

ているものです。発話は、その下で組織されてい

るものです。発話は、それ自体、隅々まで社会的

な相互作用 〔コミュニケーション〕の所産です。

発話行為が行われる状況によって規定される、最

も卑近な相互作用の所産であるだけではなく、当

の発話行為が行われる共同体・集団の諸条件の総

和によって規定される最も遠く最も広く及ぶ相互

作用の所産でもあります。 (バ フチン,1980,

p.205)

前節での引用の場合と同じようにここでも言語=発

話は社会的交通の所産であると論じられている。つま

り、ある時 。ある場所で発話が行われるとき、それは

話し手にとっても聞き手にとつても生体の反応ではな

く (ゆえにそのように受け取られるのではなく)、 そ

こにイデオロギー的現実が起こっていることを見出す

のである。そして、相手から発話の行為が自身に向け

られるときには、それに応答するのである。バフチン

にとつて、言語現象は、「ひとつの発話と多くの発話

とによって行われる、言語による社会的相互作用 〔コ

ミュニケーション〕という、社会的な出来事 〔共起・

共存〕」 (バフチン,1980,p.208)なのである。

さらにバフチンは、そうした記号について「このイ

デオロギー 〔記号〕の産出 〔発信〕と解読 〔受信〕と

の連鎖 〔コミュニケーション〕は、記号から記号に至

り、さらに新しい記号へと進んでゆく、切れ目なく一

貫して続く一本の鎖」 (バフチン,1980,p.17)で あ

るという観察を述べ、その鎖の一つの環である発話は、

誰の発話であるかという面と誰に向けられた発話であ

るかという面という2つの面を持つた行為であり、

それは発話の当事者と聞き手の間に架けられた橋であ

ると讐えている
9(バフチン,1980,p.188)。 発話が

出来事であるということと、発話の連鎖が切れ日なく

続くというのは、社会的交通において、調頂の交替に

よつて入れ替わる「わたし」と「あなた」は共同的か

つ相互的にイデオロギー的現実の構築に従事するとい

うことである。

われわれがその中で生きているイデオロギー的現実

というのは、社会的交通の上に架けられた天蓋のよう

なものである。社会的交通は、社会の経済的組織の特

定の場所と時間で生身の身体を持つた人々によつて営

まれる。われわれはそのような物質的な世界にあつて

身体を操作して共同的に活動しながら同時に声を出し

合っている。そのように振る舞うことで、互いの人間

としての存在を相互に承認し合いながら、イデオロギー

的現実という天蓋における特定の社会的出来事を構成

しそれに関与しているのである。そして、そのような

社会的出来事の中で個々の発話は「『他者』との関係

の中にある『人間』を表」すことになる (バフチン,

1980,p.188)。 個々の発話は「話し手と聞き手とが

共有する共通の領域」 (バフチン,1980,p.188)と

なって、相互的に時々刻々のイデオロギー的現実を織

り成していくのである。

3-2 言語研究について

言語に対してこのような視線を向けるバフチンは、

言語研究そのものについてどのように考えているので

あろうか。バフチン (1980)の 第 2部第 3章におい

て、言語研究の手順についてまとめようとする直前の

部分でバフチンはそこまでの議論を再度確認して次の

ように論じている。

言語コミュニケーション 〔とその中で送受され

る通報・テクスト〕が、具体的な状況とのこうし

―-55-―



た関連をぬきにして理解されるということ、解明

されるということは、全くありえないことです。

言葉の交換は、他の種類の交換と分かちがたく結

び合っております。それらの交換の営為と共通の

基盤、つまり生産関係の中での交換という共通の

基盤の上に成長してきたものです。言葉 (発話)

を、その永続し、生成発展する統一された交換過

程から切り離すことは、もちろん、不可能なこと

です。一言語が生き、歴史的に生成しつつあるの

は、まさに今ここでのこの具体的な言語コミュニ

ケーションの中でです。言語学が作りあげた言語

形態の抽象的な体系の中でもなければ、語り手の

個人的な心理の中でもありません。 (バ フチン,

1980, pp.210‐ 211)

そのように指摘 した上でバフチンは、言語の実際の

生成過程 と対比 しつつ言語研究の手順について以下の

よ うにさらりと 3項に分けて箇条書きで説明 してい

る。

① 言語コミュニケーションの形態と類型とを、
その具体的な諸条件と関連させながら、解明

する。

② 個々の発話 。個々の言語運用を、それが構成
要素となつている言語コミュニケーションと

関連させつつ説明する。つまり、言語コミュ

ニケーションによつて規定されている、日常

生活とイデオロギー活動との中で発せられる

発話のジャンルを解明する。

③ 以上の成果をふまえて、言語学がふつう、言
語形態を扱う扱い方を再検討する。

(バフチン,1980,p.211)

そうした後にバフチンは次のような議論を付け加え

ている。

このように考えるなら、ひとつの纏まつた全体

としての発言舌形態に関する問題がきわめて重要だ

という帰結が出てきます。すでに述べたとおり、

今日の言語学は、発話そのものに近づきうる方法

を失つております。発話を構成する要素 〔文およ

びそれ以下の単位〕をこえて、さらにより大きな

単位にまで分析を及ぼすことがありません。しか

し実際には、言語活動の流れを構成する現実の単

位になっているのは発話です (北岡訳ではこの一

文抜け、筆者注)。 〔発話という〕この実在する単

位の形態を究明するには、それを発話の歴史の中

での流れから切り離してしまうことは許されませ

ん。ひとつの纏まつた全体としては、発話は言語

コミュニケーションの流れの中でのみ、実現され

るものです。 (バフチン,1980,p.212)

ここでバフチンは言語研究の対象及び研究の単位と

して「一つの纏まった全体としての発言舌形態Jを挙げ

ているわけであるが、ここでも執拗に発話形態を発話

の歴史の中での流れから切り離すことを拒絶し、発話

が言語的交通の流れの中でのみ実現されるという事実

を強調しているのである。バフチンは、言語研究とい

う言語あるいは発話を対象として行われる学問的営み

に対して強い警戒心を持つているようである。そして、

実際のところ、バフチンは言語研究のためのプログラ

ムを簡潔に提示はしているが、バフチン自身は言語研

究そのものには取り組んでいないのである。

3 新たな記号の学あるいは言語の学ヘ

バフチンは、文学、芸術、宗教、道徳、学問、政治

などの文化的な現象を単にイデオロギーあるいはイデ

オロギー体系と呼び、そうしたイデオロギーと日常生

活での経験及びそれと直接に結びついた外的表現との

総和である日常イデオロギー (バ フチン,1980,

p■99)を 区別している。そして、バフチンの主要な

関心は、前者のイデオロギーを研究することにある。

そのようなバフチンの関心はバラチン (1980)の

第 1部第 1章でははっきりと示されているのである

が、同部第 2章から第 2部の最終章までの計 6章で

は、バフチンの議論はどちらかというと日常イデオロ

ギーのほうに傾き、またイデオロギー的交通よりもむ

―-56-―



しろ対面的な言語的交通のことを論じていると思われ

る部分が多いのである。バフチンにとつてはイデオロ

ギー的交通も日常イデオロギーの交通も社会的な記号

現象であるわけで、バフチン (1980)においてもそ

の他の著作においても、その生成の構造や実践の過程

などを議論する際には両者を区別せずに論じている。

そして、バフチン (1980)の第 1部第 2章以降の大

部分でもやはり両者を特段に区別することなく議論し

ているのである。そのような事情から、バフチン

(1980)の第 1部第 2章以降は、所々でイデオロギー

的交通についての議論を挟み込んではいるものの、主

として対面的な言語的交通における言語について議論

しているように見えるのである。

バフチンの本来の趣 旨からすると、バフチン

(1980)はイデオロギーの学のための記号の学 (ある

いは言語の学)と して読まれるべきものである。しか

しながら、バフチン (1980)の第 1部と第 2部を見

ると、イデオロギーの学のためのという本来の焦点が

希薄になっている。それゆえ、バフチン (1980)の

同部は、純粋に新たな言語的交通 (一般の用語では言

語コミュニケーション)と言語の学として読むことが

できるのである。

注

1.バフチン (1980)か らの引用中の .〔 〕は、訳

者 (北岡)カリK訳するにあたり、原著の意味を

尽くすように補ったものである。

2.バフチン (1930/2002)では、日常イデオロギー

をさらに最下層の最もうつろいやすい層から最

上層のイデオロギー活動と直接接する層までの

連続体として捉える見解を出している。

3.バ フチンの『マルクス主義と言語哲学』には、

本稿で参照している北岡訳 (バフチン,1980)

と桑野訳 (バフチン,1989)が ある。アレクセ

イ・パルキン氏 (元大阪大学客員研究員、専門は

言語心理学)の協力を得て、ロシア語原典と 2

つの邦訳を比較対照したところ、北岡訳のほう

が原典の趣旨をよく反映していると判断された

ので、本稿では北岡訳を参照している。

“obschenie"と ほ ぼ 並 ん で バ フ チ ン は

“vzaimodeistvie"と いう語も頻繁に使用してい

る。この語も、前者とよく似ていて、「みんなで

いっしょに行動する」というような意味で、バ

フ (1980)では“obschenie"と は区男嗜して「相

互作用Jあるいは「相互行為」と訳されている。

Holquistは 、括弧付きで「バフチンの哲学」と

いう呼び方をしている。

そのようなバフチンの知識理論あるいは認識論

は、 Berger and Luckmann (1966)が 展開し

ている知識論あるいは知識社会学とひじょうに

親近性がある。かれらの論は、「社会は人間の産

物である。社会は客観的現実である。人間は社

会の産物であるる」 とい う人間学的必然性

(anthrOpological necessity)を易J出 して、人間

の世界経験の相に迫ることに成功していると評

価されている。そして、かれらの理論構築の中

でも言語が重要な要素して採 り上げられている

のである。

マルクスの上部構造と下部構造の関係を理解す

るためには、廣松 (1990)の pp.22‐ 56が参考

になる。廣松も引用しているように、社会の経

済的組織つまり下部構造については、マルクス

が『経済学批判』の序文の中で、「生活 (ドイツ

語では Leben、 筆者注)の社会的生産」という

言い方をしていることにも注目すべきである。

以下、該当部の引用である。

人間は、彼らの生活の社会的生産において、

一定の、必然的な、彼らの意志から独立した

諸関係に、すなわち、彼らの物質的生産諸力

の一定の発展段階に対応する生産諸関係には

いる。これらの生産諸関係の総体は、社会の

経済的構造を形成する。これが実在的土台で

あり、その上に一つの法律的および政治的上

部構造がそびえ立ち、そしてそれに一定の社

会的諸意識形態が対応する。物質的生活の生

産様式が、社会的、政治的および精神的生活

過程一般を制約する。人間の意識が彼らの存

在を規定するのではなく、彼らの社会的存在

4.

5.

6

7.

―-57-―



が彼らの意識を規定するのである。 (マルクス  ミハイル・バフチン、北岡誠司訳 (1929/1980)『 言

『経済学批判』 (大内・細川訳)p.6)       語と文化の記号論』新時代社
8.バフチンはさまざまな記号の中でも言葉という  ミハイル・バフチン、桑野隆訳 (1929/1989)『 マル

記号の特性について以下の 5つの点を挙げてい   クス主義と言語哲学』未末社
る。                      ミハイル・バフチン、小林潔訳 (1930/2002)「 芸術

(1)記号としての純粋性              のことばの文体論」『バフチン言語論入門』桑野隆・

(2)イデオロギー的中立性             小林潔編訳 せりか書房

(3)日常コミュニケーションヘの関与       廣松渉 (1990)『今こそマルクスを読み返す』講談社
(4)内的発話となること              現代新書

(5)あ らゆる文化現象に伴うこと         Holquist,Mら (1990),ゴ a10ぎsm.London:Routledge.

(バフチン,1980,pp.23-28)   伊藤誓訳 (1994)『ダイアローグの思想』法政大学

9。 Linell(2009)は こうした見方をより具体化し   出版局
て “inter― act"(間‐行為)と いう概念を提示し  Linell,P.(2009)Rθ ttui滅動gLanguage″Ъこa″∂

ている。                           ″劉 J DialoJCa二‰char10tte,NCI Information
Age Publishing.

参考文献                      カール・マルクス、大内兵衛・細川嘉六監訳 (1964)

Berger,P.L.and Luckmann,T。 (1967)鶴θ Sociaf  『経済学批判』Marx‐Lenin主義研究所編、大内兵

aons″口θιゴ錮 〆 Rθ″ヶ「 ルθa″sθ L ttθ   衛・細川嘉六監訳 (1964)『マルクス=エングルス

肋 ciolo釘 〆 κ
“
祠θa髪.New York:Anchor   全集 第 13巻』大月書店

Books.山 口節郎訳 (2003)『現実の社会的構成』  ソシュール,F.、 ノlヽ林英夫訳 (1916/1972)『 一般言

新曜社                       語学講義』岩波書店

Clark, K.and Holquist, Lll.(1984)Mた らa″   Volo首 inOv,V N.(1929/1973)協 rxism ar2∂ 泌θ

Ba■ねιin.Cambridge,MassachusettS:Harvard     f鴨 Jfοs"Ly 〆  Langυ agθ.Ⅳ【ataka, L.and

University Press.川 端香男里・鈴木晶訳 (1990)  Titunik, R..(trans.).Cambridge, Mass.:

『ミハイール。バフチーンの世界』せりか書房      Harvard University Press.

―-58-―


