
Title ジョン・ラスキンの「観照的想像力」再考

Author(s) 荻野, 哉

Citation 文芸学研究. 2005, 9, p. 23-39

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/50874

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



ジョン・ラスキンの「観照的想像力」再考

荻野 哉

序

本稿は、ヴイクトリア朝の批評家ジヨン・ラスキン (1819～ 1900)の 、

前半期 (1860年 以前)の著作における「観照的想像力」の概念に注目し、

それが彼の思想の中で果している役害Jを 明らかにすることを目的とする。

ラスキンの特に初期の美術論において「想像力」概念が重要な位置を占

めていることは、多くの先行研究が指摘してきたところである。だがその

一方で、『モダン・ペインターズ』第2巻 (1846)で 展開された想像力の議

論に関しては、新鮮味に欠けるとする研究者も存在した。たとえば岡本昌

夫は、ラスキンがサミュエル・テイラー・コールリッジの思想を継承しつ

つ、独自の細分化を試みた点は認めながらも、同時代のウォルター・ベイ

ター (1)の想像力論と同様、結局はコールリッジの亜流にとどまつている

と主張している (2)。

確かにラスキン自身、以下第一節で考察するような、『モダン・ベイン

ターズ』第2巻で打ち立てた想像力の区分やその名称を、以後の著作にお

いて積極的に取り上げることはしていない。しかし、ライプラリー版全集

にも収録された詳細な註が物語るように、彼の思想は初期の著作を絶えず

修正しながら展開している。ゆえに、ラスキンの想像力論を再考するにあ

たって重要なのは、彼が「想像力」の語を用いる際に、『モダン・ペイン

ターズ』第2巻で提示されたうちのどの種類を意味しているのか、そして

それらといかなる関連を持つているのかを明らかにしていくことであろ

う。この点に留意しつつ、初期の美術論に見られる想像力の三分類につ |ヽ

てまずは検討することとしたい。



1『モダン・ベインターズ』第 2巻における想像力の三分類

『モダン・ベインタース』第 2巻でラスキンは、「空想」(fancy)と 「想

像力」(imaghttbn)と を区別しつつ、後者をさらに三つの段階に分類 して

いる。対象へと働きかける順番にその三種類を挙げるならば、最初に「洞

察的想像力」(Imaghatbn Penetrat市 e)、 次いで「連合的想像力」(Imaghalon

Assodat市 e)、 最後に「観照的想像力」(ImaghadOn Conに mメ at市e)と なる。

そしてこれらの想像力は、視覚的な情報を分析・選別したうえで、有機的

に組み合わせ、自己の経験として感情と結びついた総合的な記憶へと到達

するプロセスを、各々受け持つていると考えることができる。彼のこのよ

うな説明の進め方や、さらには「洞察的想像力」と「観照的想像力」とは

「非常に密接にかかわつている」という指摘 (4:228)を 見る限 りにおいて

は、想像力のこの三分類は並列的で、「コールリッジの亜流」という評価

も免れ得ないように思われる。

実際、想像力の「洞察」および「連合」の作用に関するラスキンの説明

は、十九世紀初頭にコールリッジが展開した議論をふまえたものとみなす

ことも不可能ではない。ラスキンによれば、最初に働く「洞察的想像力」

とは、「外皮や灰、あるいはいかなる種類の表面的なイメージにも決して

とどまらず、それらすべてを押 し分けて、真つ只中の燃えさかる核心へと

飛び込む」(41250)能力である。そして、アイスキユロス、ホメロス、ダ

ンテ、シエイクスピアらの芸術家のあらゆる偉大な着想は、「その役害」と

天賦の才が根源に到達することである」この能力によつてとらえられてい

る (4:251252)。 すなわち、「洞察的想像力」とは、対象から遊離したイ

メージを追い求める性質のものではなく、その点で「事物の外側にとど

まつて、同時にすべてを見ることができず、あちらこちらを駆け回つてい

る」、「最も素朴で単純な知的能力の一つ」にすぎない空想と、まずは崚別

されている (4:257258)。



次に「連合的想像力」は、「洞察的想像力」がつかまえたものを素材と

し、単独では不完全な姿をしているそれらの要素を組み合わせることに

よって、全体として完全となるようにまとめ上げる能力である。この想像

カーーラスキンによれば、あらゆる中から美しいものを取 り出す「テオー

リアの能力」(Theoretた faculy)(3)に 対して、美の源泉を感受するだけの

その能力が拒絶する「まさに不完全なもの」をとらえる、「人間の知性が

持つ、最も重要な操作に長けた能力」一―は、一種の「アマルガム化」

(amatamttbn)の 作用によって、結果的に相互の要素がなくてはならない

有機的な統一体、より高次の美を作 り出すのである (4:234241)。

「洞察的想像力」および「連合的想像力」をめぐる以上の説明は、「空想」

と「想像力」との区別を徐々に厳密化していつたコールリッジの議論を、

確かに想起させる。全著作を通 じてコールリッジからの引用をほとんどお

こなつていないラスキンが、『モダン・ベインターズ』第 2巻の執筆時に、

『ジェィクスピァ批評』や『文学評伝』(1817)な どをどの程度読んでいた

かは定かでない (4)。 しかし、コールリッジが『文学評伝』で指摘した、「自

ら出でて、人間性や情熱のあらゆる形の中に入り込んでいく」
(5)シ ェィ

クスピアの力には、事物の核心に飛び込んでその本質を理解する「洞察的

想像力」と似通つた特徴が認められる。また、『 シエイクスピア批評』の

一節に見られるような、単なる「集合能力」にすぎない「空想」とは異な

る、「イメージや感情を前後のそれらによつて改変」し「結合」させ得る

「想像力」概念 (6)には、「連合的想像力」を予告する側面がある。くわえ

て、これら二種類の想像力は「姉妹」のようなものであり、ともに欠けて

いる芸術家はほとんどいない (4:242)と 考えるラスキンの態度も、彼の

主張は所詮、ロマン主義的な芸術家の倉」造原理としての想像力論をこえる

ものではないという評価を生み出した一因と考えられよう。

しかし、残る「観照的想像力」をめぐるラスキンの説明を読む時、われ

われは、このような批判的評価が正当なのかという疑念を抱かずにはおら



れない。なによりもラスキンの場合は、想像力論が初めて展開された『モ

ダン・ベインターズ』という著作の持つ意義を、常に念頭に置いておく必

要があろう。すなわち、十八世紀後半以降人気を徐々に獲得し始めてはい

た (7)も のの、ロイヤル・アカデミーの内部ではまだ低い地位しか与えら

れていなかった風景画家たち一―もちろんその代表者は、ターナーという

「モダン・ベインター」にほかならない一一を、「自然に忠実であれ」(8)と

いう新たなモットーを立てることによって、ニコラ・プッサン、ガスパー

ル・プッサン、クロー ド・ロラン、サルヴアトール・ローザら、当時のア

カデミーの基準であつた古典画家たちよりも優位に置こうとしたという先

駆的意義である。もっとも、著作のこうした側面にいきなり直結させる議

論もまた、「観照的想像力」が担う真の役割を見失わせる危険性がある。ア

プローチとしてやはり適切なのは、「想像作用のある種の癖ないしは様式」

(4:289)と されている「観照的想像力」が、他の二種類の想像力とどのよ

うなレベルで異なるのかを、まず理解することであろう。

ラスキンによれば、「洞察的想像力」および「連合的想像力」は、各々

ティントレット、ターナーの絵画に見出されるように、本質的には芸術家

の表現にかかわる働きであるのに対して、「観照的想像力」は芸術家に限

らず、一般の人々がなにかを想起する働きに類似している。そして、この

「観照的想像力」の作用は、「造形芸術によっては表現され得ない」(4:299)

ために抽象化・象徴化がなされ、絵画を見る者はその暗示を解読して感じ

ることが必要となるのである。ラスキンの主張を別の角度からたどってみ

よう。「テオーリアの能力と同様、想像力も絶えず外的な自然によって養

われなければならない」(4:288)と いう一文に顕著なように、いかなる想

像力も、外界の事物についてのある情報を上台としている。ここで事物に

ついての情報には、「言語的な形態」をとる「観念」(dea)と、「目に見え

る形態」をとる「想念」(conceplion)との二種類がある。たとえば、ある

花の名前や花弁の数などの言語的知識は前者に属するが、それを思い浮か



べる時の花の色やつぼみの形態は後者に属する (4:229230)。 いうまでも

なく想像力は「想念」の方に関係しているが、「洞察的想像力」および「連

合的想像力」が想念を素材として扱う働きであるのに対して、「観照的想

像力」はこれら二つの想像力によつて生じた新たな印象を観照する働きで

あり、想念を思い浮かべる作用と同時に起こり得るものなのである。

もちろん、すでに述べたように、芸術家がその創造活動において事物に

ついての想念を「洞察」し、それらを「連合」させた結果として新たに生

じた印象を「観照」する場合には、「観照的想像力」が機能するのは確か

に最後の段階である。だが、われわれが自らの経験を思い起こす時には、

これと似たような操作を若干異なる形でおこなっているのである。そし

て、その際に「観照的想像力」が生み出すのは、独特の曖昧さを帯びた想

念の堆積、印象の流れの快さである。このような想起の状態を瞬間性の連

鎖として浮かび上がらせた、ラスキンの描写を以下に参照してみよう。

われわれが想念のうちに感 じる特別な魅力は、諸観念の不明瞭さ

からよりも、むしろ想念がそれらを把握し混合することから、結果

として生じるのである。というのもわれわれは、〔・…・・〕心地よい

場面の一部だけ、幸福な日の一瞬だけを一度に想起するわけではな

いからだ。われわれは、各々の対象とともに、それと結びついてい

た他のすべての輝きを、ある種ぎつしりと詰まつて絡み合つた形で

ほのめかしているものを呼び起こし、どの177間にでもその日の縮図

を集約させるからである。また、日に見える対象や実際の出来事が

細かくは思い出せない場合でさえも、それらの生起した時の感情や

喜びが、なぜだかは分からないが得られることがしばしばある。だ

から、ある種の想念の天日取 リレンズで、われわれは一日中の陽光

を屈折させ、継続してとらえるあらゆる時点に、その場面のす
べて

の十分なイメージを集中させるのである。(4:290)



ラスキンのこの説明によれば、われわれの経験は-1舜ごとに断片化され

たものではなく、様々なイメージが渾然と一体化 したものである。一般的

なレベルの知覚とは異なって、実際の状況の細部が失われても経験として

のまとまりは保たれており、過去に目にした対象とともに、それらを彩つ

ていた感情をも想起することができる。そして、このような経験のうちに

生じ得る印象の快さは、「曖昧さや不明確さの単なる想念とは異なるにち

がいない」芸術、「形のある事物をとらえることしかできず、『形のない』

事物の恐ろしさや心地よさを、それらに触れたそばからだめにしてしま

う」芸術には、むしろ「獲得しがたい」ものなのである (4:291)。 しかし

いずれにせよ、「観照的想像力」がこうした局面からなにか新たなものを

作り出すのではなく、意識の経験を一体のものとしている印象群を再生し

ようとする働きであることは疑いない。引き続き彼の主張を見てみよう。

主題から物質的な、物体上の姿形を奪い、特定の目的のために選

び取るような性質だけを注視 しながら、観照的想像力はこれらの性

質を一緒にして、それが欲する集まりや形態に鍛え上げる。さらに

それらを、いわば他の事柄に属するあるイメージの型で打つことに

よつて、その抽象的存在に一貫性と現実味を与える。そして、この

打ち抜きをひとたび受けたなら、それらの性質は望み通 りの特別な

結合をすると同時に、望み通りの特別な価値をもつて流通するので

ある。(4:291)

このような「打ち抜き」や「流通」の文学上の代表例としてラスキンが

挙げているのは、ジョン・ミル トンの『失楽園』第2巻において、「彗星の

ごとく燃えて」(lkc a conletbum'd)(9)と 形容されているサタンの像であ

る。ラスキンによれば、そこではサタンの「霊Jの燃え上がりのみを見つ

めることで、サタンの本質をとらえることに成功しているという(4:292)。



そして、この段階においては、さきに「洞察的想像力」から峻別されてい

た「空想」も、「現実の対象の好奇心をそそるような類似物をとらえる」だ

けにもはやとどまらない。「空想」が観照的になる時には、「それが呼び出

した幻像の真実性を本気で信じ、現実を見失つて、新しい霊的イメージを

誠実に、真面目なまでに注視する」のである。すなわち「空想」は、「現

実のただ生き生きとした視覚と類似性の機知に富んだ暗示から、非現実的

なものの幽霊のような視覚へと徐々に移行し」、「感じ始めるにつれて想像

力そのものへと高まり、その性質を分け持つ」こととなる (4:293)(Ю
)。 晩

年の『モダン・ベインターズ』第 2巻改訂版 (1883)で ラスキンは、人間

の精神的作用として同様の性質を持ち得る「空想」と「想像力」とを区別

すること自体を疑間視する (11)註 を、想像力の三分類の直前に挿入してい

るが(4:219-222)、 その事実を抜きにしても、両者の境界を厳密化していつ

たコールリッジの議論との方向性の違いは明白であろう。

2.『 ラフアエル前派主義』における「観照的想像力」概念の展開

ただし、『モダン・ベインターズ』第 2巻においては、このような「観照

的想像力」(お よび、それとほぼ同一視されるにまで高まつた「空想」)の

働き方に関する説明は、必ずしも明晰なものではない。確かに1846年の時

点で、知覚を基礎とする想起の曖昧模糊とした流れから、特別な価値や形

態を持つた経験へと結晶させる重要な機能として、「観照的想像力」は定

義されていた。しかし、このような一種の認識作用の過程を、想念、想起

という運動、さらには想像力による個人的な印象の固着化と分けて論じる

のではなく、よリー貫性の保たれた経験として考察する方向にラスキンが

議論を発展させたのは、『モダン・ベインターズ』第2巻の五年後に発表さ

れた論考『ラファエル前派主義』(1851)に おいてである。知覚と並行し

て働く想像力のプロセスを、ほとんど区別することなく表現し得る画家



ターナーの手法を説明した部分を、まず引用してみよう。

山々が谷間に沿つてぎざぎざの影を投げかけているのを少しも変

えることなく、ターナーの脳裏に永久に焼きつけられる。そのふも

との雲海からは一片のしぶきさえも破れ出ることがなく、むしろ彼

はそれが次第に溶けていくのを見届ける。そしてそれを、ほんの少

し考えをめぐらせるだけで、天に消え去ったその場所に呼び戻すこ

とができるのである。それだけではなく、何千何万というこのよう

なイメージや以前の光景が彼の脳裏に残存しており、その各々は、

今や目の前を通 り過ぎていくものと新しく結合し、混ざり合うので

ある。そしてこれらは再び、彼自身の全く体むことなき想像力によ

る、突如大挙して過ぎていく他のイメージと区別がつかなくなる。

(12:360)

ラスキンによれば、ターナーの特徴は、「目の前を通 り過ぎていく」現

実に見えたものを意識のうちにつかまえて離さない点、それもある瞬間だ

けをとらえるのではなく、たとえば一片の雲の発生から消滅にいたるまで

の過程を時間的な流れのままにとらえる点にある。そして、そのようなイ

メージを自分のものにしているからこそ、今は消え去つてしまつたものを

も容易に想起することができるのである。それはターナーの脳裏にある、

非常に活発な想像力の産物と等価値であり、それらと混ざり合いながら新

たな映像が生み出されていく。結果として、ターナーが風景を経験する一

切は刻々と変化する動的なものとなり、彼の絵画も「散在する記号やし

み、そして解読不能な速記法でおおわれる」こととなる (12:360)。

『ラファエル前派主義』からさらに五年後の『モダン・ペインターズ』第

4巻 (1856)で は、想像力豊かに事実に対するターナーのこうした態度は

「詩的」(Poctical)と 呼ばれ、ラファエル前派の単純に事実に対する「歴史



的」(hも lorにJ)態度と比較されることとなる (6:27)が 、その比較の真意

を理解するために、この論考中の記述にもう少し注目してみよう。『ラ

フアエル前派主義』においてラスキンは、ラファエロ以前の清新な画風に

帰るべきだと主張するこの一派を評価しなかつたわけではない。実際、代

表者として挙げられているジョン・エヴアレット・ミレーは、ターナーと

取り組み方は異なるものの、自然にじかに向かつてその真理をつかむとい

う「内的原理や最終日標は全 く同じ」である。しかし、「もどかしがるた

ちで、何物も逃さぬ記憶力と決して止むことのない発明の才を備えてお

り、いくぶん近視眼的」であるターナーが、想像力によつてその場の全体

的な印象を速記的に書きとめていくのに対して、「おとなしいたちで、記

憶力が弱く発明の才もないが、過度に鋭敏な視力」を持つているミレー

は、「一時的な効果をとらえようとか、顕微鏡的な解像度でその目が見せ

るものの全体的な印象群を与えようという考えは全部一度に捨てて、限り

ない光景の中からある小さな部分を選び取る」水準に、結局とどまつてい

るのである (121359)。

『 ラフアエル前派主義』に見られる以上の記述によつてわれわれは、
さ

きにふれたターナーの「詩的」態度に関して、それは事実の普遍的な表現

なのではなく、「歴史」の叙述に比べてむしろ具体的かつ個別的な事柄を

付け加えながら、いつそう明確に表現する態度である (5:27-28)と 、『モ

ダン・ペインターズ』第3巻 (1856)の冒頭で説明されていることも理解

可能となる。ここで誤解してはならないのは、『モダン・ペインタース』第

1巻 (1843)において、科学的な観察眼をもって「物質的真理」(maにHJ

truth)を 追求していたこの画家を、自然科学こそ近代風景画の発展に貢献

したとする立場から、ラスキンが擁護し続けたこととの関連であろう。青

年時代に地質学をはじめとして科学に打ち込んでいた
(2)ラ スキンにとつ

て、確かにターナーは、クロー ド・ロランやガスパール・プツサンらより

も自然に忠実な表現をおこなつている画家であつた。だが、その表現上の



忠実さや模倣の達成度はあくまでも相対的なものであり、実際には「真に

自然を愛する画家は、芸術が自然を模倣できないことを、そして芸術がそ

うしているように見える場合は、自然を中傷し嘲つていることを、あなた

方に理解させ、感じさせる」(3:289)と 強調されていたことも、決して見

逃すべきではない。その意味で、自然の単純な模倣にとどまらず、画家個

人に特有の「想像力」を活発に働かせるべき必要性は、『モダン・ペイン

ターズ』第 1巻の時点で萌芽的に意識されていたのである。同書第 3巻に

おいて、「自然の単純な模写にみずからの仕事を限定する限り、ラファエ

ル前派は最高級の芸術の特性を得られない」(5:188)と ラスキンが断りを

入れた意図も、これで明らかとなる。

3子供的な感覚としての「想像力」概念

もつとも第 1節で述べたとおり、『モダン・ベインターズ』第 2巻では、

このような具体的・個別的経験を生み出す働きとしての「観照的想像力」

は、造形芸術の中には容易に表現され得ないと考えられている。しかし、

『ラファエル前派主義』を経て『 モダン・ペインターズ』第 4巻において

は、ターナーの上むことのない「発明の才」(invention)が、この想像力に

基づいた意識の流れや経験の全体像を、彼の「詩的な」絵画を見る者にも

「′いの印象」として提供すると主張されている。ここで「′心の印象」とは、

「絵画の範囲内に含め得る光景の単なる断片からは決して生まれず、周 り

の風景全体と、それ以前に一日の間見てきたものとの双方によって、その

心にもたらされた気分に依存している」(6:33)と いう文章から読み取れ

るように、想念および想起という運動にもとづく「観照的想像力」が、外

界の様々な事物から構成するものにほかならない。そして、『モダン・ペ

インターズ』第 4巻執筆時のラスキンが、鑑賞者にこうした「′いの印象」

をもたらす要因の一つとして挙げたのは、ある種の子供的な感覚であつ



た。『モダン・ベインターズ』第2巻の中で、子供時代に地平線を見て引き

起こされる純粋な感情を例にとりつつ、「自然の輝かしさに対しての、最

も強烈で、迷信深く、貪欲で至福に満ちた知覚」(4:77)と して重視され

始めていたこの原始的 。本能的な感覚は、同書第4巻では以下の記述に見

られるように、個人の知覚経験のレベルでより積極的な位置を占めるにい

たっている。

年を重ねるごとに私には、ある種の子供つぽさ、あるいは無邪気

な敏感さを重んじる根拠がいつそう理解されてくる。一般的に言つ

て、私は次のことに気づいたのである。すなわち、われわれがある

対象を最初に見る時、それに関する最も重要な真理のいくつかをち

らりと目にするのだ。長 く眺めるにつれて、われわれの虚栄心、

誤つた推論、中途半端な知識が様々な誤つた考えへと導くが、さら

になお見ていくと、われわれは徐々に最初の印象群に戻つていく、

ただそれらの神秘的で奥深い理由に対する十分な理解をともなって

いるが。さきほどまでは分からなかつた、それらをこえてあるも

の、それらのそばにあるものの多くが、最初に感じたり見えたりし

たものに今や付け加わつているのである(一部は基盤として、一部

は当然の結果として)。 (6:66)

知識の虚妄を抜けて最初の子供的な感覚へと戻つた時に、様々なものが

付け加わっているというラスキンの主張は、過去に目にした対象ととも

に、それらを彩つていた感情をも想起し得る「観照的想像力」の働きを再

度思い起こさせるが、この引用部分をより正確に理解するためには、前後

で述べられている「明暗画家」(chiaroscurお t)と「色彩画家」(colouHst)と

の区別に注目する必要があろう。対象のローカルカラーにかかわらず、す

べてを明暗、すなわち白と黒に還元して描く前者の手法は、「不自然であ



るがゆえに、いつそう哲学的なもの」と考えられ、レオナル ド・ダ 。ヴィ

ンチ、レンブラント、ラファエロら大多数の芸術家が実践 している (6163-

65)。 これに対して、ヴェロネーゼ、ティッィアーノ、ターナーらに代表

される後者は、「子供や単純な人」のように、見える色をそのまま再現し

ようとするが、彼らの「子供つぼく、単純な仕事の進め方を実践するには、

かつて考え出されたあらゆる擬似科学的抽象の千倍もの力が、確かに必要

なのである」 (6:67)(11)。

色彩画家に特有のこの子供的な、擬似科学と無縁の感覚には、実は二つ

の側面があると考えられる。第一は、世界に初めて接するような者のみに

可能と想定される、意味によって世界を分節する以前の、純粋な視覚の状

態である。絵画の実技においてこれは、先入観にとらわれず、色彩の集ま

りを見えているままに受けとめるための基礎となる。ラスキン自身が認め

ているようにその実践は容易ではないが、たとえば『モダン・ベインター

ズ』第4巻の翌年に著された『描画の初歩』(1857)で は、「目艮の無邪気さ」

(innocence oFthe eye)と いう表現を用いつつ、技術的に目指すべき境地と

されている (1つ。このように、第一の側面が彼らの視覚、物理的なものの

見方に関係しているのに対して、第二の側面はより内的な働き、『描画の

初歩』の四年前に出版された『 ヴェネツィアの石』第3巻 (1853)の 次の

部分からも明らかなように、「天才」を特徴づける、新たな視覚世界との

出会いから生まれる感情やもののとらえ方にかかわっている。

すべての人々は子供時代を最高に幸せだつた日々として振 り返る

が、それはあの頃が、大いなる驚き、大いなる素朴さ、そして最も

はつらつとした想像力に恵まれた日々であつたからだ。そして、天

才とその他の者との違いのすべては、〔・…・・〕前者はその大部分が

子供の心のままということにある。天才は、大きく見開いた子供の

眼をもつて見つめ、絶えず不思議がり、知識のことなどあまり自覚

34



しない一一というよりもむしろ、限 りない無知だが、それでいて限

りない力を自覚している。永遠なる称賛、歓喜、創造的な力の泉を

自らのうちに備え、そして、身の周 りに見えて、思いのままにし得

る事物の大洋と相対するのである。(11:66)

未知のものに対する大いなる驚きと同時に意識される、無知でありなが

ら限りない力とは、まさしく「最もはつらつとした想像力」を指す。そし

て、この「想像力」は「泉」にたとえられているが、それは単に称賛や歓

喜を生み出す源というだけではなく、この直後の文章にも現れるように

「水の流れ」、ラスキンの表現を借 りるならば、「数え上げられることなき

未知なる事物のかぐわしい広野の中を、その生ける岸辺だけを心にとどめ

つつ、そこにある花を息づかせ、あるいはその姿を映しながら過ぎてい

く」(11:66)意 識の流れと考えることができる。さらに、この「流れ」は、

確かに天才の指標ではあるものの、「細流か大河か」を問わずすべての

人々が各々の程度に応じて持つべきであり、また持ち得る「倉」造的な力」

なのである (11:66)。

1850年代の著作に見られる以上の議論をまとめるならば、ラスキンに

とつて子供的な感覚は、一方では視覚的な無邪気さとして人の「眼」に

とっての、他方では意識の流れ、活発な想像力として人の「′心」にとつて

の、知識とは無縁な経験の基盤になり得るものであつたと整理することが

できよう。そして、この後者の側面、一種の「観照的想像力」としての側

面は、1860年の『モダン・ベインターズ』全五巻の完結後美術論の執筆活

動から離れた彼が、オツクスフオー ド大学スレイ ド講座の初代教授就任を

機にその活動を再開する1870年以降の著作において、新たな展開を見せる

ことになる。その問題に関しては、同時期の唯美主義運動との関連なども

とらえ直したうえで、稿を改めて論じることとしたい。



証

ラスキンの文章に関 しては、次のライブラリー版全集から引用する。

r」・ι wOr途 `デ
ノο/2″ R“ s々′″,edited by E T Cook and Alexander Wedderburn,

London,Gco喝e Allcn,19031912,39vob引 用箇所は括弧内に、(4:228)の

ように巻数および頁数を示す。訳文はすべて筆者のものであるが、以下に

挙げる訳書を適宜参考にした。

・『モダン・ベインターズ』 (νοル″Pα J″′ι6)

御木本隆三訳『近世董家論』全四巻 (世界大思想全集第 67・ 68・ 69・

81巻 )、 春秋社、19321933年。

内藤史朗訳『芸術の真実と教育一一近代画家論 。原理編 I』、法蔵館、

2003年。

内藤史朗訳『構想力の芸術思想―一近代画家論・原理編 H』、法蔵館、

2003年。

内藤史朗訳『風景の思想とモラルーー近代画家論・風景編』、法蔵館、

2002年。

(御木本訳は四巻にまとめられているが全訳。内藤訳はそれそれ第 1・

2・ 3巻にほぼ対応する。)

・『 ラファェル前派主義』 (Pratt r7P力 α
`/rrお
″)

内田佐久郎訳『建築と給豊』、改造社、1933年 、25-121頁 。

・『 ヴェネツィアの石』 (r/tc2 s′。″ιsグ yの Jε′)

福田晴虔訳『ヴェネツィアの石』全三巻、中央公論美術出版、1994-

1996年 。

・『描画の初歩』 (7カιEノ″″″″なげD″WZ71g)

内藤史朗訳『 ラスキンの芸術教育――描画への招待』、明治図書、2000

年。

なお、傍点による強調はラスキン自身のものである。



コール リッジらのイギ リス・ロマン派、さらにはルネサンスの芸術家た

ちに対するベイターとラスキンの態度を比較 しつつ検討 した最近の研究と

しては、 Kcnneth Dalcy,r力 ιR`sc″ ιげRο"α
″産お
",IIζ
αルι″Pα′

`′
α″ど」ο力″

R“sだ″,Ohio University Prcss,2001

岡本昌夫『想像力説の研究―一イギリス文芸批評における想像力説の形

成 とその展開』、南雲堂、 1967年、 152-159頁 。

「美の諸観念の道徳的な知覚と評価にかかわる」(4:35)こ の能力につい

ては、拙稿「ラスキンと唯美主義」、『比較文学・文化論集』第 20号 (2003

年 )、 東京大学比較文字・文化研究会、46-47頁 で詳 しく論 じた。

Hcnry Ladd,rJ7`Иσ′οガα″νο′α′り げA″らA″ A″α夕sお ィR“ Sだ″'s Es′ル′Jε ,

Ncw York,Ray Long&Richard R Smith,Inc,1932,pp 206,381

Samucl Taylor Colcridgc,“ Biographia Litcraria'',r/tι  c。″ノαι TI′ο″おィS■

Cο′″Jどga,cditcd by W G T Shcdd.New York,Harpcr&Brothers,1864

(RcpЮ duccd by Rinscn Book Co,1989),vo1 3,p381(桂 田利吉訳『文学

評伝』、法政大学出版局、 1976年、213頁。)

Colcridgc,S力 α々
`ジ `α
″
`α
″C′ゴ″σお″,cditcd by Thomas Middlcton Raysor,Lon―

don,JM.Dcnt&Sons Ltd,1960,vol l,p191こ の部分が書かれたと推定さ

れる 1808年 頃の、「空想」および「想像力」をめぐるコール リッジの思想

に関 しては、高山信雄『 コウルリッジ研究』、こびあん書房、1984年、431

432頁、安徳軍一『想像力のルネサンスーー英文学の深層を探ねて』、東

京教学社、1994年、205208頁 などを参照。

この時期の風景画人気は、純粋な芸術 としてよりも、多 くの画家が副業

としていた旅行案内の挿絵によって、グランドツアーに憧れる財力を蓄え

た中産階級の間に広まり、支えられていた面も大きかつた。Ladd,響.cJr,

pp 50-55十 八世紀後半から十九世紀前半にかけての、イギリスにおける

風景画の発展に関 しては、イアン・ウォレル、杉村浩哉訳「太陽と風 と雨

――イギリス風景画の目覚め」、『 太陽と風 と雨一一風景画の成立 と展開・



ヨーロッパとイギリス』(展覧会カタログ)、 栃木県立美術館、1992年、44-

51頁、柏木智雄・倉石信乃・新畑泰秀『明るい窓 :風景表現の近代』、大

修館書店、2003年、63-94頁 などを参照。

(8)こ のように、「自然」という新しい基準によって風景画 (家 )を評価 しよ

うとしたラスキンの態度は、アカデミーの理論に異議を唱えて変革しよう

としたウィリアム・ハズリットの手法とも似通つているが、後者が美術批

評上の因習的な用語に頼つていたのに対して、ラスキンはまさに、「洞察

的想像力」などの新たな複合語を編み出した点で歩を進めていると評価す

る見方もある。William C W● ght,“ Hazlitt,Ruskin,and Ninctccnth― Ccntury

Art CHdcヽm",アカ″ο″/7t α′へN`sr71ι″
“
α″′A″′Cガ′Jcお″,vo1 32,no 4(1974),

P518ま た、このモットーを注意深く理解する必要性については、第二

節で改めて論じる。

(9)John MilЮ n,“ Paradise Lost',「 /2ι ″ο″おげJИ′′ο″,cditcd by Frank Alに n

Pattcrson,Nc、 v York,Columbia Univcrsity Prcss,1931,p 63

(10)その意味で、「観照的想像力」(および、その性質を分け持つまでにいた

る「空想」)とは、ラスキンとケンプリッジで同期であつた哲学者ジョン・

グロー トの表現を借 りるならば、「 自己一貫性を保持 している、われわれ

が経験 と呼ぶところの生き生 きとした、広大な想像力」である。John Grote,

3ノο″́′Jο P/1〃οs響カプσ4,Part 2,Camb五 dgc,1865,P169グ ロー トの議論に基

づきつつ、ラスキンの想像力の認識 としての側面を考察 した論考 として

は、 Vヽ David Shaw.```Thc Vcry Ccntral Ficry Hcart'I Ruskin's Thcorics ofthc

lmagination''.Jοι
`/71α

ノ6ノ E″ gιお力α″ノθι″772α″たP力〃ο′οgy,vo1 80,no 2(1981),

pp 199-225

(11)両者の区別に関する見解の変化は、「空想」が含む範囲を拡大 して解釈

した、『建築の七灯』(ル
`sι
ッ″ι"?sげハκ力′`ι

ε
`“

″ι)改訂版 (1880)に

付け加えられた註にも示唆されている。白石博三『 ラスキンとモリスとの

建築論的研究』、中央公論美術出版、1993年、99-100頁 を参照。



(12)Qucndn BelL R“ sガ″,London,Hogarth Press,1978,p21(出 淵敬子訳『ラ

スキン』、晶文社、1989年 、2526頁 。)なお、『モダン・ベインターズ』中

の山岳風景画をめぐるラスキンの思想に、天の調和へと向かいがちな古典

的美学に対する「地質学の美学」を読み取る最近の興味深い論考として、

Hidcki Kuwttima,“ Acsthcics of Gcology in νο′ι/PI Paル′ιr.s:Ruskin rcading

thc MountJn Landscapcs",『 第 3回東方美學會國際學術大會報告書』、韓國

藝術綜合學校美術理論科、2004年、105-126頁 を挙げておく。

(13)1870年 以降の美術講義に基づく著作では、この二派の区別は細分化さ

れ、所属する画家も変化することとなるが、それに関する考察は別稿に譲

りたい。また、『モダン・ベインターズ』を中心とする前半期の美術論に

おける、ヴエロネーゼやテイツイアーノらに対するラスキンの評価の変遷

に関しては、谷田博幸『唯美主義とジヤパニズム』、名古屋大学出版会、

2004年、 199‐ 206頁 に的確な記述がある。

(14)「彩色の技術的能力の一切は、眼の無邪気さとでも呼べるものをわれわ

れが取 り戻すことにかかつている。言い換えれば、平板な着色を、その意

味するものを意識しないで、たたそれだけのものとしてとる、一種の子

供つばい知覚の無邪気さである一一盲目の人が突然視覚を与えられて、そ

れらを見るようなものである。」(15:27)

本稿は、文芸学研究会第 17回研究発表会 (2003年 12月 23日 、大阪大学)にお

ける口頭発表の一部に基づく。


