
Title 橋の聖と俗 : 死後審判の橋における意義をめぐって

Author(s) Galvagno, Laura

Citation 大阪大学, 2013, 博士論文

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/51164

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



博 士 論 文

題 目 橋の聖と俗

一死後審判の橋における意義をめぐって-

提出年月 2012年 12 月

言語文化研究科言語社会専攻

氏名 G alvagno Laura



概要

LrさらiLTべつの場所にノ乗ると､ 超凄∫あっT ､ どうL,てらそれを摩ら凌ぐT lfなら/J Z)〕

ったo その膚ば葬常にせま< 丁､ 水のようにつa つa L T いえ, 膠のレをにば､ ,* t

タ死者o ///iPJ疲れていたo @ (= コテクス) ぼ､ たい- A /不安をおぼ達､ とT 邑彦クき

れそうにないとお あったo L かレ これまで/J i'G t を(虜鄭 〕ら顔■っT ぐれ71-言薯

あ好いだL ､ その言質をとな克て凄ユら片足を膚のj i においたo (中顧) @ ぼその言募

をt /J i て､ L っかクとJZTfっえo (中厳ノ顔ば一歩ごt lEその言芽をとな之､ ついに/無

事7=膚を彦ク き っPL- o "

以上は､ 13 世紀の 『黄金伝説』に収められた､ 聖パ トリキウスの煉獄薄における橋渡し

の場面を描写した部分である｡ ここで地獄の橋渡しの試練を受けるのは､ アイルランドの

修道士- ンリクスによる 『聖パ トリキウスの煉獄詳』に登場する騎士オウエンではなく､

奔放な生活を送ってきて滅罪を行いたいとおもい聖パ トリックの煉獄に下ったニコラウス

という貴族である｡

アイルランドと 『黄金伝説』の聖パ トリックの煉獄詩に先行する､ 煉獄の世界に架けら

れた橋が 12 世紀のイタリアの修道士アルベリークスの幻視体験物語に見られる｡ この物語

における､ 地獄と天国の問に位置する橋は､ 試練と審判の手段であるだけでなく､ 罪で汚

れた魂の浄化と更新が行われる場でもある｡

善良の魂が通過するときには広くなり､ そのまま天国- 導くと同時に､ 罪人の魂が通ろ

うとすると､ 髪､ 糸､ 刃､ 蜘妹の糸のように極限まで細くなって､ 彼らを硫黄の川､ また

は地獄の川に突き落とす審判の橋のモチーフは､ 中世ヨーロッパの地獄めぐり文学作品中

に頻繁に登場する｡

面白いことに中世ヨーロッパの幻視物語に登場するものと酷似したモチーフが中世日本

の地獄めぐりの御伽草子にも表れている｡ 1531 年に遡る 『もくれんのさうし』では､ 日蓮

尊者は､ 中世イタリアの少年アルベ リークスが鉄の橋にたどり着くのと同様に､ 銅の橋を

目の当たりにする｡ その橋は､ 罪人が渡ろうとする度に､ 中心から千切れて彼らを激流や

大蛇の泳ぐ川に突き落とす｡ それはいうまでもなく､ 死者の魂を裁く､ あの世とこの世の

境界線である川に架かっている橋の トポスである｡

死後審判の橋のモチーフは､ ゾロアスター教の聖典 『アヴェスター』に描かれたチンワ

ト橋をはじめ､ インド･ ヨーロッパ圏内の様々な宗教 ･信仰の死後観 (- 死後の風景) に

登場する｡ ユダヤ ･キリス ト教の聖書外典 『福者エズラの幻視物語』における ｢細い橋｣､

イスラーム伝承集のシラー ト､ 以上の作品のような中世ヨーロッパにおける物語化された

幻視体験録､ ブルターニュ系騎士道物語に登場するポンス ･ プロバツイオ- ニス(p ops

pz10batl'oDl'S) (判定或いは試罪の橋) などは全てその類型に属するものである｡ しかし､ 『も

Ⅰ



くれのさうし』の例から分るように､ 死者の魂を裁く橋のモチーフは中央アジアと西洋の

みに見出せるものではない｡ 本論文の第二章では､ とりわけ中国と日本の偽経､ 宗教文学

作品､ 葬送儀礼､ 追善行事､ 擬死再生儀礼における橋渡しの場面の具体例を撤密に取りあ

げて､ 多少の差がありながらも同様のトポスが東洋の世界にも存在するということを明ら

かにした｡ 西洋の審判の橋と､ 東洋の審判の橋との差は､ 同様の観念の形式的或いは表現

的な違いに過ぎず､ ゾロアスター教､ キリス ト教とイスラーム教の死後観及びエスカ トロ

ジーと (東洋で根ざし､ 普及した) 道教､ 仏教の死後観及びェスカ トロジーとの差に基づ

いている｡ 具体的にいえば､ 西洋における死後審判の橋は一本の橋で表わされているのに

対し､ 東洋の場合は金 ･銀 ･鉄 (または銅) の三つの橋として措かれていて､ 最後の鉄の

橋が狭くなって千切れて罪人を地獄の川に突き落とすという役割を果たしているのである｡

そして､ 東洋地域では輪廻の思想の影響で､ 審判の役割を果たす一方､ 転生の橋になって

いることが多いのである｡

そして､ 西洋の死後審判の橋と東洋との比較の結果､ 類似点と相違点を見出すことがで

きた｡ 東西を問わず類似するもの或いは現象は､ 近代化と都市化による死後審判の橋の信

仰 (心) の衰退である｡ ただし､ (農民社会の地域を除く) ヨーロッパに比べて､ 東洋では

一般的に近代化が数百年遅れておとずれたということによって､ 橋に纏わる民間信仰や儀

礼がつい数十年前まで無事に保たれてきたと考えられる｡

一方､ 西洋における死後 (審判) の橋と東洋における死後 (審判) の橋との類似点のみ

ではなく､ 相違点もいくつか挙げられる｡ 例えば､ 中世ヨーロッパにおける死後審判の橋

のイメージが罪人を裁くという懲罰的な印象を強く与えるのに対して､ (御伽草子に登場す

る凄まじい地獄の橋渡しを除いて)､ 日本における死後の橋は､絵画的な面でも仏事上でも､

極楽往生救済的な働きを見せる｡ また､ 西洋で見られる死後 (審判) の橋が ｢一方通行｣

である (つまり､ 一度わたってしまった死者が､ 臨死体験者でない限りこの世には戻って

こられない) のに対し､ 東洋における同等のモチーフは仏教の影響で転生の橋になってい

る｡ (とりわけ日本では) ｢死者｣ があの世- 行く時だけではなく､ あの世から生まれ清め

られて戻ってくる時にも通過する ｢再生｣ の橋の形をとることが多い0

その理由はキリス ト教やイスラーム教のような一神教の影響を受けた西洋思想の形而上

学の超越的な観点と､ 根本的に多神教であった日本の内在 (哲学) 的な観点との差によっ

て生じる異なった二つの橋の表現の仕方にもあると考えられる｡ それに､筆者が思うには､

人間と宗教における ｢原罪｣ の概念の有無もそれに大きく影響を与えている｡

しかし､ 死後審判の通過点に纏わる信仰と伝承は､ ユーラシア大陸の東西にわたるのみ

ならず､ アメリカやオセアニアの先住民の部族の間でも古くから存在していた｡ ヒューロ

ン族とイロコイ族の間ではあの世- の旅に関する説話が伝えられていた｡ それらに現れる

試練の橋は死者の国との境に流れる川に浮く丸太渡し､ 若しくはくねった綱の渡しである｡

その先端に守護神である犬(The G reatD og)がいるとされていた. アメリカ先住民 (とりわけ

ヒューロン族) の死後の橋に対する信仰を記す 17 世紀のイエズス会宣教師ブレブフの戟告

ⅠⅠ



書によると､ その渡しは通過する魂の善悪を判定し､悪とみなされた者は守護犬に襲われ､

暗闇に突き落とされると考えられていたそうである｡ また､ ニューギニアとニュージーラ

ンドの先住民の間でも死者の魂は､ 守護神の立っ試練の丸太或いは板を渡らねばならない

と信 じられていた｡ 伝播の経路を明確にするのは不可能にしても､ シルクロー ドで繋がっ

ているヨーロッパとアジアの文化世界では相互的影響はあったと充分想定することはでき

る｡ つまり､ 最も古くから地獄の世界を描いたゾロアスター教の地獄の思想､ 終末論とそ

れにおける死後審判の橋の類型が西東に分技し､ 次第に伝播 していったということが推察

できる｡ しかし､ ｢新大陸｣ アメリカの先住民などの伝承に存在する死後審判の橋渡しにつ

いてはどう考えるべきであろうか｡ ユーラシア大陸に対する ｢歴史的｣ 伝播論をアメリカ

先住民のケースにも適用するのが難 しいということだけは明白である｡ 死後審判の橋の類

型とその伝播論をめぐる問題については本論文の第三章においてもう少 し詳しく述べるこ

とにした｡

最後に､ 世界各地にわたって共通の特徴をもっこのモチーフの起源は実にどこにあるの

であろうか｡ この橋のイメージが突然 (しかも同時発生的に) ｢無｣ (つまり何もないとこ

ろ) から生じたとは考え難い｡ 死後の世界における勧善懲悪的な性質には､ ゾロアスター

教をはじめ､ 各地の宗教に浸透していった終末論思想の影響は明らかにある｡ そこで､ 本

論文の第四章では､ 死後審判の橋の意義を一層明らかにするために､ 従来の橋の意義を追

究することにした｡

ゾロアスター教のチンワト橋を除いて､ 世界の宗教における土着信仰との密接な関わり

にある偽典や偽経に登場することに加えて､ ユーラシア大陸を超えて､ 教本にさえ定めら

れていないアメリカやオセアニアの先住民の他界観にも存在するということからも分るよ

うに､ この橋の類型が教典をもった ｢宗教｣ の到来より遥かに以前からあったモチーフだ

と認められる｡

死後審判の橋の トポスの形成には､ 既存の橋の概念が二つ加わったと考えられる｡ 一つ

はシャーマニズムにおける一種の通過儀礼､ または擬死再生儀礼としての橋渡しの試練で

ある｡ 通過儀礼的な ｢狭い小径｣ や ｢危険な通過点｣ は葬送儀礼とイニシエーション儀礼

が両方共有するトポスである. もう一つは､ bridgefoundation sacrljice (或いは人柱伝説) の

｢恐怖｣ の橋のモチーフだと考えられる｡ それは､ 人間が冒演に等しい罪を犯すことによ

って神の莫大な怒 りが引き起こされてしまい､ 橋が崩落し､ 通りかかったものが川に突き

落とされるという､ 人間に対する神の懲罰 と戒めの結果として崩壊する橋､ または千切れ

る橋のイメージが死後審判の橋の構造にも明確に受け継がれているからである｡ つまり､

死後審判の橋は､ 神界と人間界とのコミュニケーション ･チャンネルである天の浮橋やヤ

コブの梯子などと同様に神によって架けられた橋であるものの､ 天の橋だけに関連 してい

るトポスではない｡ それは､ 太古に遡る異界 ･他界に対する人間の意識の誕生と､ 時代の

流れに連れて変遷 してきたその意識と密接に関わったモチーフであるからである｡

したがって､ あの世- の橋のイメージは人間の異界 ･他界観の変化に応 じて変貌 してき

ⅠⅠⅠ



たものである｡

宇治橋に宿る美しい橋姫は時によって人の命を奪う執念深い鬼女に変貌する｡ 瀬田橋に

出現する醜い鬼女もその範癖に属するものである｡ ただし､ 橋は幽霊や妖怪の出現の場だ

けではない. 村から少し外れた橋のたもとでは､ 比丘尼たちは浬柴を語る一方､ 地獄につ

いての説法で多くの聴聞者を引き寄せていた｡ 以上の様相は全て､ 『アヴェスター』のチン

ワトに出現する美女ダェ- ナと恐ろしい姥の如く､ 橋の両義性若しくは両面両極端の性格

を象徴するものだといえる｡ かつて一本の橋に象徴された ｢聖｣ と ｢俗｣､ または聖性と積

れの空間の共存は､ 死後審判の橋において ｢天国｣ と ｢地獄｣､ ｢善｣ と ｢悪｣ などという

パラダイムに置き換えられたに過ぎないのである｡ この問題についても第四章において述

べることにした｡

死後審判の橋に関する従来の研究に比して本論文のオリジナルな点は､ 西洋の死後審判

の橋と東洋における同類のモチーフとの比較研究- の志と､ 死後審判の橋の形成に加わっ

た既存の橋の原像を追究した考察と解釈の試みにある｡

ⅠⅤ



ABSTRACT

The Sacred and the Profane of the Bridge:

A Study of the Origin and Meaning of the Bridge of Trial

The focus of this thesis is the motif of the "bridge of trial". Attention will be given to European,

Japanese and Chinese journeys to the 'otherworld' and both literary and folkloric examples will be

discussed.

The imagery of the narrow bridge of trial appears often in European medieval literature, and is

especially prevalent in Irish literature, and the journey to the otherworld is an inevitable passage over

Hell, or the river of Hell, just preceding the walls and the flowery path to Paradise. To the good, this

road is broad, with no impediments, but for the wicked it is thorny, slippery and finer than a hair.

However this motif is not limited to medieval literature of visions, but it frequently appears in

various religious rites related to the belief in the travel of the soul in the afterlife. One of the funerary

rites concerning the passage of the narrow bridge is the Saint James bridge worship, II ponte di San

Giacomo, which has been observed up to modern times in some rural areas of southern Italy. Similar

funerary worship and rites related to the ordeal of the bridge in this life and in the afterlife have been

practiced in many countries and many survived a long time especially in rural areas all around

Europe, where syncretism between Christianity and folk animism exists.

v



From a histographical viewpoint, the oldest image of the bridge of trial in the afterlife is.found in

the Indo-European cultures, the Persian Chinvat bridge, quoted in the Zoroastrian sacred texts Avesta.

In Islam also, there's a hair-narrow bridge, called siriit, which every person must cross over on the

"Day of Resurrection", in order to gain access to Paradise. The Muslim siriit has many similarities

with the Zoroastrian Chinvat. A few early studies have been found which assume that the motif of

the bridge of trial in the European medieval literature of the Otherworld is directly influeneced by

the Muslim sirdt, however, as I will explain below, it would be more accurate to take into

consideration the fact that in each country, before the spread of the siriit model, there was already an

existing image of a narrow passage or bridge between this world and the otherworld.

The dreadful bridge that is "thinner than a hair" or "a spider's web", is not a motif belonging only

to the indo-European cultures, it also appears in the Eastern Asia. It appears in literary works, such

as the Chinese Saiyiiki and some Japanese medieval oral tales known as otogizoshi, and in popular

funerary or expiation rites, of which many are still practiced today, though the performances are

often simpler and shorter than they were in the past. We cannot say exactly when the motif of the

narrow bridge was introduced in Japan, but it's presumable that the Japanese model was strongly

influenced by the Chinese.

Furthermore we can say that this motif is found in many religions and cultures in the world, but in

this dissertation I assigned only a brief section for the explanation of the passage as viewed by the

Native American and oceanic tribe cultures. I focused most of my attention to the views held in

Europe and Asia, by making a comparative analysis between the two sides and by discussing the

propagation of this motif around the Eurasian Continent. If we assume that the oldest example is the

Persian Chinvat, we can also presume that the Chinvat model spread out both to the Western and the

VI



Eastern sides of the Eurasian Continent by way of the Silk Road. But at the same time, it is

necessary to remember that in each country there was already an existing concept of a bridge or of

some type of narrow passage between this world and the otherworld, one that was deeply engrained

in the local popular belief and folklore, even before the influence of the Chinvat, Christian or

Muslim eschatological thoughts.

Bridges, and other passageways, are such common images, that their presence is presumable.

Therefore, it seems appropriate that I investigate the origin of the bridge of trial itself, and the

formative elements that contributed to its origins. The shamanic roots are largely confirmed by early

eminent scholars and researchers, two of them being Mircea Eliade and Anita Seppilli. In the final

chapter of the dissertation I describe the image of the bridge sacrifice, which was a form of building

sacrifice. However, this is usually considered to have different origins from the bridge of trial,

because it is supposed that it is strongly related to the formation of the topos of the bridge of trial. By

researching the origins I discovered not only an analogy but also the "identity" between the earthly

bridge and the legendary bridge of the afterlife.

Especially among the pre-modern cultures, the journey of a soul to the otherworld was not merely a

metaphorical passage, expressed through stereotypical rituals, but it was reinforced with concrete

"earthly" significance. Therefore Roman Catholic peasants, when they gathered around the dead and

chanted the lyke-wake dirge, not only tried to guide the dead in such a way that they would not lose

their way in the unknown world of the afterlife, but they believed they were truly accompanying

souls on the journey, as they walked the "path" with them.

Over the years, this motif has been examined by many scholars, particularly in Europe, but a direct,

VII



comparative study of the same motif found in Europe and Asia, is one of the really innovative

aspects of this dissertation. The other innovative aspect is that the research conducted of the

primitive image of this motif is from a new perspective. I explore samples of Japanese and Italian

local folklore related to the sacred and the profane rites concerning the bridge as a mystic passage to

the otherworld.

From this study we can conclude that, through both narrative and ritual expression, we can see

humansultimate effort for overcoming death and for preserving the inner meaning of being from

decomposition and evanescence. Therefore worship of the bridge of trial could be considered just

one of the aspects among the diversified forms of expressing such human ultimate purposes.

VIII



目次

はじめに

第一章 :西洋における死後審判の橋 一中世イタリアを中心に-

1.1 チンワト橋

1.2 シラー ト

1.3 中世キリス ト教における死後審判の橋 :

ponsprobationis或いは試罪の橋

a. 『グレゴリウス一世の対話談』

1.4 ユダヤ教の聖書外典 :

『福者エズラの幻視物語』における死後審判の橋

1.5 アイルランドの地獄めぐり物語における死後審判 ･試練の橋､

地獄を跨ぐ橋

1.6 中世騎士道冒険物語に登場する試罪の橋 :

ブルターニュ物語クレチアン ･ ド･ トロア Chretien deTroyesの

『ランスロ』における ｢刃の橋｣

1.7 中世イタリアの地獄巡り物語における死後の橋 :

従来の死後審判の橋と異なった奇抜な側面

､ a. セッテフラティーのアルベリークス ｢浄化の橋｣

b. ヨアキム･デ ･フローリスの ｢険しい橋｣

1.8 死後審判の橋に纏わるイタリアで現在まで伝わった儀礼

a. カラブリア州の聖ジャコモ橋の信仰

b. (聖ジャコモ橋のヴァリエーションだと考えられる)

シチリア島の聖ヤッビクの梯子の巡礼 :

生存期間における滅罪儀礼と来世の救済- の祈願

C. ｢橋｣ と ｢道｣ の同義性

1.9 ヨーロッパの他の地域における死後の橋に纏わる風俗

p･1

p.6

p.7



1.10 西洋及び中世ヨーロッパの死後審判の橋の一貫した特質

第二章 :東洋における死後審判の橋 :

- 日本と中国における宗教唱導作品と信仰儀礼を中心に-

Ⅰ書物及び文献資料上での地獄の橋の存在

2.1 敦煙十王経画図の奈河橋

2.2 中国､ 台湾､ 韓国の 『玉歴抄伝』に描かれた転生の奈河橋

2.3 ｢弥勘仏説地蔵十王宝巻｣ に説かれる ｢奈河の橋｣ と ｢金橋｣

2.4 『西遊記』の第十回 ｢唐太宗 地獄より還魂る｣ に措かれる ｢奈河橋｣

2.5 日本の極楽橋と地獄の橋 :死後審判の橋の問題

2.6 日本の御伽草子に描かれる凄まじい地獄の橋の光景

『長宝寺よみが- りの草紙』

『もくれんのさうし』

『天狗の内裏』

Ⅱ 民間儀礼で見られる地獄と極楽- の橋

2.7 日本におけるあの世- の橋渡しの行事

a. 立山蔓茶羅の潅項法会

芦瞬寺宝泉坊旧本蔵本 『立山縁起』における布橋潅頂法会の表文

a.1. 二河白道

b. 白山行事の ｢無明の橋｣

C. 沖縄久高島の ｢七つ橋｣

d. 当麻寺の二十五菩薩来迎会 :

浄土入りの来迎橋とその反面に潜在する避堕獄の悲願

2.8 中国の泰山地獄の伝説地にかけられた金銀橋､ 或いは奈河橋

2.9 香港と台湾の打賓儀礼 (- 破地獄､ 地獄破 り) における ｢過金仙橋｣＼

類似のシンガポールやマレーシアの奈河橋の渡し

Ⅲ

2.10 西洋における審判の橋と､ 東洋における審判の橋との比較

p.20

22

22

25

26

28

30

31

32

33

34

a.
p

p

p

p

p

a.
p

p

p

3
7
38

.
40

42

44

p

a
.

p

a
.

p

′0

00

4

4

p

p

p.51



第三章 :ユーラシア大陸を越えて :

アメリカ大陸とオセアニアの先住民の信仰における死後審判の橋

3.1 概要

3.2 死後審判の橋の類型- その伝播論をめぐる問題点-

第四章 : ｢聖｣ と ｢俗｣､ ｢聖性｣ と ｢積れ｣ 一死後審判の橋の由来をめぐって-

4.1 死後審判の橋以前 :既存の ｢橋｣ の意義 p.60

･4.2 天の橋から難径- :新たな視点からの考察 p.64

4.3 異界観 ･他界観の変遷に応じて変貌してきたあの世- の橋のイメージ : p.68

その二面性と両義性

4.4 橋の ｢聖｣ と ｢俗｣､ ｢聖性｣ と ｢積れ｣ から ｢善｣ と ｢悪｣ に至って p.70

a. ｢聖｣ と ｢俗｣ の両義性 :神事と仏事の橋､ 魔性の橋､

｢聖｣ と ｢俗｣ をつなぐ橋､ ｢聖｣ と ｢俗｣ が共存する橋

b. 死後審判の ｢善｣ と ｢悪｣ の両義性と､ ｢積れ｣ と ｢罪｣ の混同 p.74

4.5 橋の "lim inaliOJ"と煉獄の世界

おわりに (再び橋の象徴性を考えて)

参考文献



はじめに

死者の魂があの世- の旅のはじめに､ あるいは途中に､ この世とあの世の境界を表す川

を捗 りきらねばならないという考えは世界各地の様々な文化と宗教におけるあの世観に共

通するものである｡ その境界の川に必然的な通過点として､ 試練の橋が架かっていること

が多い｡ 未知の世界に架けられた恐ろしい試練の橋は､ 一種の異界である死後の世界に向

かって据えられていることも多い｡ 生の世界と死の世界との境界線を表す川 ･河より後に

形成された概念だと思われるが､ 死後の世界に向かって架けられたその橋は､ 善良の魂に

とっては幅広く捗 りやすくなっており､ 罪深い魂に対しては糸 ･刃 ･鎖 ･綱などのように

なり (または橋の守護神である神狗､ 或いは魔や鬼が登場し) 彼岸- 行かさず､ それらを

容赦なく地獄- 突き落としていくという特徴を一般的に示す｡ 伝説上の トポスとして中世

ヨーロッパの地獄 ･天国遍歴譜､ 中世日本の御伽草子のような文学作品に少なからず刻み

込まれているモチーフである｡ 文献史料上のみならず､ 前近代社会において行われていた

民間葬送儀礼､ 擬死再生儀礼などにも用いられることが多かった｡

人間の魂の善 ･悪の弁別を行 うこの橋のモチーフは､ 東西においてどのように現われて

いるのであろうか｡ 本論文では､ ヨーロッパ及びイタリアと､ アジア及び日本における宗

教的作品､ 葬送儀礼､ 追善供養､ 逆修 ･滅罪行事などに登場する審判の橋のイメージを中

心に､ (死後) 審判の橋の数々の具体的な例を取り上げて､ 東西における同様のモチーフの

比較研究を試みた｡ しかし､ 魂の善 ･悪質によって広くなったり､ 細くなったりするとい

う裁判的な働きは､ 地獄の思想､ 死後審判及び終末論の思想の波及とともに強調されてい

った特徴だと考えられる｡ つまり､ かつてこの世と異なる別の世界 (或いは異界) に向か

って架けられた危 うい渡しに過ぎなかったものが､ 死後審判と地獄の思想の影響によって

冥府における裁判の橋に発展したと考えられる｡ そのため､ 人間のあの世に対する意識の

誕生に遡るほどの太古で普遍的にも見えるこの トポスの原像と由来を追究することにした｡

このモチーフが登場する西洋と東洋との民俗宗教の差異にもしたがって､ 論文を四章に

分けることにした｡

第一章では､ ゾロアスター教のチンワト橋をはじめ､ ヨーロッパにおける死後審判の橋

の例の記述と分析を行い､ とりわけイタリア中世の幻視物語とイタリア南部で近現代まで

実施されてきた民間儀礼に見られる死後の橋の特徴についての考察を行 う｡

第二章では､ 中国と日本の宗教文学作品､ 偽経文､ 擬死再生儀礼に見られる橋渡しの場

面を中心的に取り上げて､ 仏教と道教思想の影響圏内地においてこの橋のモチーフがどの

ように現われているかについて (死後の橋渡しが登場する文学作品の引用文と民間儀礼の

記述を通して) 撤密に述べる｡ 章の終りに西欧における審判の橋の意味と東洋 (とりわけ

日本) のそれとを比較する｡

魂を裁く死後の世界におけるこの橋のイメージがユーラシア大陸に限らず､ オセアニア､

1



アラスカやアメリカの先住民の死後信仰にも存在するということが分かっている｡ 第三章

では､ ユーラシア大陸を超えて､ 以上の地域の民俗において見出せるこのモチーフに触れ

ながら､ その伝播論の問題についても考察する｡

世界各地の民俗宗教観の差異を問わず存在する (死後) 審判の橋のイメージは実際何に

由来するのであろうか｡ 最後の第四章においては (死後) 審判の橋の原像を追究しながら､

人間のあの世観とともに変遷 してきたこのモチーフの源についての分析と解釈を加えるこ

とにする｡

最後に､ 東西における (死後) 審判の橋のモチーフに関する先行研究について少し述べ

ておきたい｡ ヨーロッパにおいては､ 伝説上の トポスとして､ 特に中世地獄めぐり文学の

研究の中で審判の橋のモチーフを取りあげるものは少なくない｡ 一方､ 日本の文献資料の

中では､ 宗教文学作品の文献より､ 橋渡しに纏わる信仰儀礼に関する報告研究を参考にす

ることができた｡ 優れた両方面からの先行研究の内容に対して反論を行 うつもりは決して

ない｡ しかし､ 世界的に普及しているモチーフである割に､ 西洋の研究と東洋の研究が交

差することなく､ ヨーロッパにおける死後審判の橋を巡る伝播論は西欧と中央アジアの範

囲に止まっており､ 同様のモチーフが東洋にも存在しているということと､ それが東漸し

た可能性があるということをより国際的な立場から視野に入れているものをどうもこれま

で殆ど目にすることができなかった｡ また､ 日本側の研究の中でも､ 橋の信仰を土俗的な

習俗としてのみ注目しているものが多く､ 海外における類似の トポスに纏わる儀礼との比

較研究が乏しいようにも感 じられた｡ そこで､ とても野心的な計画だと思われるかもしれ

ないが､ 東西両側の (死後) 審判の橋に関する研究を並行 して収集 し､ 東西比較研究のよ

うなものを行おうと考えたのである｡

したがって､ 本論文のオリジナリティーがまとめて二つ挙げられる｡ 一つは既述の東西

比較研究である｡ もう一つは､ 本論の第四章の主題になる､ 死後審判の橋の由来と原像を､

シャーマニズムの嘩過儀礼における橋渡しの試練の トポス以外の要素にも認められるとい

うことを指摘したことである｡

2



第- 辛

西洋における死後審判の橋

一中世イタリアを中心に-

1.1 チンワト橋

死後の世界において魂の善悪弁別を果たす橋のモチーフの最古の例はゾロアスター教の

聖典 『アヴェスター』に登場するチンワト橋だと考えられる｡ ゾロアスター教は歴史上で

最も古くから死後における人間の魂の行方､ あるいは死後審判の思想を強く発展させてい

った宗教である｡ 地獄の世界や終末論の思想に関して､ 後のキリス ト教､ イスラーム教と

仏教にも大きく影響を与えた宗教として知られている｡ チンワトが初めて言及されるのは

『アヴェスター』の最も古い部分である ｢ガ- サ｣ においてである｡ そこでは橋の幅の広

狭性について何も述べられていないが､ ある種の審判の働きを果たす トポスであるという

ことは分かる｡

- そうL 桑^ 全々pJlig t とあに, わたL lf デシ/クン/j･の1好を磨っT ゆきまL,cEうo
# を虜穿すa ために､ /八ノ野を屠行lE

鹿努をあって忍 びつげB のぼ､カ7I/ ンヾク曹らとカタイf 庚ちです妻j'､その@ らILT､

@ らG 身の虜t @ らG 身のクてェ- ナば立慶~すB でL,よjo

いつのβまで邑r不義 / の家に客たる

@ らzhll. チJ/クエ/ i･LZ)膚のあa ところIL=やって二乗a t きlE 1

(太字は筆者｡ 以下同様｡)

チンワト橋の善悪弁別の働きがよりよく措かれているのは同典の ｢ヴィ- デーウ

ダー ド｣ という部分においてである｡

そこでは死者の魂は死後三日の間死者の頭の上にとどまり､ 翌日の朝に導かれて

アフラ ･マズダー神の創造 したチンワト橋のところまで連れて行かれていくという

ことが書かれている｡ そして､ その橋のところで審判が行われる｡ 善人と判定され

た魂は一人の美少女 (ダェ- ナ) に迎えられ､ 芳しい南風につつまれてチンワト橋

1 ｢ァヴェスター｣ 伊藤義教 (釈) 『世界古典文学全集』第3巻 筑摩書房 1967 p.349.

3



を容易に渡る｡ 美しいダェ- ナは橋を渡れた魂を神界の境であるハラー山を越えて､

ヤザタ- たちの霊界 (- 天国) の岸- 連れて行 く｡ それに対し､ 悪と判定された者

が橋を渡ろうとすると､ ヴィザルシャという悪魔が突然出現し､ それらの魂をそこ

から容赦なく地獄- 突き落とすのである｡

ゾロアスター教におけるチンワト橋については､ 『アヴェスター』のみならず､ 後

のパラ- ビ文学の 『アルダ ･ ヴィラ- ズ書』という地獄巡 り物語､ 『デンカル ド』や

『ブンダヒシュヌ』などにより詳しく述べられている｡

(グィラーズ接チンクjlのt ころまて新 きれa ) すB と､ 膚ば磨力本分癖カj宏~

( なったo シュラオンヱ里人とアクロといj一天七好にノ野行きれT ､一容湯 に､ 幸運に､

･L:.虜ぐそL,て二替々t テン′クF層を磨れた0 2

(f ンクjt屠Ii)ダイティ峰から7 /L,ブル.ズtiLlまで伸びておク,その鼻下接願 の八

D であったo チJ/ク石野ぼ､ 虐^ であれJg ^ であれ､ あらゆ8 3 zijliiG適せおば行

けをい/I,一八であ 8 0 度だL ､ 善虐/1着lr.材L T 鎗元本分癖が宏~< /J a r /方＼震

音に対L T 鑑刀の刃のようにノ紗ぐなっ71-0 3

以上の例に見られるように､ チンワト橋の広狭性4が明確に描かれているのは､ 古

来の『アヴェスター』中ではなく､ 6世紀のものだとされる『アルダ･ヴィラ- ズ書』

と 10 世紀の 『デンカル ド』と 『ブンダヒシュヌ』においてである｡ また､ それらの

作品と同時期に書かれたキリス ト教の地獄 ･天国遍歴請､ 幻視体験文学に登場する

試練の橋b ons probationis)についても､ イスラーム薮伝承集ハディースに言及されて

いるシラー ト橋についても､ 魂の善 ･悪によって広くなったり狭くなったりすると

いう (チンワトと) 同様な特質が記されている｡ ただし､ 大変古くから存在 してき

たモチーフであると認められるものの､ 糸､ 刃 ･綱などのように究極的に細くて危

険なものになるというこの類型の発端が正確にどこにあるのかを明らかにすること

はできない｡

2 H ang M artin.W est,Eqw ard W .TheBookofArda nraf,Am sterdam O rientalPress,1971(R eprintofthe Edition
B om bay/London 1872).日本語訳は英文からの拙訳｡

3 同上｡ 日本語訳は英文からの拙訳｡

4 死後審判の橋の広くなったり､ 細くなったりするという特質のことを以下 ｢広狭性｣ とよぶ｡

4



I.2 シラー ト

チンワト橋と類似した死後審判の橋がイスラーム教のいくつかのハディースにも

描かれている｡ その審判の橋はシラー トとよばれている｡

シラー トという言葉は正典 『コーラン』にも言及されているが､ 橋ではなく､ (人

間を天国- 導く) 正しい道 ･道理の意味を持っている｡ つまり ｢シラー ト｣ の本来

の意味は道､ 細道である｡ そういった通過点は､ マホメットの没後に選集された多

くの伝承集においては死後の世界に据えられた橋の姿をとった｡

マホメットの教友の一人であったアブ一 ･サイ- ド･アル ･ フドリー はシラー

ト橋のことを ｢髪より細い｣ と定義している｡ 他のハディースでも彼はシラー トに

ついて､ 地獄を跨ぐ橋であり､ つるつる滑る足場の悪いところで､ 刺のような鈎が

たくさんささった橋だと述べている｡ イスラーム教徒たちは目ばたき､ 稲妻や風な

どのように素早く通れるというのに対し､ 他の者は鈎に引っかかって地獄に落ちる

と語られている｡ また､ マホメットのもう一人の教友アブ ･フライラも同様な特徴

をもったシラー トについて語っている｡ これらのハディースに登場するシラー トは､

端には妹のような鈎があり､ その鈎が魂の生前の行いによって大きくなったり､ 小

さくなったりする｡ 悪人 (異教徒､ 不信仰者) の魂はその鈎に引っかかって滅ぼさ

れたり､ 縛られたり､ 無残な有様で地獄に落とされていく5｡

しかし､ P alacios が述べるように､ イスラームにおける死後の懲らしめの空間は､ 橋だけ

ではなく､ 様々な形をもって措かれている0 時には細道 (sirat) であったり､ 時には高い建

物(qan tarah)の姿をとったり､ または足もとの悪いつるつるとした通路であったり､ もしく

は険しい坂道('aqab叫 )であったりする｡それが死後の世界観をめぐるイスラーム独特の逗し

い想像力の産物だというわけである6｡

シラー ト橋は伝承集ハディースに限らず､ 世界でもっとも有名なアラビア語の説話文学

作品 『千夜一夜物語』における- 話にも言及されているo そこでは､ 渡 りきるのには 3 千

年もかかるほどの長さの､ ｢剣よりも鋭く､ 髪の毛よりも細い｣ 7 橋だと述べられる｡

5 『ハディースーイスラーム伝承集成- 』(牧野信也訳) (下巻) 中央公論社 1994 p.147.

6 palacios,As in M ･D ante e rIslam ･L 'escatologla islam ica nella D ivina Com m edia,ilSaggiatore S･p･A ･,M ilano
2005,p.180.

7 『千夜一夜物語』(大場正史訳) (バー トン版) 第 4 巻 河出書房 1967 p.174.
『千夜一夜物語』または 『千一夜物語』はもともと口承で伝えられていた人気説話を収めたものであるO

そういう点から 『千夜一夜物語』が､ それぞれの物語が設定されている時代の民衆信仰を映し出す伝承

文学作品でもあるということが分かる｡ 死後審判のシラー ト橋の信仰も､ いうまでもなく､ 当時の民衆

信仰に刻み込まれた一つの様相である｡

5



1.3 中世キリス ト教における死後審判の橋 :p onsp IV bationis 或いは試罪の橋

a. 『グレゴリクス一世の対話談』 S

そういった橋の類型は中世ヨーロッパに流布 したキリス ト教幻視体験文学の中にも頻繁

に言及されている｡

西暦 6 世紀に遡る 『グレゴリクス一世の対話談』のあるエピソー ドにおいてその橋が登

場する｡ 橋はここではポンス ･プロバツイオ- ニスb ons p robationis)､ つまり ｢試罪の橋｣

又は ｢試練の橋｣ とよばれている｡ 魂が死の直後に渡らねばならない通過点であり､ 成仏

できるための試練の意味を持つ一方､ 生と死の間という暖味な空間に位置しているため､

一度死んで､ 数 日後に蘇る臨死体験者たちが多くの場合目の当りにする トポスの一つであ

る｡

そのはなしはまた挿話の形態を持つ｡ つまり､ 対話談の主人公であるグレゴリウス一世

の実話ではなく､ 当時コンスタンティノープルにいたある兵士の臨死体験談として語られ

ているのである｡

一旦死に､ 蘇生した兵士は次のようなあの世の光景を目の当たりにしたと記されている｡

ある膚があって､ そのT に貫っJB 瑠 の嫁ぎL労a ///d域れていたo その///

から戯 らh ないほどの暴勇メj漂 っていえo 膚を度a と爽伊を美 L,い草原が

広がっT いT ､ _芳香 を身つ花がPL- { きA/廉いT いj1-0 そこに白い衣)野を.着た

^ 々zijl# れ T いたフ rLP m ) .尭述 L 度膚 でぼ身のような牌 jl行われていた0

度人zhtlG ろうとすB と､ ,雫英彦う麻 買いJ//ir落 ちて行っ71-のであ a o それlr

ガ L ､ 善人堵罪のM 穿lrJ好まきjl,プミG L5 な屈原クで産芽に磨って. (G の府

こうM IL-ある) 果軟 度ピタついたのであ 8 0 9

ここに描かれる橋は､ 糸や刃のように狭くなるとは記されていないが､ 罪人の魂が落と

されていく悪臭の川の状況､ また善人が渡ると橋の向こうに広がる楽園の光景､ 雰囲気な

どは､ 後に述べる中世イタリアのアルベ リーコとジョアッキーノの幻視物語中で見られる

橋を取り囲む風景に酷似 している｡

また､ 『グレゴリクス一世の対話談』とほぼ同時代に書かれたグレゴリクス ･ トウロネン

8 ここでは C iccarese,M ari a Pia.Visionidelraldila tin O ccidente,Fonti,m odelli,testi,N ardiE ditore,Firenze,1987
に転載されたラテン語の原文を参考にした｡

9 同上 p.132,p.134.

6



シスの幻視物語 10もこうした橋の存在にふれている｡ 地獄の川を跨ぐこの橋は､ ランダン修

道院の院長シンニウルフスの幻視体験の話の中で言及されている｡ ｢辛 うじて片足を乗せる

のが可能なくらい狭い幅の橋｣ だと記されており､ 『グレゴリウス一世の対話談』の奇聞に

は見られない橋の狭さが強調されている｡

そして､ 『聖パウロのヴィジォ』の 9 世紀に遡るラテン語の第四改訂版にも､ 以前のヴァ

ージョンにはない ｢髪より細い｣ 橋の様相が措かれている｡ P alaciosllは､ これを紛れもな

くイスラーム教のシラー トからの ｢剰窃｣ だと評するが､ あくまでもイスラーム教の一方

的な影響による'ものだとは断定できない｡ なぜならば､ ｢髪より細くて刀の刃より鋭利｣ で

あるシラー トだが､ 10 世紀から11世紀にかけて生きたアル ･バイハ- キ (994- 1066 年)

によって編集されたハディースにはそういう風に定義されているものの､ 以前の伝承集に

はそういった形で現れていないからである｡

つまり､ ｢髪や刃より細い｣ という死後審判の橋についての定義は､ (伝承的には非常に古くか

ら実在していたとしても)､ テクスト上では､ ゾロアスター教においても､ イネラーム教におい

ても､ キリスト教においても､ 西暦約 10 世紀ころになってからのみ見られるものなのである｡

1.4 ユダヤ教の聖書外典 :『福者エズラの幻視物語』における死後審判の橋

キリス ト教､ イスラーム教のみならず､ ユダヤ教の聖書外典 『福者エズラの幻視物語』 12

にも同類の審判の橋を見出すことができる｡ 現存の 『福者エズラの幻視物語』は 12 世紀の

写本が最古のものであるが､ 物語の母体そのものは西暦 2 世紀あたりに遡ると考えられて

いる13｡

福者エズラはある日七人の天使に案内されて地獄 と天国を巡る｡ そこでは､ 前世罪を犯

し､ 神を慎まなかった者たちが責め苦を受けているのを目の当たりにし､ 次いで､ 神を讃

える善良な者たちが集 う天国の栄光をも体験する｡ ただし､ エズラが目にする橋は､ あの

世- の入 り口ではなく､ しばらく進んで行ってから現れるのである｡ つまり､ ここに描か

れた魂の橋渡しの場面は､ 物語中に挙げられる魂が対面していく試練の一つにすぎないよ

うである｡

七人の天使に連れて行かれたエズラは､ 口と鼻から火を噴き出す恐ろしいライオンが行

10 G regoriiep iscop e TTuronensisH istorianJm libri4,33,7,1 ,in Scr'Pio res rerum m etV Vingica7u m l,1,166,
pp.324-326.

ll pal acios,A sin M ID ante e rIslam ･L ･escatologia islam ica nella D ivina Com m edia,ilSaggiatore S･p･A ･,M ilan 0,
2005,p.272.

12 w ahl,O tto･Apocalypsis EsdraeAp ocalypsis Sedrach V7sio B eatiEsdrae,P seudep igrapha Veieris Testam enli
G raece,vol.4,E .J.B rill,Leiden,1977,pp.54-55.

13 culianu,Joan P.P ons Subtilis.Storia e signlJicato diun sim bolo,A evu m 2,1979,p.306.

7



んでいる入 り口をくぐり､ あの世- 入っていく｡ ずっと先- 進むと､ 火の燃えさかる川が

流れていて､ その上に大きな橋が掛っているのが見える｡ 正しい者の魂がそこに寄ってき

てその橋を堂々と大喜びに渡っていく｡ それから罪人の魂も寄ってくるが､ その時橋は糸

のように細くなる｡ それらの者は下の川に落ち､ 自ら罪を認めながら悔やんでいる｡ ｢多く

の罪を犯してしまったためこの苦しみを受けざるを得ないのだ｣ と嘆き､ (神の) 慈悲を求

めて懇巌 していたが､ 彼らにはもはや何も与えられない14｡

1.5 アイルランドの地獄めぐり物語における死後審判 ･試練の橋､ 地獄を跨ぐ橋

キリス ト教が広まったアイルランドでは､ 地獄の川を跨ぐ死後審判の橋のモチーフは､

『アダムナンの幻視物語』F is A dam nain をはじめ､ 11世紀から13 世紀にかけて書かれた最

も有名な幻視体験物語のいくつかにおいて見られる｡ それらは､ 以前から存在していたア

イルランド神話と後のカ トリック教との融合によって生じた､イムレム im m ram として知ら

れるあの世- の旅物語の類型に属するものである｡

聖アダムナンの魂があの世で目の当たりにする橋はおよそ次のようである｡

峡谷を跨ぐ長くて巨大な橋であり､ 三集団に分かれていた者たちがそれを渡ろうとした

が､ すべてが成功するわけではない｡ 一番目の集団が通 り出すと､ 橋は広くなって､ それ

らを容易に通過させる｡ 二番目の集団が通ろうとする時は､ はじめは細いが､ 最後は広く

なり､ それらを無事に彼岸にたどりつかせる｡ しかし､ 三番目の集団が現れた時最初は広

いのに対し､ 最後は狭くなり､ 渡りにくくなっている｡ 橋の下には狂暴な黒い海が広がっ

ており､ 銀の壁が奪えている｡ そして､ 真っ黒な湖と川もあるとのことである｡

三番目の集団のものたちが地獄に落ちたか否は明らかにされていないが､ 渡る魂の性質

によって広狭が変化する橋は､ 善悪弁別の働きを明白に示している｡

十二世紀の後半になると､ 中世ヨーロッパで最も普及した 『聖パ トリックの煉獄評』 15と

14 第一章脚注(12)同書､ pp.54-55.

15 ァィルランド北部 ドニゴール県にロック ･ダークという小さな湖があり､ 12 世紀頃からこの湖中の′J､島

にある洞窟が ｢聖パ トリックの煉獄｣ としてこの伝説とむすびつけられ､ この伝説が収録されている 13

世紀のヤコポ ･ダ ･ ヴァラージネの 『黄金伝説』或いは 『黄金聖人伝』の普及とともに､ 13 世紀にはア

イルランドの国民的巡礼地となったO 巡礼者は丸一目洞窟に入れられ､ 来世を瞥見できるとされた｡ 現

在は洞窟はとりこわされ､ 教会が建てられているが､ 巡礼者は絶えないという｡

『聖パ トリックの煉獄詳』Tractaiusde P uygatorio SanctiPatriciiという作品自体の著者はソー トレイの-
ンリクスなるシトー派の修道士である｡ 主人公であるオウェインという騎士が､ 丸一日の間に体験した

洞窟におけるあの世巡 りを中心とする幻視物語である｡ (千葉敏之訳) 『西洋中世奇辞集成 聖パ トリッ

クの煉獄』も参照)｡ 聖パ トリックの煉獄の神話についてバ リング ･グール ドは､ 古代ケル トの神話から

つよい影響を受けて誕生したものだと述べている｡ それは､ 古代ケル ト神話においても死後の世界であ

る地下の世界が､ 煉獄､ 地獄､ 天国という三つの世界に分けられている｡ そして､ 地獄の上には非常に

幅の狭い橋がかけられていて､ 光の館に行きたいと望む魂はそれを渡らなければならないのである｡ そ

の ｢恐ろしき橋｣ は糸よりも狭いのである ("B rig o 'D 71ead,na brader than a thread") (サビン ･バリング ･

8



同時代の m e Vision of Tundale (Visio Tungdali) (トウヌクダルスの幻視物語) における審判の

橋が挙げられる｡ 『聖パ トリックの煉獄詳』を除いて､ トウヌクダルスの幻視物語､ そして

13 世紀の The Vision of Thurkel (サーケルの幻視物語) で描かれる地獄の橋は､ 端に釘や尖

った鈎がそなえられており､ イスラーム教のシラー トに類似 した特徴を有 している｡ それ

は 12 世紀から 13 世紀にかけて北ヨーロッパにも拡大 したイスラーム教の影響にもよるも

のだと考えられる｡

トウヌグダルスのあの世- の旅における ｢試練の橋

｣ が描かれている版画｡ 161.6 中世騎士道冒険物語に登場する試罪の橋 :ブルターニュ物語クレチアン ･ ド･ トロ

ア C h retien d e T royes の 『ランスロ』における｢刃の橋｣中世ヨ

ーロッパにおけるあの世- の細い橋は､ 地獄と天国を巡る宗教的な作品､ 幻視物語文学だけ

ではなく､ それらとほぼ同時代 (12 世紀) のブルターニュの騎士道物語にも登場する｡ 顕著な例として

クレチアン ･ ド･ トロアの 『ランスロ』に現れる ｢刃の橋｣ が挙げられる17｡アーサー王の騎士ランスロが旅中に遭遇するのは､ジュネ- ヴ王妃が閉じ込められたボー

デマグ王の城に向かって架けられた橋である. その橋は次のように描かれているOグールド『ヨーロッパをさすらう異形の物語 中世の幻想

･神話･伝説』上 (池上俊一監修) 柏書房pp.233-234 を参照)0■6 15世紀ド

イツの版画 ( 池上俊一 『狼男伝説』朝日新聞社 1992 p.269 より転載)O.7 c hretien de Troyes.La'zcelotin ArlhurL'a〝Jh na〝ces (trans一ated by W istarC om fort,J.M .D ent皮Sons,



氷のように冷たい河を跨ぐその橋は白くて輝かしい刃から成っている｡ しかし､ その刃は頑丈

であり､ 槍二本の長さで､ 彼岸の大木の幹に差し掛かっている｡ 橋の向こう側に､ 鎖に縛られた

揮猛なライオンが二頭いる｡ 他の騎士たちは､ あまりにも危険だとランスロをとめようとす

るが､ ランスロは勇敢に､ そして神を信じて癌を渡っていこうと決意する｡ 這って進むが､

刃でできた橋であるため､ 手足を傷める｡ しかし､ 神- の強い信仰は彼を守 り､ ランスロ

は無事に彼岸にたどり着くことができる｡ すると､ それまで見えていたライオンの姿がも

はやなかったということに気づく｡ 結局荒れた河の様子も､ 停猛な野獣も彼を惑わす幻想

に過ぎなかったのである｡

信心深い者に限って橋を無事に通過できるという点は､ ゾロアスター教のチンワトをは

じめ､ 橋渡しのモチーフを含んだ世界各地の様々な宗教文学作品に共通するものである｡

1.7 中世イタリアの地獄巡 り物語における死後の橋 :従来の死後審判の橋と異なっ

た奇抜な側面

アイルランドに対し､ カ トリック教の権威の中心にあるイタリアでは同じ蘇生請､ 地獄

遍歴講の中でもそういった橋の トポス- の言及が非常に少ないと考えられる｡ それにもか

かわらず､ 十二世紀に遡る物語が二つ挙げられる｡ 一つは 1130 年あたりに書かれたとされ

るセッテフラ- ティーのアルベリークス (イタリア語でアルベ リーコ ･ ダ ･セッテフラ-

ティーA lberi Co da Sette丘ati) の Visio (幻視体験諦) であり､ もう一つはほぼ同時代に生きた

ヨアキム ･デ ･フローリスまたはフロリスのヨアキム (イタリア語でジョアッキーノ ･ダ ･

フイオーレG ioacchin o da Fiore) の Visio である. それらの作品に登場する死後審判の橋は､

それまでヨーロッパの地獄めぐり物語のものと異なった斬新な特徴と意義を衰 している｡

死後審判の橋はキリス ト教の聖書正典には記載されていないものの､ 当時の民間伝承､ 宗

教観､ 他界観などに実に古くから根ざしていた トポスだと考えられる0

a. セッテフラティーのアルベ リークスの幻観物語における ｢浄化の橋｣ 18

18 ラテン語の原文ではこの橋は P uTgatOrium (プルガトーリウム) と称されている｡ P urgatorium という言
葉はラテン語の p urgare (- 浄化する) という動詞と関連していて､ ｢浄化の｣ という意味をもつ｡ 前世
において軽い罪を犯した魂たちが天国- 行ける日を待ち､ 懲らしめを受けながら浄化されていく空間も

p urgatorium と記されるようになった. それは正に煉獄の世界である. 煉獄の世界は後になってよりはっ
きりと構成されていき､ ダンテの 『神曲』の煉獄の世界で最高な形で表現されるようになった｡ 修道士
アルベリークスの物語に登場するプルガトーリウム橋は汚れた魂が浄化される場であり､ 文字どおりの
｢浄化の橋｣ である一方､ いつか天国に行ける魂が暫定的に戒めを受けながら浄化されていく煉獄の世

界の萌芽でもある｡ そのため､ (ここでは ｢浄化の橋｣ と訳したが) ｢浄化の橋｣ の意味をもつと同時に､

10



1130 年頃､ イタリアのラーツイオ州にある小さな村に住んでいたアルベリークスという

一人の少年が､ ある日重病に躍り､ 不思議な幻視体験をしたO 彼はその時九歳だった｡ 突

然高熱を出して臨死状態に陥った幼いアルベリークスは､ 9 日経つとふと目を覚まし､ その

重病から完全に回復していた｡ その九日間､ 病む身体から離脱していた彼の魂は聖ペテロ

と二人の天使､ エマヌエルとエロイに案内されて順番に地獄の責め苦､ 地獄と天国との間

における懲らしめの空間と天国の栄光を目の当たりにしたのである｡ アルベ リークスはそ

の後修道士になることを決心し､モンテカッシーノの修道院に入ることになった｡ そして､

幻視体験のことをすべてモンテカッシーノ修道院の修道院長グイ ド- ネに語った｡ しかし､

物語が精確に編集されたのは二十年後の 1127 年から 1137 年の間である｡読み書きができな

かったアルベリークスは事件直後自ら書きとめることはできなかった｡ やがてグイ ド- ネ

修道院長によって起草された彼の幻視体験録は様々な者の手に渡り､ その話に関する信悪

性に欠けた改訂がなされ､ それらが数多く出回った｡ そのため､ 1130 年あたりにアルベ リ

ークスは､ ぺ トルス ･ディア- コヌスの援助を受けながら体験を正確に書きなおすことに

したO それが､ 現在に至る Visio A lberici (『アルベリークスの幻視』) の原写本だとされてい

る19｡作品はアルベリークス本人の書簡の形をとった序文をはじめ､五十節から成っている｡

本研究の対象である死後審判の橋は十七節に登場する｡

その草原/こ立っていB と助 )ら滅拶するク乾夢のノ//d j凍れてぐa のzhllB またo

そのjti ,中lr とT 邑願 い顔の超があったo 善長のあのの虜ぼ済ちかであれ

ぱあ a ほどその膚を磨:易lE ､ 題ヰ1かILr磨ることができたo それ らILlH L ､ 罪

^ の弟がその遜中まで行ぐと､ 膚従弟のようirm < なったo それ らの虜だ罪

e)暑さIrM iデらわ で (W を彦a ごとができずソJ//ir落 ちでL,まい､ I//から上

がa t 再びやlE落 ちてい71-. # 任され て好を彦a 虜材を得るまで府のようir

磨 き魚がれ T 君L歩を安iJ T いPL-のである o # lr その膚の名厳が /触 /

ガと暫ペテロから瀞いた0 20

b. ヨアキム ･デ ｣フローリスの ｢険しい橋｣

アルベリークスより30 年後､ カラブリア出身のヨアキム ･デ ･フローリス (1130 - 1202

｢煉獄の橋｣ の意味ももつと考えられるO 池上俊一はこの橋のことを ｢浄罪の橋｣ として訳している (池

上俊一 『狼男伝説』 朝日新聞社 1992 p.282)0

19 現在モンテカッシーノ修道院の書庫に保管されているもの(C od.Casin.257,pp.7121734)が最古の写本だと

されているD その写本の電子コピーが G izzi,C orrado.IJp onte delcap ello.E lem entidella tradizione islam ica e

della m sione diA lberico nellap oesia diD ante,Ⅰan ierieditore,2008,pp.69 - 92 に転載されている｡

20 visione delM onaco diM ontecassino A lberico diSetteP ati,redatta attorno al1130 con l'aiuto diP ietro D iacono,
a cura diM auro Iguanez,M iscellanea C assinese ll,1932,p.93. 日本語訳はラテン語からの拙訳｡

11



午) の神学概論 p salterium decem coydarum (『十弦のプサルテリウム』) の中にさらなるV isio

(幻視物語) が語られている｡ そこにもアルベリークスの幻視体験物語と同様に死後審判

の橋が登場する｡ しかし､ 『十弦のプサルテリウム』のヴァ- ジョンが実は二種類存在して

おり､ ひとつは 1527 年に遡る初版 21であり､ もう一つは後に K ∬t-Ⅵctor Selge によって編集

された改訂版22である｡ 初版に対し､ 改訂版には地獄の橋の描写が含まれている D e G loria

p aradisi (｢天国の栄光｣) という部分は削除されている｡ 本稿で参考にしたのは､ 初版に掲

載されているものである｡

アルベリークスの物語に対し､ ヨアキムの遍歴詩の主人公は語 り手ではなく､ あの世-

の旅をする ｢ある敬度な人｣ (quondam vir religiosus) である. つまり､ ヨアキム本人の体験

とは伝えられていない｡ その無名の聖職者､ または敬度な人23の地獄遍歴はおよそ六日間か

かり､ 最後の六日目に死霊の橋渡しの場面が登場する｡

/i H G lrなるt ､ 倦櫛 の) 虜# の責め苦を一局に入ったo そこに/まオ〟/三好(cD

ような劇物)､ / ､イエナとク'y フォy d Jいノ㌔ それらを虚 ク顔1ゲa t ､ (bjgli)

.居JtあきれたD 逆の/帝離 jらライオン/t 者メj遂 あ好 4デでいたのであ8 0 着空哲

とバシy スクスのような勧 tゞ oユーt 好い斉をたてT いたo 邑ばやそれ らの

歯仁摩み穿きれるt あきらめた腐厨lEあa ///がB またo ′火zi斗鮮i さか石､ 粛

斉 で汚れた///であっノ㌔ そこir (W の) ノ紛い審河の超滋jカーかっていえ 威多

< の魂が しぶ Lぶその膚を摩ってい71-0 腐諺j凍 < 丁度B のA堀野であっPL-o

膚ちてい<者たち 偉人の魂) lfJ//ir,穿<飲み道真jz,虎｡ Lか L . 僅離 お

いT ) j資財L ､ そL で肉欲iEふIJ ちないようlE腰心ILTっとめた者たちIf 勇者

であっPL_-0 B らカメj篇好を虐1そうとL て凝 L,い虐待=を行い､ 登厨の芳L みlE

犀きれた (f h を題 L て# と虜を潜め虎) 者たち飾 磨a (そこからa

a ) ことができ度 o @ ら増 のようiL=摩 < ‥寿早 < ､ そLZ)二分なa 神- の窟 L

るべとL て影 1ねた顔 Lい膚を磨った. ///の向こうlこt T あ虜て て大きな壁

かあった そL T その壁を膚1 度ところに屠る美 L い桑虜妙､あった 24

ヨアキムの場合もアルベリークスの場合も審判の橋は, 天国に向かった苦難の通過点と

21 Joachim von Fiore,Psalterium decem cordanLm ,Frankfu rt/M ain:M inerv a,1983 (reprintofV enetiis :In aedibus

FrancisciB indon & M aphei,Pasini,1527).

22 G ioacchino da Fiore,IIsalterio a dieci conde, (a cura di K urt-V ictor Selge), C entro internazionale di studi
gioachim iti,V iella,2004.

23 ラテン語の 7eligiosus という言葉は､ 聖職者または敬度な (人) の意味をもつ0

24 第一章脚注(21) 同書｡ 書物にページの番号が刷られていないため､ ここではページ数を示すことはでき
ないO 日本語訳は俗ラテン語からの拙訳｡

12



して登場している｡ つまり､ 地獄にも､ 楽園 ･天国にも相当しない暖味な懲らしめの空間

に位置していて､ これから天国- 向かっていこうとする魂に与えられる ｢試練の場｣ であ

る｡ アルベ リークスの物語では､ そういった魂に与えられる試練は橋渡しにはとどまらな

い｡ 浄化されて橋を渡れた魂たちは､ 次に茨に覆われた大平原を走って捗っていかねばな

らないのである｡ そこで､ 茨に蹟いて転ぶ者は巨竜にまたがった悪魔に容赦なく叩かれ､

さらなる懲らしめを受けつづける｡ そこを無事に出られると､ ようやく楽園にたどりつく

のである｡ アルベ リークスの物語では明らかに説かれているが､ その橋は罪人を直接地獄

- 落とすものではなく､ 責め苦の手段でありながら､ 一方では川に落ちていくそれらを浄

化させるものでもある｡ 善良な魂は清らかであればあるほど速やかに渡っていくが､ 罪人

たちはその橋を渡れるようになるまで硫黄の川に落ち続ける｡ つまりその橋は､ 善悪弁別

を行 うのと同時に罪人の魂に天国を目指すチャンスを与えているのである｡ 後にも述べる

が､ ダンテの 『神曲』地獄編 ･煉獄編に先行する中世イタリア地獄めぐり物語に描かれた

橋の特徴はその点にあるo Visio A lbericiに対し､ ヨアキムの幻視物語では､ 善良な魂の行方

について詳 しく述べられているものの､ 罪人の魂に関しては､ 橋の狭さに妨げられて碕黄

の川に落ちてしまい､ 波に飲み込まれるとしか書かれていない｡ 善悪弁別のはたらきをし

ていることは明らかであるが､ アルベリークスのプルガ トーリウム橋 (pons p uTgatOrium -

浄化の橋または煉獄の橋) のように魂を浄化させる役割も果たしているか否かは不明であ

る｡ 天国- 導く橋を渡るチャンスが与えられているにもかかわらず､ 激しい ｢肉欲｣ のた

めに渡ることのできない魂の群れが次々と硫黄のノ両こ落ちていく｡ それらは生前自制心に

欠けた､ 世俗の娯楽に惹かれて欲望のまま生きた者たちである｡ それらに対し､ 生前にお

いて過酷な修行や禁欲を貫いた者たちの魂は､ (肉欲にさらされていないため) ｢鷲のよう

に｣ 素早く渡れるということになっている｡ 罪に等しい肉欲や賓沢な暮らしと聖に等しい

過酷な修行や禁欲との対立論はヨアキムの説教を貫く一つのテーマでもあり､ 十三世紀か

ら盛んになったフランシスコ会の心霊派 (スピリチュアル) の修道士たちの拠 り所でもあ

った25｡ そういう点から考えれば､ ヨアキムの説教にはローマの教会に象徴された体制に対

する批判の種が含まれていたということが分かる｡ したがって､ 彼の説教や作品に潜在す

るローマ教皇庁にとっての不都合な部分が没後訂正されたり､ 省かれたりしたということ

も推測できる｡

中世イタリアの地獄遍歴譜での橋の存在を､ アルベリークスとヨアキムの生きた時代の

世界観と社会情勢と完全に切 り離して考えることはできない｡ 十一世紀とは､ ヨーロッパ

においてキリス ト･イスラーム両世界の敵対関係の高揚に伴って､ 当時の世界にまつわる

黙示録的なイメージが拡大していった時代でもあるからである｡

流血の戦闘､ 略奪､ 飢健､ 感染病などのような被害を受けた当時の人々は､ それらの災

難をヨハネの黙示録に記された終末到来の兆候と解したのであろう｡ また､ 十二世紀にな

25 ジャック ･ ドリュモー 『恐怖心の歴史』 新評論 1997 pp.373-374.

13



って､ 民衆的異端運動が高まった｡ アルベ リークスとヨアキムの生きた時代は､ 終末思想

の ｢復活｣ を背景に､ 数多の地獄遍歴言等を生み出した幻視体験文学の隆盛に彩られた時期

でもあった｡ そういった地獄めぐり文学の流布とともに鮮明になりつつあった地獄のイコ

ノグラフィーの中で 『アヴェスター』のチンワ ト橋を想起させる死後審判の橋が描かれる

ようになった｡ 善悪の判定を行い､ 究極に狭くなって罪人や異教徒を容赦なく地獄に突き

落とす責苦の手段として用いられた｡

アルベ リークスの物語も勧善教訓を図って書かれた遍歴請の一つであったに過ぎないか

もしれない｡ しかし､ プルガ トーリウム橋の場面を分析すれば､ そこには従来の橋に見ら

れない斬新な特徴が見出せる｡ それは正に､ 橋から滑る魂が永劫の地獄に突き落とされな

いという点にある｡ つまりプルガ トーリウム橋は､ 以前の審判の橋における善悪弁別と試

練のはたらきを保持するものの､最終的には救済を確約する手段になっている｡ すなわち､

チンワト橋をはじめ､ 従来の死後審判の橋の位置と意義を取 り巻く善悪二元論的な世界を

超えた､ 罪の購いの場 ｢煉獄｣ という新たな死後次元で活かされている｡ 換言すればプル

ガ トーリウム橋のオリジナルな特徴は､ 以前の地獄の橋と同様に幅の広狭化を以て魂の判

定を行い続けながら､ 一方死後の世界にまつわる新たな意味をもっているというところに

ある｡

llponte delcapeLlo (髪の橋) サンタ ･マリア ･イン ･ ピア- ノ教会 ロレー ト･アプル

ティーノ (アブルッツオ州) (1429年) 26髪､ 糸などのような細い死後審判の橋にまつわる民間信仰は当時の絵画 ･壁画にも具現化されている｡26 このフレスコ画はアルベリークスの物語におけるプルガトーリウム橋の場面を写

しているものと評されている｡ (G IZZl,C orrado.I/ponte deLcap e//0.Elem entide//a tradizio〝e islam lCa e della m sf



ダンテの 『神曲』には死後審判の橋の トポスは登場しないが､ ダンテの生きた時代に､

つまり『神曲』とほぼ同時代にイタリアに出回った『マホメットの階の物語』D e L iber Scalae

M achom eti27のラテン語版にもシラー トの書き換えであるアジラー ト橋が描かれている｡

本稿ではアルベリークスとヨアキムの幻視物語にとりわけ焦点を当てたが､ 無論ダンテ

の 『神曲』以降にも中世イタリアでは ｢険しい｣ 死後審判の橋の トポスは登場し続けた｡

そのひとつは 『聖フランチェスコの小さき花』にみられるある泥棒の幻視体験物語におけ

る狭くて険しい橋28である｡

後になると､ 宗教的な作品のみならず､ 死後審判の橋のモチーフはジャン ･バッテイス

タ ･バジーレ (1566- 1632 年) の 『ペンタメローネ』(五日物語) の一つの民話にも言及さ

れている29｡

1.8 イタリアにおいて現在まで伝わる死後審判の橋に纏わる儀礼

a. カラブリア州の聖ジャコモ橋の信仰

ヨアキムの出身地でもあるカラブリア州の農耕社会では ｢聖ジャコモの橋｣ (u p ontiliSan

Jacup u) という信仰30が永く保たれてきたO 死者のあの世- の旅にまつわる葬送儀礼の一部

を占めるものである｡ その信仰では､ 死者の魂は ｢髪のような細い｣ 聖ジャコモ橋を渡ら

ねばならないと信 じられている｡ しかし､ 橋の通過儀礼を無事に完了させるには､ 死んだ

27 K t'tab al-M i'噌 つまりマホメットの地獄天国遍歴請の- ヴァージョンであり､ 中世ヨーロッパにお
いて広く出回った｡ 1260 年と 1264 年の間にアルフォンソ 10 世 (賢王) の命令で王延の医師アブラ- ム ･

アルファキムにアラビア語か らカステイ- リア語に翻訳 され､ 後にフランス語(Livre de rEschiele

M achom et)と俗ラテン語(LiberScale M achom eti)の写本も作られた｡

28 14 世紀末の 『聖フランチェスコの小さき花』第 26 章に含まれる説話｡ 聖フランチェスコに出会い､ 改

心して修道士になった一人の泥棒の夢物語である｡ 話はその修道士がある日居眠りに落ちて､ 不思議な

夢を見るということから始まる｡ 彼の魂は一人の天使に案内され､ 地獄 と天国- の旅をするo 火の燃え

盛る狭い炉を出ると､ 細くてすべすべした橋のところ- 連れて行かれる｡ 天使の歩みをなぞって行こう

とするが､ つばさのない修道士はあまりの恐怖で何度も失敗するO 彼は 50 年という時間がたっとようや

く背中に大きな嚢ができて､ 飛びながら橋を渡り､ 天使のもと- たどり着くのである｡

29 "o figlia m ia,quanto m e chiagne l'arm a de la desgrazia toia!tu vale a lo m acello,dove passarra pe lo Ponte de lo

capillo(…)… (｢何と哀れな娘でしょう｡ これを見て私も心が痛むわ｡ あなたはきっと破局に向かい､ あの

髪の橋 (- 一本の髪のような細い橋) を渡るはめになるでしょう(省略)｣ D『ペンタメローネ』の Lo turzo
d 'oflO (｢黄金の株｣) において､ 洞窟の妖精が不運な主人公パルメテッラにかけることばである｡

(B asile,G iovan B .Lo cunto de licunti(a cura diM ichelR ak),G arzanti,M ilano,1995,p.436).

30 聖ジャコモ橋の信仰については､ L om bardiSatriani,LuigiM ..M eligrana,M ariano.IlPonte diS.G iacom o

-L 'ideologia della m orte nella societd 'contadina delsud,Palerm o,Selleri 0,1996､ ppl1611193 を参照にした. し
かし､ そこに載せられている情報は 1979 年に至るまでの調査に基づいたものであり､ 最新の研究報告で

はないことを断っておく｡

15



直後の遺体を少なくとも一昼夜そのまま家に保管しておくことが必要とされている｡ 罪が

多くなければ死者の魂は橋を容易に渡っていける､ そうでなければ罪の重さに妨げられて

渡 りづらくなると考えられてきた｡ 魂による橋の通過は深夜十二時に始まり､ その時遺体

の置かれた部屋からは串Lり音が聞こえてくる｡ その昔は死者が橋を渡っていっていること

を示 している｡ 通夜に集まった人々は全員慎重に耳を澄まし､ 沈黙を守 りながら死者の魂

を送 り出す｡ 遺体を一夜置いておかない場合､ 聖ジャコモ橋の通過儀礼が四十日という購

罪の期間を経てからでなければ行われないと伝えられている31｡ ともかく､ 死者の魂があの

世の ｢入口｣ にある聖ジャコモ橋を渡 りきれないかぎり天国には行けないと思われている

のである｡

葬送儀礼における髪のような細い橋の通過儀礼の要素は､ カラブリア州に限らず､ かつ

てイタリアの他の州にも流布 していたということを裏付ける情報が存在する｡ 聖ジャコモ

橋の信仰以外に､ 髪のような細い死後の橋のモチーフは北東イタリアのフリウリ州の民間

伝承にも見られる32｡ そして､ イタリア中部地方に位置するウンブリア州にあるグッビオ市

では昔､ 臨終を迎えた人のためにある祈祷が唱えられていた｡ そこで臨終の床を囲んだ人

たちは､ 瀕死の状態に陥った者とともに死後の旅を行 うかのように､ ｢墳罪する時が訪れた

/ (中略) イエスキリス トによってかけられた髪より細くて小さい橋を通って行きましょう/

そこには祭壇と十字架があるでしょう/ 潔白な心をもつ私/ 潔白な心をもつのはとても助

けになる/ 神の前で私の罪を告解 しに来た｣ 33 と唱えていた｡

b. (聖ジャコモ橋のヴァリエーションだと考えられる) シチリア島の聖ヤッビクの梯子の

巡礼 :生存期間における滅罪儀礼と来世の救済- の祈願

地域によって､ 通過の対象はやや異なり､ 例えばシチリア島のモディカ町では (橋の代

わりに) 一本の細道(violu diSan Jabbicu)34であり､ また同じシチリア島のヴィットリア町で

3I Lom bardiSatriani,LuigiM ･･M eligrana,M ariano･IIPonte diS･G iacom oIL ･ideologia della m orte nella

societa ､contadina delsud,Palerm o,Selleri0,1996,p.171. ただし､ 情報の原典はLascala,C .Usib nebrinella

zona diM l'leto,tesidilaurea,Facolta dim agistero,U niversita diM essina,a.a 1976-1977である｡

ゆめ
32 "IIpiuntdelsantchiavelivoresiudal ia passa" ｢聖なる髪の橋を渡るのを助けたい｣｡ 『マリアの幻視』(II

sogno diM aria)という民謡の詞の一部であるo (Toschi,Paolo.R aFPYleSaglia distudidiletteraturapopolare,
Firenze,1956,p.62),

33 砧In penitenza siam ridotd//(･･･)pa.sserem pe'n ponticello ch'主piもstreuo d'n'capello//ce l'ha m esso G esもC risto//
C'色1'altare e ilC rocefisso// ce so 10 Colcorbeato// l̀ corbeato と ǹ grande aiuto//avantia D io ce son venuto//a
confessare im ieipeccati"0.0m bardiSatriani,LuigiM .,M eligrana,M ariano.IIP onte diS.G iacom o

IL 'ideologia della m orte nella societa lcontadina delBud,Palerm o,Sellerio,1996､ p.174 を参照｡ ただし､ 原典
は､ M ar inelli,Fran ca.F olklore contadino nella campagna diG ubbio,Gubbio,ed.S.G irolam o,1990,である)0

34 中世ヨーロッパのキリスト教信者たちによって盛んに行われたサンチアゴ･デ･コンポステーラ(Santiago

de Compostela :logo/Santiago はスペイン語ではヤコブの意味) 聖堂- の巡礼とも深く関わっている行事
である｡ 昔シチリア島には､ ローマ､ エルサレムとサンチアゴ･デ･コンポステーラ- の旅程における

16



は釘､ 鈎や茨の刺さった試練の梯子( à scala IiSan 極 ,icu)35だとされているo そのような死後

での痛ましい試練を逃れるために､ (そしてそれと同時に魂の救済を確保するためにも)､

シチリア島のモディカ町では生存期間にその ｢死者の旅｣ を再現する習慣がある｡ 一種の

擬死儀礼である｡ つまり､ 村の集落から一キロくらい離れたところにある聖ジャコモを祭

った教会- の巡礼を､ 尖った石の散らばった険しい (′J､川に沿った) 細道を通 り抜けなが

ら行 う｡ 巡礼者は真っ裸の身体に一枚のシーツを巻いただけの状態でその死後の旅路を象

徴する苦難の小道をのぼっていく｡ 参拝は､ 聖ジャコモの橋の信仰 と同じく深夜十二時に

始まるが､ 儀礼が効果的であるためには参拝を七月二十四日から二十五 日- かけての夜に

行わなければいけないということになっている｡ この習慣は主として地域の信心深い女性

たちによって行われている｡ シチリア島の ilviolu diSan Jabbicu の巡礼儀式はアルベ リーコ

の橋のはたらきと同様に､ 購罪や浄化儀礼を通じての魂の救済を最終目的とする｡

そういった橋渡しの試練に象徴される滅罪と浄化儀礼､ そしてそれによる魂の救済の確

約は､ 後の第二章でさらに詳細に述べるが､ 東洋の仏教と道教の世界でも見られる｡

通過儀礼に纏わる ｢橋｣ (u p onti)と ｢道｣ (ilviolu)のシンボリズムの類似性についてだが､

次の節に簡潔に述べることにする｡

C. ｢橋｣ と ｢道｣ の同義性

『コーラン』での ｢シラー ト｣ という言葉は本来 ｢橋｣ の意味ではなく､ ｢正しい道 ･道

理｣ の意味をもつ｡ しかし､ 伝承集 (ハディース) では､ 復活の日にすべての民が渡らね

ばならない ｢裁判の橋｣ として取 り扱われている｡ そこには実に ｢道｣ と ｢橋｣ との観念

的な類似性を窺 うことができる｡ チンワトに関しても､ 橋 と称されるが､ 河の存在が明ら

かに記されていないため､ ｢橋｣ というよりむしろ ｢道｣ の意味をもつという説がある36 ｡

また､ イスラームのシラー トほど明噺に見極めることはできないが､ イタリア語のp onte､

そしてラテン語のp ons(- 棉)という語に関しても語源的観点からの ｢道｣ と ｢橋｣ を巡る観

停留地が数多くあり､ サンチアゴまでの危険で長い距離の旅に出られない人々のために考えられた現地
における巡礼の縮小されたヴァージョンも少なくなかった｡ ここで述べる ｢サン･ヤッビクの小道｣ も
その一つだと考えられるD 最近シチリア島で行われた聖ジャコモの信仰にまつわる行事について､ 2009

年 8月の記事がある (hq )://ri cerca.repubblica.it "IIculto diS.G iacom o tra zuff e e penitenze"を参照)0

35 Jackob's Ladder としても知られているO 聖書の 『創世記』(28:12)に語られているヤコブが夢に見た天に
届く梯子 (即ち先端が天まで達する階段) のエピソードを原話とする伝説である｡ ヤコブのことをイタ
リア語では､ ｢ジャコッペ｣､ ｢ヤコポ｣､ または ｢ジャコモ｣ ともいうD カラブリア州の聖ジャコモの橋
の信仰とシチリア島の聖ヤピクの梯子･階段の信仰には､ ｢髪のような細い｣ 死後審判の橋のイメージと
ヤコブの梯子の神話との混合が見られる｡ さらに､ シチリア島の信仰では､ 死者の魂が渡るその ｢ヤッ

ビクの細道｣ 或いは ｢ヤピクの階｣ は天の川と同一視されている｡ (L om bardiSatri ani,LuigiM .M eligrana,
M arian O.IIPonte diS G iacom o-L 'ideologia della m orte nella societd 'contadina delBud,Palerm o,Selleri 0,1996
p.176)

36 H allet,Judith P.Ho ver T'vubled Wbiers"‥The M eaning of the Tl'tleP ont'fex,Transaction and Proceedings ofth e

Am erican Philologi calAs sociation,vol.101(1970),pp.2231226 を参照0

17



念的及び意味論的な共通点が想定されている｡ それは､ ラテン語のp ons がインド･ ヨーロ

ッパ語のp dnthah (- 神々- の道) に由来するという見解である｡ そして､ 同じインド. ヨ

ーロッパ語族に属する北欧言語の神話にも神界と地上をつなぐ虹の橋のモチーフが登場す

るo その虹の橋はB IP a t (ビフレス ト) といって ｢ぐらつく道｣ 37 という意味をもつのであ

る｡

確かに橋のことを､ この世とあの世の間に据えられた (後の宗教では地獄を跨ぐように

なった) ある種の通路 ･通過点と考えると､ そういった ｢道｣ と ｢橋｣ との関連性はまっ

たく不自然ではない｡ むしろ本来はこの世とあの世の間にある試練の通路としての意味が

強く､ ｢橋｣ であれ ｢道｣ であれ､ そういった区別はそれほど重要視されていなかったかも

しれない｡ そしてシラー トは､ 『コーラン』において正しい道 ･道理でありながら､ 伝承集

の中では民衆の信者により理解 しやすい具体化された死後審判の橋と示されるようになっ

たと考えられる｡ ｢橋｣､ ｢小道｣､ ｢梯子｣､ ｢船｣ などはいずれも同様なはたらきを果たす､

この世とあの世との媒介物である｡

1.9 ヨーロッパの他の地域における死後の橋に纏わる風俗

前節では､ とりわけイタリアの習慣 と伝統に焦点を当てたが､ 死後の細い橋のイメージ

に纏わる葬送儀礼､ 伝説､ 物語などは､ 無論他のヨーロッパの地域にも存在する｡

例えば､ イギリス北部に住んでいたカ トリック教徒の農耕民の間では十九世紀まである

｢通夜の歌｣ (Lyke-w ake dirg e)が唱えられていたのである38｡ 通夜において沈黙を堅く守るカ

ラブリア州の聖ジャコモ橋の信仰 と異なって､ こちらでは埋葬式に集った女性の泣き屋た

ちは死者に向かってあの世- の旅路を詳細に描いたバラー ド (詳詩) を歌っていた｡ その

評詩は､ 死者があの世で迷 うことなく恒久の到着地にたどり着けるためのまじないのよう

なものだと考えられ､ 歌われていたのである｡ 語られるその旅路には必ず死者が渡らねば

ならない ｢恐ろしき橋｣ B rig o 'D read が登場し､ 死者が前世において貧困の人を助けて､ 必

要な食と水を与えたならその魂は救われるが､ そうでなければ火の燃え盛る地獄に突き落

とされるということになっている39｡

37 ァィスランド語のB lfa-揺れる､と'vst- 道から成る言葉｡B rew er,C obham E .D ictionary Of P hrase and F able,
Tokyo,Sanseid6,p.133､またはH astings,Jam es.Encyclopaedia ofR eligi on and Ethics,vol.2,E din bllrgh,1971,p.
853 を参照｡ .

38 scott,w alter.M l'n skleL'y of the Scottish Border,vol.2,1802.

39 "F rom B rig o tD read when thou m ay posse/E very nightand alle/To P uygatofyjire thou com es atlaste/And Christe
receive thy saule/If everthou gave eitherm ilke ordrink/E ve7y nightand alle/Thejire shallneverm ake thee
shrinke/A nd Christe receive thy saule/B utlf m ilke nordrink thou nevergave neean/E very nightand allen hejifle
shallbum thee to the bw e beean/A nd Chrisle receive ihy saule." ｢恐ろしき橋を渡れた時は､ 最後に煉獄の
(浄化) の火にたどり着くでしょう｡ キリストがあなたの魂を受け入れ賜うように (願う)0 (前世にお

18



そういった死後の世界やあの世における通過儀礼的な橋の存在はその他にも多く挙げら

れる｡ 例えばブルターニュのフォークロアにおけるL e gars L aouik etle B on D ieu (『ルイック

君と善い神様』) という物語にも細い橋の トポスが描かれている40｡ この物語は明らかに寓

話の形をとっている｡ 三人の兄弟の中､ 末っ子のルイックが飢えた一人の老人にパンを与

え､ その老人は恩返しにあの世- 通じる大きな海を渡るのを手伝 う｡ 様々な不思議な光景

を目の当たりにしてから､ ルイックはやがて非常に細くてすべすべした橋のところ- たど

り着く｡ 心の優しい青年はそれを容易に渡って行くことができる｡ すると､ 木の実にあふ

れた森 ( 伝説の歓楽固､ カケ- ンの国) にたどりつき､ 美味しいものを心行くまで食べた

り飲んだりすることができる｡ 生い立ちが貧しかったルイックにとってそれはいうまでも

なく楽園に等しい所であった｡

この物語は純粋な宗教的作品ではないものの､ 当時の修道士たちが記していた地獄 ･天

国の遍歴講とほぼ同様な構造を持っている｡ ルイックが最終的にたどり着くのは聖人の魂

が集 う楽園でもなく天使と神の栄光に包まれた天国でもない｡ しかし､ 善良な魂を有する

彼は審判の橋を無事に渡り､ 楽園に匹敵する幸せで豊かなあの世に入ることができる｡

また､ ロシア語で書かれた古来のテキス トによると､ 昔スラブ民族の間では死者を見送

る際に橋の形をしたビスケットがささげられていたのである｡ その習慣は今日まで伝わり､

現在､ それらのビスケットは魂が天国- 行けるための (天に向かった) 梯子の形になって

いる41｡ 類似の習慣がロシアのボロネジ州にも近年まで行われていた｡ 棺が墓場に運ばれる

と､ 練 り粉でできたほぼ 1 メー トルの高さの梯子がその場に置かれていたのである｡ 地域

によって儀式がやや異なっており､ あるところでは､ 死者が無事昇天できるように､ 葬儀

の日ではなく､ 四旬節末にも当たる没後 40 日目に類似の練り粉でできた梯子が焼かれてい

た｡ または､ 昇天際の日に梯子の形をした細長いパイが教会に運ばれて､ 神父によって貧

しい人々に配られたのである｡ その習慣はまた､ ボロネジ州からチェレミス族にも伝わっ

たのである42｡ そして､ 民間儀礼のみならず､ ロシアの昔話の中でも審判の橋の試練の場面

が見られる｡ その話の流れは概として次のようである｡

いて)Lミルク又は水を誰かに与えたなら､ あなたは焼かれないでしょう. キリス トがあなたの魂を受け入

れ賜 うように｡ しかし､ 必要なミルクか水を誰にも与えていなかったら､ 白骨になるまで焼き焦がれるで

しょう. キリス トがあなたの魂を受け入れ賜うように｣O この詳詩は､ ウォルター ･スコットのスコッ

トランドのバラー ド集にも言及されているが､ 類似のヴァージョンが 1686 年にジョン ･オープリによっ

て既に収録されていたということが知られている｡ バラー ド自体は遥かに古いものだとされており､ 民間

では以前から存在しており､ 永く実施されていたと考えられる｡

40 Luz el,FranGOisM ILegendes c hreiiennes de la B asse Bretagne,Paris,M ai ssoneuve,1881,vol.1,pp･247-248･ ま

た､ B arillari,Sonia.Im m aginidell'A ldild,R om a,M eltem i,pp.63-64 も参照0

4 1 seppilliAn ita･Sacraliぬdell･acqua e sacrilegio deiponti,Palerm o,SelleriO,p.251. また､ z an別CChi C astelli,

M aria.IIpane-univeyISO disim bolie riti,M odena,2000,pp.137-138 も参照D

42 Frazer, Jam es G ･F olk-lore in the O ld 7Testam ent, vol12: Studies in Comp arative R eligion, Legend and Lawt

M acm illan Press,London,1919,p.57.

19



一人老いた王がある美女と結婚したがるが､ 彼のところ- 美女を連れてきた者はすぐに

同意せず､ ある深い穴に渡されている棒若しくは縄の橋を伝って無事に穴を通 り抜けられ

たもののみが女性と結婚できるという｡ 老いた王は大胆な態度で挑戦に応じるが､ 必ず棒

から落ちてしまう｡

プロップが指摘するように43､ 老いた王が挑戦を申し込まれて渡しから落ちるという話に

は､ フレーザーによって論じられている呪力と権力を失った未開社会の信仰における王の

殺害のテーマが反映されている｡ この昔話における橋渡しの要素は､ これまで触れた葬送

儀礼や異郷訪問物語などと違って､ 生者の境界内に移されている｡ しかし､ 棒の形態をと

った審判の橋の働きは､ 死後審判の橋と同様である｡ ただし､ この場合は魂の善と悪では

なく､ 王の超自然的な力の有無が裁きの対象となっている｡

1.10 西洋及び中世ヨーロッパの死後審判の橋の一斉した特質

魂の善悪を弁別する審判の橋のモチーフは､ 主として宗教的或いはある種の教訓的な意

図を持った作品､ 物語や書物に取り扱われている｡ インド･ ヨーロッパの地域においては

多少の差がありながらも､ ゾロアスター教をはじめ､ ユダヤ教､ イスラーム教､ そしてキ

リス ト教に共通するモチーフである｡ それは橋の トポスがそういった宗教以前より存在し

ていた概念であるからだと考えられる｡

この世とあの世､ 人間界と神界､ 生者の国と死者の国との境界に架けられた橋の概念は､

人間の ｢あの世｣ に対する意識の発生に遡るほどの太古の トポスだと思われる｡ シャーマ

ニズムにおける一種の通過儀礼としての橋渡しの試練､臨死､蘇生体験において現れる｢橋｣

はこの世とあの世との境にある暖味な空間に位置するものである｡ ｢生｣ と ｢死｣ の世界の

間に位置するため､ 臨死状態に陥った者たちが蘇る (- 再びこの世に戻る) ときに目の当

たりにし､ 渡るものである｡ 葬送儀礼では､ 無論もはやこの世には戻ってこないはずの死

者の魂が一度わたって行く通過点である｡ しかし､ あの世との仲介物であると同時に､ 試

練的な特質を有するため､ 魂の楽園 ･天国 ･極楽- の到着を妨げる障害物でもある｡ それ

は生者にとっての命がけの試練の場であり､ 死者の場合は腐敗､ 存在意義の混沌と消滅に

突き落とすという最大の危機をもたらす通過点であるからである｡

人間の ｢あの世｣ に対する意識の一つは ｢死｣ というものに対する意識であった｡ そし

て人間は命が宿るあらゆるものの死とそれに次ぐ腐敗の現象を目の当たりにした時に､ 生

成と時間の流れの制限に逆らおうと､ なんらかの形で生と命をあの世にも持続させようと

したのではないかと考えられる｡ ｢死｣ を新たな生命の誕生に欠かせない一つの重要なプロ

43 ウラジーミル･プロップ 『魔法昔話の起源』斉藤君子 (釈) せりか書房 1988 pp.3501351.

20



セスとして受け入れ､ 前古代人と古代人は死者の蘇 りを信じていた｡ 死者は蘇生する時も､

(死んだ時と同様に) この世とあの世をつなぐ ｢橋｣ を再び渡ってきたのである｡

インド･ ヨーロッパにおける死後審判の細い橋が言及される文献を見ると､ その橋が一

方通行的な形態を取っているということに気づく｡ つまり､ チンワト橋をはじめ､ そうい

った類型において殆どの場合は､ 死者があの世- 見送られ､ 一旦橋を無事に渡 りきると､

二度とこの世に帰ることがない｡ ただし､ キリスト教やイスラーム教以前のヨーロッパで

は､ 次章において扱 う東洋の概念にいっそう類似していて､ 現在と違 うように思われてい

たかもしれない｡ 残念ながら文献上､ そして今日まで伝わった民俗儀礼の中ではそれを確

かめることはできない｡

中世イタリアを含むヨーロッパでの死後審判の橋は､ 国それぞれの文化と宗教による多

少の差はあるが､ 善良なものに対しては渡 りやすくなっていて､ 罪人に対しては刃､ 糸､

鎖､ 綱のように細くなるという一貫した特徴を共有する｡ 次章において述べる東洋の世界

におけるあの世の物語文学 (例えば日本の御伽草子や中国の 『西遊記』などに描かれる三

途川､ あるいは奈河を跨ぐ鉄と銀と金の橋) と違って､ インド･ ヨーロッパ圏の死後審判

の橋はイコノグラフィー的に一本の橋のみに象徴されている｡ それは､ 後にも改めて明ら

かにするが､ キリス ト教や仏教などに関係する国おのおのの文化と宗教観の違いによって

生ずる差にすぎないのである｡

21



第二章

東洋における死後審判の橋 :

一 日本と中国における宗教唱導作品と信仰儀礼を中心に-

ヨーロッパの死後審判の橋とは異なった形態を持っているものの､ 東洋においてもほぼ

同様のモチーフが豊富に存在する｡

例えば､ 中国の敦煙十王経画図､ 偽経である 『玉歴至妙伝』､ 章回小説 『西遊記』に描か

れる奈河橋､ 中世日本の (地獄巡 りを取り扱った) 御伽草子に登場する凄まじい地獄の橋

渡しの光景､ 立山､ 白山と当麻寺における橋渡しに纏わる民間儀礼､ 香港､ 台湾､ シンガ

ポールなどの打城 ･破地獄の儀礼に見られる地獄の川奈河を跨ぐ橋､ 或いは極楽に向かう

橋の トポスが挙げられるが､ いずれもこれまで述べてきた死後審判の橋の類型に属するも

のだと考えられる｡ そして､ それらは殆ど十王経と十王信仰と密接な関係にあるものであ

る｡

東洋において正邪を蒔く地獄の世界は､ 無論他の仏典にも説かれているが､ 庶民信仰に

最も浸透した (審判の橋の概念を含む) 死後審判の思想はほぼもっぱら十王信仰､ 閣魔信I

仰や地蔵信仰と明白に関連しているものの中キこ現れている.

東西問わずに出現したこのモチーフを調べた結果､ ヨーロッパにおける審判の橋が伝説

化､ または物語化されているのに対し､ 東洋では死後審判の橋についての文献､ 若しくは

文学的な例は乏しく､ 同様のモチーフが､ (逆修や祖霊の追善の仏事に纏わる) 民間信仰中

に儀礼化した形で近代､ 場合によって現在まで保たれてきたということが認められる｡ 一

方､ ヨーロッパにおける審判の橋の渡しに纏わる生きた民間儀礼の中､ (東洋に比べて近代

化が遥かに先に起こったためか) カラブリア州の農耕社会で実施されてきた聖ジャコモの

橋の信仰を除くと､ 具体的な例が殆ど残存していないと認めざるを得ない｡ (もちろん､ 現

在残存していないからといって､ かつて存在していなかったとは断定できない｡)

これから上記の東洋の世界における死後審判のモチーフがどのように現れているのか､

または表現されているのかについてもう少し詳細に述べていく｡

Ⅰ書物及び文献資料上での地獄の橋の存在

2.1 敦燈十王経画図の奈河橋

22



1920 年代に発見された敦燈文化の膨大な資料の中には､ 中国の疑偽経 『仏説閣羅王受託

経』､ また 『仏説預修十王生七経』の場面を措く画図集 (画巻本) も含まれていた｡ 敦煙発

見の画巻の中でも最も特色のあるものだともされている｡ この系統の画巻本は韓国や日本

でも製作されており､ 日本では久保惣記念美術館所蔵の敦燈画 ｢十王経図巻｣ が有名であ

る｡ その他にフランス国立図書館本 (ぺリオ ･ コレクション) と大英博物館本が挙げられ

る｡ この種の画巻本は伝本が多くあるにも関わらず､ 表現に大きな差はなく､ 年代的にも

どれも近いものばかりである｡

十王経はインドの仏教と無縁に､ 血盆経と同じく中国で製作された疑偽経である｡ 今日

に伝わっているものは､ アジア内陸部､ 西域1か中国かは未だに明確ではないが､ 唐時代の

終わりの頃にまとめられたものである｡ その内容は孟蘭盆経と同様に､ 死霊や祖霊の供養

や追善と密接な関わりのある､ 七七斎や生七斎の儀礼の功徳を説く経典である｡ 単純に言

えば､ 人が没して後､ あの世において十人の王 (裁判官) に善悪を問われ､ 七日ごとに順

番にそれぞれの王庁を訪れ､ 王たちおのおのの審理を受けながら転生できるまでの間あの

世を巡るという､ 最も官僚的で官庁的な死後の世界観が語られている｡ 善良な死者に限る

が､ 審理で問題なければ勿論全王庁の審判を受ける必要がなく､ 早々と転生していくこと

ができる｡

しかし､ 川口が述べるように ｢罪人亡者たちの責めの描写はいかにも中央アジア的｣ 2で

ある｡

1 20 世紀初頭に現在のウイグル自治区の トウルフアン (吐魯番) 盆地で画図付きの十王経のヴァージョン

が発見された｡ 画図に付随する聖歌に限った､ とても断片的な翻訳に過ぎないが､ それは十王経と十王

信仰の東漸のみならず西漸を証明する一つの大きな発見だと看倣 されている｡ Stephen F. Teiser "The
Scrli?ture on the Ten K ings and the M aking of P uTgatOTy in M edieval Chinese B uddhism ", K uroda Institute,
Studiesin E astAs ian B uddhism 9,p.55-57 を参照D トウルフアン語の十王経の断章については､ An ne M arie
von G abain '̀K sitigarba-K ult in Zenlralasien B uchilluslralionen ays den Tud Tan-F unden ", in
lndologen-Tagung:Verhandlungen der Indologischen A rbeitstangung im M us eum 蝕r lndische K unst B erlin 7-9

0 ktober 1971(またはその英訳の=777e P ufgatOfy Of the C hinese U ighursI B ook Illustration frlOm 77ud Tan ", in

M ahayana A rta鮎rA .D .900,Ed.W illiam W atson,1972,pp.25-35)を参照｡

2 川口久雄 ｢立山地獄変と敦煙本十王経画巻｣ 『山岳まんだらの世界』名著出版 1987,p.164.

23



-占｢招 一斗一㌔ -

蔓 責 苛 葦 ､.一-jき. I :耳

せ ､(図1 ) 地獄の河を跨ぐ奈河橋

3図 1 は二番目の王にあたる初江王の場面である｡ 死後二七日に死者は初江王庁に

到着する｡ そこに到るまでには奈河を渡 らねばならない｡ 引路の牛頭馬頭は棒で罪人の亡

者を河に追い落とし､ 早く渡るように責めたり､ 急き立てたりしている｡ その河には橋が

架かっており､ 善良な死者だと思われる一人の女性が渡っているのが見える｡ 現存の全画

巻において､ 橋が描かれているのはこの初江王の場面だけである｡ 初江王の付近に流れる

奈河とそこに架かった橋のイメージは､ 死者の旅路のはじめにあったとされるこの世とあ

の世との境界線を表す川 ･河 (とその上に架かっている橋 ･渡し) の観念に由来するもの

だと考えら

れる｡しかし､ 画巻に見られる奈河橋の要素は本来の 『仏説闇羅王受託経』や 『仏説預

修十生王七経』には一切言及されていないのである

:第二七日過

初江王二七亡人渡奈何 千群商隊

渉江波引路牛頭肩挟棒 催行鬼卒手叉捧

4つまり､ 経典には明白に ｢奈河橋｣ という言葉が記されてないものの､ (以上の引

用文を見て分かるように) それが地獄の一場面として描かれる点から､ 当時民衆的に受け

入れられていたイメージだろうということが覗われる｡ それはまた､ 大衆に向かった絵解

きなどの唱導活動をも通して絵画や口承伝統で保たれてきた要素だとも推測で

きる｡3 パリ本十王図0'e1110t2003) 第二七日初江王図 (パリ国立図書館

)04 ｢俳説預修十王生七経｣ 『大日本続蔵経』国書刊行会 1980 p.409.



2.2 中国､ 台湾､ 韓国の 『玉歴紗伝』に描かれた転生の奈河橋

明時代 (1368- 1644 年) において､ 民間信仰で普及した最も代表的な地獄解説の通俗勧

善書が 『玉歴紗伝』である｡ 『玉歴砂伝』のほかにも 『玉歴砂伝警世』､ 『玉歴至宝砂』､ 『玉

歴宝砂』や 『慈恩玉暦』などという題名の版が流布 した5｡ それは中国の地域に限らず､ 韓

国と台湾にも数多く写本が出回った6｡

｢玉暦｣ とは善悪記録簿の意味であり､､冥界の裁判庁において亡者が前世に行った善良な

行為及び悪行が記録される簿帳のことである｡ 『玉歴砂伝』も十王経と十王信仰､ そして､

祖霊に対する仏事供養や追善のみならず､ 生存者のための逆修行事との密接な関わりをも

つ勧善書である｡ そこにも死後審判の橋の トポスがはっきりと登場する｡ しかし､ この場

合は仏教の輪廻の概念の影響によって､ 審判の役割を果たすとともに､ 転生の橋にもなっ

ている｡ 敦燈の十王経画図における橋が亡者のあの世での旅のはじめにおかれているのに

対し､ 『玉歴紗伝』に描かれる橋は最後である十番目の王庁 (転輪王) のところに位置する

のである｡ つまり､ 死者たちがすべての王の審理を受けてから､ 来世- の転生に向う瞬間

に直面する場面である｡ そこには橋は一本ではなく､ 死者おのおのが十王に定められた結

果として送られる来世のタイプに合わせて､ 金､ 銀､ 玉､ 石､ 木板と奈河という六種類の

橋がかかっている｡ いうまでもなく､ 金の橋は善良な亡霊のための幸運な通過点であり､

奈河橋は悩み途惑 う罪深いものたちが渡らねばならぬ地獄の橋である｡ すなわちここでは

死者の分別査定を行 う審判の橋である上､ 仏教の輪廻にまつわる世界観に適応 した転生の

橋になっているのである｡ 『玉歴砂伝』の図像では六種類すべての橋は描かれていないが､

奈河橋は必ず描き出されている｡ それは (以下の図 2 と図 3 でも見られるように) 飢えた

恐ろしい大蛇や猛狗に満ちた地獄の川 (奈河) に罪人の亡者を突き落とす罰罪の橋として

大概描かれている｡

5 津田瑞穂 (修訂) 『地獄変一中国の冥界説』､ 平河出版社､ 1991､ p.235.

6 明時代の末から清時代 (1616- 1912 年) にかけて多くの写本が製作されはじめたため､ この時代から圧

倒的に流布したものだとされるが､ 原本は南宋時代 (1127- 1279 年) のものだと推測されている｡ 残念

ながら現存していないため､ 実際に確かめることは不可能である｡ (脚注 (5) 前掲書､ p.242)

25



(図 2)

(図 3)『玉歴至宝紗』における奈河橋の場面7 『玉暦至賓砂』におけるもうーつの

奈河橋8(図 4) 李氏朝鮮王朝の 『預修十王生七経』(絵入り本) におけ

る転生の ｢橋筏渡｣ の場面92.3 『弥勘仏説地蔵十王宝巻』に説かれる ｢奈河の橋｣ と



本10が数多く作られた｡ それはさらに敦煙資料の発掘によって明らかになったことである｡

その唐代の変文はまた､ 宋代 (960- 1279 年) から元代 (1271- 1368 年) の間にかけて

変容し､ 琵琶､ 三弦､ 鼓を伴奏に語られる宗教的な物語 (弾詞 ･鼓詞) や ｢宝巻｣ となっ

て､ 明 ･清時代にも受け継がれたのである｡ その宝巻というジャンルに属するものとして､

善人の渡る ｢金橋｣ と罪人が連れていかれる ｢奈河橋｣ が描かれる ｢弥勘仏説地蔵十王宝

巻｣ が挙げられる｡ 経題は弥勘菩薩の説いた地蔵十王宝巻という意味である｡ この経の序

の文によると､ この宝巻は弥勘菩薩の慈悲によって現世の人々に伝えられたものである｡

｢弥勤｣ の原語は m al'tTeya-m al'tn- (- 慈悲) だとされており､ 人々の苦しみの嘆きと同化

し､ 地蔵菩薩と並んで人間に対する最も深い理解と同情を有する仏である11｡

『弥勘仏説地蔵十王宝巻』は､ 弥勘仏が仙童 12に案内されて冥府の十王殿をつぎっぎに巡

り､ 地獄の悲惨な状態を目の当たりにするというあらましである｡

ここにおける審判の橋の場面は､ 敦煙の十王画図とも 『玉歴抄伝』とも違っていて､ 初

江王や､ 転輪王の庁の周辺ではなく､ 第七の泰山王の庁において登場する｡ つまり､ 悪人

が連れて行かれる奈河橋の位置はここでは第七王である泰山王の庁に掌られているのであ

る｡ そして､そこに到るものが皆悪狗と毒蛇に噛みつかれてそれらの餌食になったりして､

前後から牛頭と馬頭に容赦なく叩き打たれたあげく橋から落下し､ 魚や蟹､などに食われて

絶滅するとのことである13｡ しかし､ 生存期間中に法をきっちりと修めて善行を蓄えている

のならば､ 死後においてはそういった罪人と同じような目に遭わず極楽に向かう金橋を渡

っていける､ と世間の人々に呼びかけるような形で唱導文は続いている｡

だが､ 『弥勘仏説地蔵十王宝巻』に含まれているメッセージはそれのみではない｡ この宝

巻には､ 堕獄して苦しむ死霊のための祈願と､ 追善実施を勧告する生者- のメッセージが

見られる｡ 責め苦を受けて泣き叫ぶ罪人の凄まじい光景を実見した弥勤は､ それらの者に

はどうしても救いののぞみはないだろうかと仙童に尋ねる｡ 前章で取り扱うたアルベリー

クスの物語と類似した結構で､ 奈河に堕ちてしまった罪人にも実はある種の救済のチャン

スが与えられるのである｡ ただしそれはポンス ･プルガ トーリウムともまた違っていて､

中国独特の親孝行文化に厳密に根ざした思考と精神の中に現れているともいえよう｡ つま

り､ 罪人であるにもかかわらず､ もしその死者が (多くの場合は､ 目連の母親のような罪

深い女性の死者である) 最も親孝行の息子､ 娘や後南に恵まれていたら､ 念入 りの追善行

事や供養を受けることによって､ 奈河から救い出されて (地蔵菩薩と同一の存在だとも考

10 散文と韻文とをまじえたものであり､ 絵解きの活躍を通して隆盛した民間宗教講唱文学の代表的なジャ

ンルである｡

11 キリス ト教の世界におけるキリス トの存在に等しいものだと考えられる｡

12 あの世の橋の付近に現れる (案内者なる) 童のモチーフは日本霊異記にも見られる (詳しくは第二章脚

注 (60) を参照)0

13 代七殿泰山王案下掌管 奈河橋 若有悪人到此 毒蛇悪狗両速攻春 牛頭馬面前後蔽打 打落橋下被

魚蟹食去 (吉岡義豊 ｢弥勤地蔵十王宝巻｣ 『中国宗教思想史談会報』p.73 より)0

27



えられる) 天童 ･玉女と共に金橋を渡っていけるのである14｡

最後に､ 弥靭菩薩の仏名そのものに注目してもらいたい｡ 弥勧菩薩に古代イランの光を

司る正義 ･友情の神であるミトラ (M ithra) の名が反映しているというのは周知のことであ

る｡ あくまでも筆者の推測に過ぎないが､ そういう点においても､ 中国の仏教と道教に適

合した死後審判の橋､ 『弥勘地蔵十王宝巻』の奈河橋と､ ゾロアスター教のチンワト橋との

ある種の関連性が感 じ取れるのである｡ 『弥勘地蔵十王宝巻』の奈河橋とゾロアスター教と

の直接の関わりを立証するのはもちろん不可能だが､ 弥勘仏説に救済と審判の橋が幾度も

言及されているというのが単に偶然の一致であるとは考えがたい｡

これまで述べてきた奈河を跨ぐ審判の橋は､ 広くなったり狭くなったりするという特徴

を示さない｡ それにも関わらず､ ゾロアスター教の初期の資料におけるチンワト橋との類

似性も指摘できる｡ すなわち､ 『弥勘仏説地蔵十王宝巻』に登場する ｢奈河橋｣ での刑罰と

｢金橋｣ での救済の場面には､ 『アヴェスター』の ｢ヴィ- デーウダー ド｣ に措かれたチン

ワト橋での審判の光景を連想するところがある｡ 善良な魂にはダェ- ナ､ 或いは仙童 ･玉

女が現れて､ 橋を渡らせてそれらを天国 ･極楽- 導いて行く｡ それに対して､ 罪人の魂に

はヴイザルシャという悪魔､ 或いは悪狗や猛獣が出現して､ それ らを橋から地獄- 転落さ

せるのである｡

西洋の世界と同様に東洋においても審判 (とりわけ地獄) の橋の広狭性は､ はじめは強

調されていなかったようである｡ この場合も発祥地は不明であるが､ それは後になってか

ら明らかにされていった特性だと考えられる｡

2.4 『西遊記』の第十回 ｢唐太宗 地獄より還魂る｣ に措かれる ｢奈河橋｣

江戸時代において 『水耕伝』と並んで日本で最も人気を得た中国の章回′J､説15 『西遊記』

の第十回にも金の橋と地獄の奈河橋が精密に描かれている｡ それは､ 唐太宗の入冥諸が挿

入されている章である｡ 唐太宗は判官宋太尉に案内されて､ 地獄を見て回り､ 十八層地獄

や奈河橋や罪人の亡者のあらゆる責め苦を実祝 し､ 最後にこの世に戻った時に地獄で苦し

む死霊のために水陸会を開催することを約束して還魂る｡

少し長くなるが､ 救済､ そして審判と刑罰の橋がそれぞれ言及されている部分を引用す

る｡

14 童子答日 若有孝順男女､ 或喫報嬢恩素三年､ 零十月､ 或喫血盆素三年､ 或持長賓超薦陰霊 (中略) 童
男童女迎接上岸送往金橋而過也 (同上p.75).

15 宋代をピークに流行した中国の口語小説O 元来語 り物として (読み書きのできない聴衆のために) 絵解

きや語り手によって講談されていたものである｡ 講談が記され､ 印刷術の発達にしたがって､ 読み物と

して出版されるようになったが､ その際語 りの一国分の読み物として ｢第一回｣､ ｢第二回｣ などと区分

された｡ 『西遊記』もそもそも口承文学と深い関わりのある作品だったということが分かる｡

28



卿許ぼ､ か′ねらにた ちあがa ように声をかげ, 度虜になっT , 太宗 を粛坤L ､

金の膚を慶 クます0 度 クおまえところで､ 太宗ば､ その虎にあa j好の膚をG iE L,

ま L,虎o その膚の1 を､ ,脚 虚の^ びと､ 公軌己大一色人びとb･tl. やぼ ク# 仁虎

著され て潜って一ガ タまf To ∠ごろが. 劇 /のほうir あa 膚 でif ､ 朗 が ビュ ー ビュ

ー姥 < わ､ 虚だらiJ の皮膚がとうとうt 盛れa わ､ 好き呼ぶ声i dj超克をいね と

いったあ クきまo そこで太宗､ たずねますlE ､

｢あれば､ なんという名の腐カ〕?J

すa a t ､ *'U官ば､

/う壁T , あれzP場棚 という雛 のでF o 虜=界にご据 置にZJ クまLたら､ ぜひと

あ産.l=おつたえ < 71-1､きL lo あの膚の千一t きえら-

潜,替える秀彦こ

顔密度a道路 ｢中解ノ

膚の長さ嫁数署/J a 邑腐わダilかiニー/々 o

そのノ有き百二々IJ a あ深さぼデフ啓た ク

i lE 手を# < る4静子/j <
さら

T lE^ を虜 う農産あク
か せ

1財産を身lr まt い

森野の廃好をi a

_見よ 膚の辺唐a 禅将のm 暴.をa 着,

好の内なるグッ虜 ｢つみぴt ) の夏に紺 を ｢中# )
あばずれおんな

崖崩▲l=@ a ば不孝をクL,摩産腐

彪好t顔務の争って鎗らクILT圧せ
じ ごく

永Ji に,4U p7t=塵ち て上野a こと/T i

そこてう辞を一首二一

時に屠神の鉾 < をノ野<

_虚水のよ酪癖ぼ虜~き,万二丈■

頒 t ,鮒 おク

L,< 奈押# を守a J 16

これまで取 り扱 ってきた橋に対 し､ ここでは金 と銀 と奈河の三つの橋の種頬が見 られ る｡

一つは救済 ･蘇生を約 された唐太宗が判官 とともに渡って行 く金の橋であ り､ もう一つは

前世において忠実で賢良であった者たちが通過する銀の橋であ り､ そ して最後に罪人が連

れて行かれる細 くて恐怖に満 ちた奈河橋である｡ 罪深い者たちは ｢悪怪｣ に満 ち溢れた､ ｢出

16 中野美代子 (釈) 『西遊記』(-) 岩波書店 2005 pp.396-398.

29



路｣ のない奈河に何の救いもなく墜落することになっている (この場合は前世勇 ･姑を敬

わなかった女性たちである)0

そういったあの世 (或いは地獄) における三つの審判の橋のパターンは後ほど述べる中

世日本の (十王経と十王信仰に関わった) 御伽草子にも同様な形態をもって存在する｡ た

だし､ 『西遊記』が日本に紹介された頃に日本には三途の川に架かった金 ･銀 ･鉄の三つの

橋の トポスは既に形成されていて定着していたと充分考えられる｡

一方､ 狭くて長い奈河橋のイメージは､ (日本の御伽草子に措かれた審判の橋に比べて)

刃のように細長くてダイティ峰からアルブルズ山まで伸びるチンワト橋や､ 底知れない深

い地獄を跨ぐシラー トに一層類似 しているようにも思える｡

2.5 日本の極楽橋と地獄の橋 :死後審判の橋の問題

日本におけるこの世とあの世､人間界と神界をつなぐ神秘的な橋のイメージは『古事記』

と 『日本書紀』に登場する天浮橋をはじめ､ 実に長い歴史を誇る17｡ 人間界と神界との虹の

橋のイメージは日本のみならず､ アメリカ先住民､ ポリネシア､ スカンディナヴィアの神

話18などにも見られるこ『聖書』の ｢創世記｣ (28,10- 13) に登場する天に伸びるヤコブの梯

子も同様の類型に属する｡

日本の場合は仏教の到来と神仏習合に連れて､ 阿弥陀如来の極楽に向かって架けられた

救済の橋の観念が､ 既存の神界- の橋のイメジャリーに容易に併置されるようになった｡

『往生要集』に言及されている ｢七宝の階｣ 19はその一つである｡

ただし､ 神界のみがあの世ではない｡ もう一つの異界である死後の世界に向かうエスカ

トロジーの橋の トポスも実に古くから措かれている｡ それは､ 『日本霊異記』の説話20に出

現する｡ しかし､ いずれの場合もその死界に存在する橋は前世において賢良で敬度であっ

た者たちのみが渡っていけるものとして存在していた｡

(民間口承上での歴史的存在は確かめることは不可能だが) ヨーロッパの死後審判の橋に

類似した試練的及び処罰的な側面を持つ橋が資料上で顕然と登場するようになるのは､ 平

安末期から鎌倉初期にかけて日本でも広まった十王経と十王信仰に密接に関わった蘇生帯

17 天浮橋のみならず､ 本土のいくつかの風土記にもこの世と天界をつなぐ伝説の橋が言及されている｡ 播
磨風土記の八十橋と丹後風土記の天橋立を例として挙げられる｡

18 地上と神界を繋ぐB IP o"st という虹の橋.

19 ｢行者蓮の台より下りて五体を地に投げ､ 頭面に敬礼したてまつる｡ 即ち菩薩に従ひて､ 漸く仏の所に
至り､ 七宝の階に脆いて万徳の尊容をみたてまつる｡｣ (源信 『往生要集』(上) (石田瑞麿 (訳注)) 岩

波文庫 pp.94-95 より引用)0

20 ｢他田舎人蝦夷､冥界に至る｣ とその続きである｢蝦夷､法華経を写せる功徳により､冥界より生還す｣

という説話に ｢生｣ の世界と｢死｣ の世界の間に存在する橋が措かれている｡ (『日本霊異記』(下) (中

田祝夫 (訳注)) 講談社学術文庫 pp152-158 を参照)0

30



や､ 地獄巡りの御伽草子が語られるようになってからである｡ それらはいうまでもなく単

なる御伽噺としてではなく､ 絵解き師によって説かれていた蔓茶羅､ 地獄 ･極楽絵図とと

もに唱導活動に活かされていたものである｡

2.6 日本の御伽草子に措かれる凄まじい地獄の橋の光景

13 世紀の鎌倉時代において､ 十王経と十王信仰は日本にも圧倒的に普及し出した｡ 中国

で成立した 『預修十王経』が平安末期に日本にもたらされた一方､ 本土でも平安末期から

鎌倉初期にかけて独自の十王経が (中国由来のものと並立して) 作られたのである｡ それ

は､ 『地蔵十王経』のことである｡ どちらの経典も人間の死後七日から行われる十王の審判

を順次措くものである｡ しかし､ 本井21は､ それぞれの教典が説こうとしているものが若干

異なっていると指摘する｡ それは､ 『預修十王経』が経典名にもみられる ｢預修｣ つまり (没

後十王の厳苦の審理を免れるための) 生存期間における ｢逆修｣ の実施を勧めているのに

対し､ 日本の 『地蔵十王経』は冥途で苦を受ける有様を説くことによって､ 裟婆の ｢根鈍

障重｣ の生存者に亡くなった肉親の追善を進めることを主眼としているというのである｡

すなわち､ 『地蔵十王経』には先述の ｢弥勘仏説地蔵十王宝巻｣ との接点が見られるのであ

る｡ それはまた､ イタリア南部の死者のために行われる聖ジャコモの橋の信仰と､ 生存期

間中に行われる聖ヤッビクの階段 ･梯子の巡礼との差にも類似している｡ しかし､ 対象が

異なっているとしても､ 死者のためであれ､ 生存者のためであれ､ それらの行事と祈願の

最大目的はいずれにしても死後の世界における魂の救済の確約である0

本章で言及する御伽草子では､ 三途川の場面における細い鉄の橋の存在はすべてに明確

に描かれている｡ しかし､ 中国の十王経と日本の地蔵十王経22の本文を参照すると､ そこに

は地獄の橋の トポスについては- 切言及されていない｡ したがって､ 死後審判の思想とそ

のイメジャリーにおいては十王経との密接な関わりが認められる一方､ 三途川め地獄の瀬

に架かった細い橋渡しの試練のモチーフは､ ｢十王経｣ の原文そのものより､ 以前から根ざ

していた土着の庶民信仰と習俗にむしろ由来するものだと考えた方が正しい｡

以下に簡単に述べる御伽草子に登場する地獄の橋の場面は最も説得力のある凄まじい､

地獄草子などの光景がそのまま文字に転換されたかのような､ ヴィヴィッドな色彩で描か

れている｡ やや冗長になりかねないが､ 橋渡しに関する部分を抜粋し､ 引用することにし

た｡

21 本井牧子 ｢十王経とその享受 (上) - 逆修･追善仏事における唱導を中心に- ｣『国語国文』第 6 号 pp.30-31.

22 『新纂大日本続蔵経』第- 巻の ｢地蔵菩薩発心因縁十王経｣ の文を参照して述べた｡

31



『長宝寺よみが- りの草祇』 23

闇魔大王に招請 された長宝寺の慶心尼は､ 永享 11年 (1439 年) 6 月 6 日に臨死に陥って

不動明王の案内で閣魔の城を訪れる｡ その次に闇魔大王本人に案内されて様々な地獄の有

様を目の当た りにする｡ 地獄の責め苦の詳細な描写は閤魔による長説法の形を取っている｡

最後に大王は婆婆の人々に逆修を勧めるようにと慶心尼に告げ､ 彼女をこの世に送 り帰 し

て蘇生 させる｡ 尼僧のあの世での旅は三 日間かかったのである｡

以下の橋渡 しの場面は､ 物語の前半に含まれてお り､ 慶JLl尼が不動明王 とともに死出の

山を乗 り越えてから広がる三途川の光景である｡

Jjf､ 屠 L き畑 あ クo rこれこそ三途のオ舶 J とT ､ 屈せ静ひ庶ふo 屠れば二度

金= 静 ･虜の虜三つあ クo _着金の膚を拭 必たち紺 ク鮎 o あまクlE肯 き̂ lf ､

M の膚あ御慶ク鮎 鹿とm LZ)膚をば善人彦 ク穿なクO .青倉の膚のT lEぼ, 顔を

a 題華野jJ虎ク o 皮邑# JeJlr , 美 L <虜.i 鮎 o 戯 j吸着を月jz,拭 顔の膚一つ

有 ク､ ノ好き金紛 クo 戯卒どあ, 罪人を責めつけT ､ 優 れ磨れ/ t 斉玖 # 々/I

夢む つ′余クl=虜 <斉められ T , 金虜を顔ら/I/t すこわば .虐めたまらダミ.居に虜 ク

つき､ 磨らえ′とすれば1. 膚のI に､ 膨 L <腰 - T ､ 適 ク虜ふo 虜 らで､ 膚 l=虜

クつき､ 仰帰 に/J 夕顔ふ碓 戯妹の家lこ題 のかか タカa がか< なクo 罪人屠れ

ばこノ//の5 荒れ冴 ク､顔の高さ三+ 叉~ばか ク立 ち上 クおっa 者､ 千万~の雷の勿 L o
I

ノ貯顔色身に顔Iiダミ,igtろL,き､ なかなか申す邑摩かなクo その皮層cf クス密 の秀

虜~<⊥見え 腰｢/貨ノ野ク屠 ( H .庁の勿 L o D をノ好きつれ､ 罪人落 ち妨呑まむと､ のた

れ1 8 線 穿- ん方を L,0 24

金鎖の存在を除けば､ 『長宝寺よみが- りの草子』における三途川の渡 しの場面は 『地蔵

十王経』に基づ く 『十王賛嘆抄』 25に登場する三途川における ｢上 ･ 中 ･下｣ の渡 しの光景

26に非常に似ているとい うことが認 められる｡ つま り､ 本章で取上げた三つの御伽草子の中

23 同じ内容の仮名草子で 『平野よみが- りの草紙』の題としても知られている｡
御伽草子の主人公である長宝寺 (現在大阪の平野地区に位置していた) の慶心尼によって第一人称で語
られた話である｡ 物語の事実性と信憩性をいかにも裏付けるような情報として冒頭に慶心尼の冥界下り
が始まった日付が精密に記されている (永享 11年 6月 6 日､ つまり1439年 6 月 6 日)｡ しかし､ この物

語の現存の最古本は 1513年に遡るものであり､尼僧の弟子政恵によって写されたとされているのである｡
奥書によれば当時慶心尼の自筆の原本が存在していたようだが､ 現在には伝わっておらず､ それと現存
本との関係も未だに不明である｡

24 ｢長宝寺よみが- りの草子｣『室町物語草子集』(『新編日本古典文学全集』63) 小学館 2002 p.421-22.

25 千葉乗隆 『真宗史料集成』第 5巻 談義本 思文閣出版 1979.

26 ｢二七日､ 初江王､ 本地釈迦如来ニテ在マス｡ 彼ノ王- 詣ル道二一大河有｡ 是ヲ三途河卜名付､ 此ノ河ノ
広サ四十由旬也｡ 実二奈河卜云ヲ､ 此河二三ノ渡り有ル故二､ 三途河卜名付ル也｡ 上二有渡ヲハ浅水の瀬ト

32



では､ 『長宝寺 よみが- りの草子』が最 も 『地蔵十王経』や 『十王賛嘆抄』における三途川

の光景を忠実になぞっているのである｡

『もくれんのさうし』 27 (天理図書館蔵) (享禄四年 (1531年))

中国で栄 えた 目連救母伝説 は平安 中期か ら後期 にかけて伝来 し､ 最 も日本的 ともいえる

新たな特徴 を有 しなが ら､ 日本でも広まった｡

没後堕獄 した母親 を救いに地獄 に下 りた 目連尊者は (『長宝寺のよみが- り』の慶心尼の

如 く) 死出の山を通 り過 ぎてか らす ぐ､ 死後の世界 に流れ る大河 を渡 る金 と銀 と銅 の橋の

ところ- た どり着 くO 三番 目の銅 の橋だが､ 『長宝寺』の鉄の鎖 とは違 っていて､ もともと

細々 と吊るされているのではな く､ 悪人が渡 る際に限って ｢い とのごとく｣ 細 くなって､

中心か ら千切れて彼 らを大蛇の泳 ぐ河 に突 き落 とすのである｡ ここでは既 に橋 の審判 と断

罪の働 きを表象す る広狭性が見 られ る｡

ノア､ 三つと丁､如)あク､ こi '二人/t うの､ 三つIf L,をわたせ ク

かみの, こかカの､ If L,li ､ i,よふっ､ ぱさつの､ わた ク鮎 , 中の､ L ろかね

の､ ぼLをif ､ ぜズ/iE A ′の､ わたる/J ク

きL あ､ ひろき､ IfL,なれとあ,あ <ノ八のわたa ゆ- iLTや,わt.= a lr L j1-かひT ､

いとのことぐ､ ほぞ < なクで､ 中よク､ きれ で, おつるとき､ H の L や､ あ ク､

かれかゑ L,きt ､ すBを ク 0 28

名ク｡ 此瀬浅クシテ水膝ヲ不過､ 罪浅者ノミ渡ル也｡ 中二有漢ヲハ橋渡 卜云｡ 此渡ノ金銀七宝の稀有､ 唯
善人ノミ渡ル也｡ 下二有渡ヲ- 強深ノ瀬 卜名､ 此渡ハ悪人ノミ渡也｡ 流レ早キ事､ 矢ヲ射ルカ如シ｡ 浪荒ク

シテ罪人ノ五体ヲ打砕ク事､微塵ノ如シ｡ (省略) 罪人水ノ底二沈マントスレバ､ 蛇口ヲ開イテ呑マントス｡｣

(同上､ p.243 より)｡

27 この御伽草子の最古の現存写本は 1531年のものとされており､ 目連救母伝説に属する､ 堕獄した母親を

救出するために冥途を巡る目連の話を取り扱った御伽草子である｡ 目連の冥途下りに纏わる伝説は大変

古くから存在し､ 日本では平安中期から普及していたそうである｡ 日本における目連救母伝説は概して

二種類に分かれる (そのいずれも中国由来のものであるが)｡ 一つは 『孟蘭盆経』に基づくヴァージョン

であり､ 目連が餓鬼道に陥った母親を救い出すという筋である｡ もう一つは中国の偽経 『自適救母経』
の内容に基づいたものであり､ 目連が無間地獄から母親を救出するという話の涜れであるO『目連救母経』

に基づくものは 14 世紀後半より日本に渡来したと考えられている｡ この御伽草子はこの二番目のグルー

プに属するものである｡ それ以前､ 『三国伝記』巻九に収められた ｢目連尊者救母事｣ という説話も目連

の地獄下り伝説を取り扱っている｡ しかし､ 従来のヴァージョンに比して､ この御伽草子には新たな要
素が三つ取り入れられている｡ 一つは目連の死である｡ つまり､以前の中国俗文学の系統の作品と違い､

冥界下りを行うために目連が一旦死ななければならないという設定になっているO もう一つは､ 目連の
らぼく

母親の性格であり､ 日本の御伽草子では､ 完全な悪女ではなく､ 彼女の唯一の罪は息子の羅朴 (目連)

を溺愛したということにある｡ 最後に､ 従采の目連伝説では見られなかった､ 三途川に架った審判の橋
のモチーフの存在である｡

日中における目連伝説に関する先行研究は少なくはない｡ しかし､ 本論文ではとりわけ地獄の橋に焦点
を当てているため､ 詳しい論説は省略する｡

28 『室町時代物語大成』第十三巻 角川書店 1985 p.159.

33



『天狗の内裏』(倍多純一氏蔵) 2,

江戸中期に遡る信多純一蔵の 『天狗の内裏』は段に分かれているため､ 古浄瑠璃

として語 られていたと考えられる｡ 他の先行のヴァージョンに比べて､ 信多純一蔵

本の特徴は､ 義経の地獄めぐりの描写が冗長であるとい う点にある｡ 内容的には従

来のものとは大きな違いがないものの､ 本論で最も注目したい地獄の審判の橋のモ

チーフが､ この写本に限ってはっきりと描かれている｡ 『長宝寺よみが- りの草子』

と 『もくれんのさうし』と同様に､ この御伽草子においても橋は異界訪問評の始ま

り (第五段) の場面に登場 している｡ 神通力を持つ大天狗の歓待を受けて､ 案内さ

れる義経が地獄を見に入ろうとするところに現れる｡

まず＼あまたの雌 の首席を､ 一つ一つノ屠珍なさせ申きんt T ､ 急きノ紛- ば産 め

/T < ､ _三途ノ//を教穿有ク L やば経てば､ 三遷ソ//を是をいふ､ 政の# G にT ば､

三芳tf-///t 申改､ 此///原に虜鮎

< E &n>

三芳///と申せL,ば､ 1 の厳 T の嵐 中の瀞と申丁, 三つの虜所有に併T ､ 三

芳///t ぼ申遜o

(# ㈲ 中の瀞と銃 厚さu 寸､ dw-/i 寸の膚の､ 窟さばu + _三T . 金の膚をjW IJ

らあげB ､ 善人の題a 摩ぼ､ 広溜tなる､ 腰凌ぐ､ とお クj紛ひiJ a

超人のとお8 摩ぼ､ 表徴 GL-ク潜ぽそぐ､ やっれぼて､ @ /I,へきゃ2'､ あらきjz,ii

むきA ′やな､男人とあ､膚の富士とどきっで､ r# を身′ナT jl一乙ぺ紛- ､お71-す楓

ととクビク､ なげきかなL,む有きまぼ､ 5 ああT ら虎綱 舶 0 30

『天狗の内裏』における審判の橋の場面だが､ 先述の二つの御伽草子と異なっていて､ ｢中

の瀬｣ のみに具体的な橋が架かっている｡ そして､ その中の瀬の橋の位置は､『地蔵十王経』

や 『長宝寺よみが- りの草子』における､ 尊い者たちが渡る ｢金橋｣ の位置 と一致する｡

義経のような ｢善人｣ が渡ると､ 広々とした黄金の橋になる｡ しかし､ それ と同時に悪人

が通ろうとすると ｢髪筋｣ より細くなってそれ らを容赦なく突き落とす とい う審判的或いI

は懲罰的な反面を顕示 している｡ すなわち､ 三途川における渡 しの審判は､ これまで見て

29 『天狗の内裏』自体は室町時代末期に遡る物語だと考えられている｡ 源義経の若年時 (牛若丸､御曹子)

に纏わる鞍馬山中修業伝説に属する御曹子作品の一つである｡ 主として地獄巡 りのテーマが取り扱われ

ているため､ 修業伝説に属するとともに､ 一種の異郷訪問評でもある｡ 『天狗の内裏』の現存写本の中で

は四つのタイプがある:慶心義塾図書館蔵古写本､守屋孝蔵奈良絵本､赤木文庫蔵写本と信多純一本 (『天
狗の内裏』十一段写本)O それら全て御曹子を主人公とする地獄遍歴帝であるが､ 写本の内容に異同があ

るO しかし､ 最新 (江戸中期) の信多純一蔵本のみにおいて審判の橋の場面が描出されている.

30 『室町時代物語大成』第九巻 角川書店 1981 p.609.

34



きた三つの種類 ･類型に分かれておらず､ インドヨーロッパ圏で普及した ｢チンワト｣ 型

の橋にむしろ類似しているように思われる｡

一本の橋に現れているそうした両義性 (つまり一本の橋をもって果たされる救済と刑罰

の働き) は､ 後に述べる橋渡しに纏わる東洋及び日本の儀礼にもまさしく実見することが

できる｡

35



(図 5) 熊野観心十

界図(岡山､ 武久家蔵)

3 1(図 7) 六道絵

(兵庫､ 極楽寺蔵) 33 36(図 6) 熊野観心

十界図(京都､ 六道珍皇寺



Ⅱ 民間儀礼で見られる地獄と極楽- の橋

2.7 日本におけるあの世- の橋渡しの行事

本章の冒頭においてもすでに言及したように､ ヨーロッパに比べて､ アジアでは地獄 ･

極楽の橋に纏わる民間儀礼が､ 廃れつつでありながらも､ 未だに行われているところがあ

る｡ もちろん近代化の影響によって廃止されてしまったものも少なくない｡

日本では､ 修験道と仏教が従来の神界に架った橋のイメージと融合した結果､ 擬死再生

儀礼と逆修行事に携わる立山の布橋､ 花祭 りの白山行事における無明の橋や､ 当麻寺の二

十五菩薩の来迎法会の極楽橋の形成が見られる｡ 一方､ 中国における同様の橋のモチーフ

は､ 日本とやや異なり､ 主として葬送儀礼や祖先の追善行事に現れている｡ ただし､ 人間

の生死とあの世- の旅における欠かせない媒介物としての橋そのものの象徴的な働きだけ

には一切変わりがない｡

これから日本そして中国における死後 (審判) の橋に関わる民間儀礼をいくつか詳細に

述べる｡

a. 立山蔓茶羅の潅頂法会

芦瞬寺宝泉坊旧本蔵本 『立山縁起』における布橋潅頂法会を表する文

近年福江充氏によって発見された芦瞬寺宝泉坊旧蔵本 『立山縁起』の本文中にも､ 善人

に対して黄金の渡しであると同時に､ 悪人に対して ｢笹蟹の糸｣ のようになる立山Oj布橋

の有様が述べられている｡

jf､ 屠二g /I, 膨 豊の慶費ま ク産着在二三㌧夢y 長題~一千三5 /i G jW のB

席符節来迎の膚の_上 h m 彦L 善人の紗 ､金言好 虜:# 棚 の膚
なり

と成 塵雲量罪人/､度の膚緒 の.糸のごt ( lEB - 段 幕の度量/､ # 顔選の

虜のごと L ,0 35

そこには明治時代まで立山で実施されていた布橋大潅頂法会という橋渡しの儀礼が説か

れているのである｡

立山の入峯が禁じられていた女性の参加者の行列は､ 秋の彼岸に､ 人間界のボーダーを

象徴する闇魔堂から布橋を通じて､ 天界 (若 しくは脱衣姥が位置する地獄の入 り口) を象

徴する姥堂まで敷かれていた細長い白の引き布の上を往復して､ 擬死再生儀式の形を取っ

た滅罪浄化儀礼を行っていた｡ この世とあの世､現世と死後の世界の間に位置する布橋も､

35 福江充 ｢立山略縁起 と立山蔓茶羅一寺宝芦瞬泉坊旧蔵本『立山縁起』の紹介と考察- ｣『国文学 解釈 と鑑賞』

第 63巻 12 号 1998 p.148.

37



修行者の罪の有無 ･軽重によって､ ｢金 ･銀 ･瑠璃の阿弥陀如来迎の｣ 橋になったりし､ ま

たは ｢笹蟹の糸｣ のように細く見えたりするのであった｡ つまり､ 罪人に対 してはくもの

糸のように細くなって､ 無事にあの世- 行かせない､ 成仏させない (或いは地獄- 突き落

とす) 審判の橋である｡

同様な場面が来迎寺蔵の ｢立山蔓陀羅｣ にも撤密に措かれている (図 9)0

(図9 ) (立山垂茶羅) 芦峡寺の布橋潅頂法会が描かれている部分36本章で

は文献と伝承儀式を個別に取 り扱ってきたが､ 伝承行事 とそれを記す､ 或いは投影する文献や図像はいう

までもなく密接に関係 している｡ それは､ 絵解き師によって説明される立山地獄案内の蔓茶羅や縁起物語

の内容が民衆信仰 と相関関係の伝統行事に常に深く関わっ

ているからである｡ すなわち､ 実際に大権頂法会に参加できなかった信者たちは立山蔓陀羅の内容を聴聞 しながら､ 絵解き師の語 りとともにその擬死再生 ･魂の浄化

儀礼の旅を精神的に行っていたのである｡ しかし､ 明治の廃仏穀釈運動によって姥堂､ 閤魔堂と布橋が破壊 されるとともに､ 江



細く伸びる ｢白道｣､ いわゆる二河白道のモチーフを連想させる｡ 二河白道の誓境が登場す

るのは善導 (613- 681年) の 『観無量寿経疏』においてである38｡ 誓愉は､ 大略､ 次のよう

である｡ ある人は､ 西 (にあるあの世) に向かって幅百歩ほどの火と水の二つの大河を目

の当たりにする｡ 南側に火の大河があり､ 北側には水の大河が果てしなく広がっている｡

それらの深さも底知らないものである. この二つの河の真ん中には白い道が一本細く伸び

ている｡ 幅は僅か四､ 五寸である｡ その道は絶え間なく水の河の激しい波に濡らされてい

ると同時に､ 火の河の炎に焼かれている｡ さらに､ その人はうしろ (東にある婆婆の世界)

から盗賊の群れと猛獣に追われている｡ もはや逃げ場はなく､ その白い道のみを頼 りに一

心に念仏を唱えながら直ちに西岸に向かっていくしかないのである｡

ここで､ 前章の八節において取り扱った ｢道｣ 或いは ｢道理｣ と ｢橋｣ との同義牲の問

題との新たな関連性が見出せる｡古代インドの『リグ･ヴェ- ダ』に頻繁に言及される｢神々

- の道｣ は先祖たちが去り通った ｢太古の道｣ 39でもあり､ 『ウパニシャッド』においては

｢焚を知る｣ 賢者たちのみが見出せる天界に達する､ そして不死 (或いは解脱) - 導く比

聡的な ｢道｣ となっている｡ 『ウパニシャッド』で説かれている解脱の称をもった業と業か

らの救いの道は､ 二河白道の撃峰では阿弥陀の本願に一心不乱に向かって祈る者たちのみ

が通っていくその蜘妹の糸のような細長い道である｡

以上の文を読むと､ 二河白道の トポスも､ これまで取り扱って分析してきた死後審判の

橋と同様の構造を持っているということに気づく｡ その細くて白い道は､ 信心深い､ 善良

なもののために敷かれた極楽- のみちしるべである一方､ 重罪人や不信者の眼前では雲散

霧消してしまい､ 彼らを火と水の地獄に追い込むのである｡ それは､ 仏教と全く異なった

キリス ト教の地獄の風景の中にも存在する､ (前章において言及した) ヨアキム ･デ ･ フロ

ーリスの幻視体験物語に登場する天国に向かう険しい橋や､ 『聖パ トリックの煉獄諦』にお

ける信心深い者 しか渡れない地獄の橋などに似た構造を有し､ 同様の働きを果たしている

のである｡ 橋渡しの形態を取った､ 生存期間中に営むこの滅罪浄化儀礼はまた､ イタリア

シチリア島の聖ヤッビクの梯子 'a scala ìSan lap icu の巡礼とのほぼ同様な構造と (擬死再

生の再現としての) 意義､ そして死後における救済 (- 昇天､ 成仏､ー極楽往生) - の渇翌

を表現するものとしての最終目的を持っている｡ つまり､ 国それぞれの宗教 ･文化 ･風習

における差異によって生じる表現形式上の隔たりは当然存在するのではあるが､ 審判の橋

のモチーフとそれに纏わる儀式の本質は世界のあらゆる地域で一致しているということが

認められる｡

38 ｢二河白道愉｣ は 『観無量寿経疏』巻第四 ｢散善義｣ において説かれている (｢観経散善義｣『大唐善導

和尚集』浄土宗宗務所 1930 を参照｡ 書物にページの番号が刷られていないため､ ページ数を示すこと

はできない)｡

39 辻直四郎 (釈) 『ウパニシャッド』講談社 1990 p.231.

39



(図 10) 二河白道図 (兵庫 ･香雪

美術館蔵) 40ち. 白山行事の ｢無明の橋｣ここで言及する ｢白山｣ は､ 岐阜

県と石川県の間に讐える､ 富士山と立山に並んで古くから浄土入 りと地獄信仰の対象であ

った白山のことではなく､ 愛知県奥三河に広く分布 した花祭 (- 花神楽) に行われた大神

楽の白山行事の際築かれた方形 (だったと思われる)人工の ｢山｣ である｡ ｢無明の橋｣ ま

たは ｢経文の橋｣ はその ｢白山｣ に向かって架けられた長さ30 間ほど (だったと考えられる) の板橋のことである (図 11)｡ この板橋の上でも

立山の布橋大潅頂と同じく､ 白木綿が敷かれていた｡40 http ://nan -students.blogspot.jp/2011/lln



(図 11) 白山の想像図4 1そういった白山を再現する花祭はいうまでもなく白山信仰

(における擬死再生信仰) にたずさわった行事であり､ 白山信仰の幅広い普及

を象徴するものでもあった｡しかし､ この行事も残念ながら明治維新より少 し前の安政 2 年

(1855 年) をもって大神楽とともに廃止されたのである｡ それゆえ､ 現在に至る花祭

のある種の継承及び復興が見られる42 ものの､ もはや本来 (- 近代化以前) の形で正確に伝わってないの

ではないかとも思われる｡とにかく､ 早川孝太郎 (1889- 1956 年) の丹精込めた花祭を巡

る長年の研究と調査43によって､ (明治以前に奥三河で行われていた本来の大神楽の白山

行事の) 最後の見聞者､ 伝承者の聞書をとることができたという事実は花祭研究の分野で

はよく知られている｡ 以上の図像も､ 早川氏が見聞者 ･伝承者の説明に基づいて想像 し

､ 自ら素描 したものである｡大神楽は二日にわたって営まれており､ 白山建設と白山の

浄土入り･無明の橋の渡 し (つまり死と再生に纏わる儀式) を中心にした行事の実施は二日目

に当たっていた44｡ 橋の構造は､ 米俵を積んで橋杭とし､ その上に板をはって白布 (白

木綿) が敷かれた｡ 先述のように､ それは正 しく布橋であった｡ その橋は道を横切って架

けられることが多かったようである｡ 道を川に見立てたからであろう｡ 行事のクライマッ

クスとも言える無明橋の渡しと浄土入 りの際は､ 参加者男女とも､ 死者 (あの世- の旅人

) の衣装 (白装克) を着て､4 1 『早川孝太郎全集』第 2 巻 未来社 1

988 p.78 より転配42 奥三河と周辺地域における花祭 りの廃絶､変遷 と継承については､ 中村茂

子 『奥三河の花祭 り一明治以降の変遷と継承- 』岩

田書院 2003 を参照｡43 早川孝太郎の花祭研究について五来重は ｢布橋大権頂と白山行事｣ (『白山 ･立山と北陸修験道』､ 名著出

版) において述べている｡44 - 日目は､ 人間の ｢誕生｣ を巡る ｢うまれきよまり｣ を象徴する ｢やまた

ずね｣ が行われていた｡ 二日目に営まれていた ｢死｣ に纏わる無明の橋渡 しを通 しての浄土入 りの行事と同一であると同時に対照

的なものでもあった｡



白の髪と槍笠と (一端に五色の花のついた) 杖が渡され､ それ らを身につけたのである｡

そして､ 禰宜に先達されて舞戸を巡 り､ たいまつを先に立てて橋がかりから ｢白山｣ に渡

ったのである45｡ 浄土入 りだというものの､ この時の ｢白山｣ の内部は､ 一種の黄泉の世界

と想像されていたのである｡ つまり､ 浄土入 りはすべて黄泉- の旅立ちの仕度であり､ 同

じ黄泉 (- 他界) として､ 浄土と地獄は隣 り合っていて､ 同じ黄泉- の旅立ちとして浄土

入 りは地獄入 りと一致 していたのである｡ 五采は､ 白山- の浄土入 りが立山の布橋大権頂

の姥堂- の参詣といかに酷似 した構成を持っているかを主張し､ 両行事における類似点を

撤密に述べている46｡ そして､ ｢白山｣ の中に入ることは ｢死者｣ となるとい う意味を持っ

ゆえ､ 白山が一種の死霊封鎮のモガリだったということも主張している｡

生存期間中に一旦死ぬ. 或いは擬死するo それで､ 死を通 じて浄化 されていき､ もう一

度生まれ変わってから清らかな状態でこの世- 戻ってくる｡ 死後に洗い流すべき罪稀を生

存中に流潅頂を通 して洗い流 した者は没後決 して堕獄することなく､ 極楽往生できると信

じられていたのである｡ それは宗教を問わず､ 擬死再生儀礼に纏わるあらゆる文化の伝承

民俗を貫く共通の信念だと考えられる｡

そこで敷かれた無明の橋だが､ 夢幻能における橋がかりと同様に現世と黄泉 (あの世､

他界､ 彼岸である浄土と地獄､) を繋ぐ ｢道｣ だと考えられていた｡ しかし､ 繋ぐものであ

る一方､ 救済に値 しない者たちに対 しては浄土入 りを阻止するものであった｡ 罪業深い者

は実にこの橋を渡れず､ 転落すると信 じられていたのである｡

C . 沖縄久高島の ｢七つ橋｣

これまで様々な例を挙げながら､ 婆婆 とあの世を隔てる､ 若 しくは繋 ぐ橋を往来するこ

とによって擬死再生儀礼が行われていたことを述べてきたが､ 沖縄の久高島にもイザイホ

- というのろ (祝女) が携わった ｢七つ橋｣ を渡る通過儀礼が近年まで残存 していた47｡ 七

つ橋とは七段の木橋であり､ 白砂をもって清められる｡ これは､ 儀式の三日前から､ 30 歳
ウ タキ

及び 40 歳の島の女性が御獄の中に寵もって身を清め､ 夜の 9 時から夜中にかけてこの橋を

渡る｡ この時女性たちは (死者の衣装なる) 白衣をまとってアシヤゲとい う神殿の庭に架
∫

けられた橋を､ 他ののろたちが唱える神歌に伴われて､ 一人ずつ疾走して渡って行 く｡ こ

の際もし不浄不貞なことがあれば橋から落ちて死んでしま うといわれている｡ そういった

通過儀礼的な試練を無事に克服 した者はすべて神の葱る盛女と認められ､ のろ (祝女 ･蛋

女) の世界に受け入れられるのである｡

45 第二章脚註 (34) と同じ (pp.87-88).

46 玉串重 ｢布橋大海頂 と白山行事｣ 『白山 ･立山と北陸の修験道』山岳宗教史研究叢書 10 名著出版
pp.1531176.

47 島の過疎化が進み､ 新たな ｢女神｣ となる女性の不足と､ 1990 年における儀式の祝詞と営みの知識を握

っていた ｢ベテラン｣ ノロの死去のため､ 1978 年以来行われていない｡ 儀礼の存続も危ぶまれている｡

42



イザイホ- の七つ橋の儀礼は､ 人間が死んで神として生まれ変わる､ または擬死を通 して神に変身するという信



フの祖形 ･原型に相当するものだと考えられる｡

ただし､死 後審判の橋の由来については第四章においてもう少 し詳 しく論 じたいと思 う

のでここでは省略 しておく｡

a. 当麻寺の二十五菩薩来迎会 :

浄土入 りの来迎橋 とその反面に潜在する避堕獄の悲願

奈良県の葛城市にある当麻寺では､毎 年 5 月 14 日 (旧暦 4 月 15 日) に来迎会という練

供養の行事が行われる｡ それは､ 菩薩講中の者たちが観音 ･勢至以下の諸菩薩 (いわゆる

二十五菩薩) に扮装して､ 極楽堂 (蔓茶羅堂) から裟婆堂まで､ 長さおよそ 120 メー トル

の来迎橋 とよばれる掛け橋の上に行列になって荘厳に練 り行 くのをクライマックスとした

ものであり､ 橋の両側に沿って立っている男女の参拝者 ･信者がそれを見て､ さらなる往

生来迎- の憶いを抱き､ 己の信仰を固めるようにと意図した仏事である｡ 中将姫伝説 との

深い縁を誇る当麻寺である上､ その際､ 練供養が開始 される前に婆婆堂に講中の人によっ

て法如尼 (中将姫の戒名) の像が輿に載せ られて持ち運ばれる｡ 練 り供養が終わると､ 二

十五の菩薩 とそれ らに従 う僧侶たち及び法如尼の像の載せ られた輿は再び極楽堂- かえっ

ていく｡

そ ういった来迎会は当麻寺に限らず､ 大阪平野の大念仏寺 (長宝寺縁起､ また長宝寺 ･

平野よみが- りの草子にも関連 しているとも推定できる)､ 京都の泉涌寺即成院､ 美作久米

寺の誕生寺､ 東京浄真寺などをはじめ､現 在全国にわたって実施されている｡

(図 13) (当麻寺の二十五菩薩来迎法会の仏事4949 『当麻寺来迎会民俗資料緊急調査報



(図 14) 東京浄真寺の九品仏二十五菩薩来迎会50来迎会の仏事は明らかに 『無量寿

経』に説かれた阿弥陀如来の来迎引接願に対する浄土経のオーソドックスな理解に基づく

ものである｡ しかし､ それが今 日に至って民衆信仰の中で幅広く分布 している理由の一つ

は､仏 教の正統な経典の教えにおいてのみではなく､民俗的な結

縁にも見出される｡ つまり､ 庶民仏教のことである｡五来重は当麻寺の来迎会のことを

､ 立山の布橋大海頂や白山行事の浄土入 りとの同類のものとして､ 迎講 と呼んでいる51｡ つ

まり､ 信者が仏 ･菩薩の行列に引接されて生存期間中に行 う浄土入 りのようなものだと類

推 し､ そういったヴァーチャルの ｢死｣ を経て罪積が消滅されることによって死後疑いな

く即往生ができるという確約を提供する逆修儀礼だととらえている｡ 一方､ (行事の日が中

将姫の忌日に行われるとい うことも考慮に入れて) 本来逆修 というよりむしろ祖先 (死者) を供養する追善仏

事だったのではないかとい う異論も存在する52｡いずれにせよ､ この行事も橋渡 し

のかたちをもって表現されているとい うことだけには疑いはない｡ この場合は､ 地獄の橋

ではなく､ 日本に最も古くから土着 していた天の浮橋の観念と仏教の来迎引接思想 との融

合によって形成 された極楽橋の類型である｡ しかし､阿弥陀如来や菩薩の来迎橋のイメー

ジに託された人々による救済の悲願の裏には､ 必ず堕蘇 (そして堕地獄を斎す橋) に対す

る恐怖心と死後における避堕獄若 しくは脱地獄- の強い念願が潜んでいる｡ 理由は橋そのもの

の両義性にあると考えられる｡ 例えば､ (必ずとは50 網野

善彦 『天の橋地の橋』福音館書店 1991より転載｡51 ｢迎講と盲孔

『日本人の地獄 と極楽』人文書院 pp.53-56.52 伊藤唯真 ｢来迎会- その思想的周辺- ｣ 『当麻寺来迎会民俗資料緊急調査報告書』

園書刊行会 (昭和 50 年)pp.19-24.



いえないが) 一つの面では天国･極楽にかかった橋の周辺に安全な渡しを保障する守護神､

案内の天使や (地蔵) 菩薩などのような存在が登場することが多い｡ ゾロアスター教のチ

ンワト橋のところに現出する美しいダェ- ナの姿は- つの好例であるo ダェ- ナのみなら

ず､ 第一章において触れた 『聖フランチェスコの小さき花』に語 られるある泥棒の夢に登

場する案内の天使､ 来迎会の二十五菩薩､黄金と瑠璃で飾られた極楽橋に来迎する弥陀仏､

救済の橋のたもとに仔んでいて苦しむ亡者が地獄から脱出できるように慈悲の手と袈裟を

差し延べる地蔵菩薩なども全て､ 通過を手伝 うことによって救いに値する死者 (或いは人

間) を次々と天国 ･極楽- 導くという引導師の役を果たすものである｡

その反面､ 同じ橋のところで悪人を吋責してそれらを地獄に突き落とす恐ろしい鬼､ 牛

頭 ･馬頭､ 悪魔､ 狗､ 蛇､ 大蛇や想像界の奇妙な動物類が現れることも少なくない｡ 『アヴ

ェスター』の ｢ヴィ- デーウダー ド｣ に言及されているチンワト橋の場合は､ 不義者を橋

から突き落とすヴィザルシャという悪魔が出現する｡ 『アルダ ･ ヴィラ- ズ書』では悪臭の

醜い老婆が姿を現す｡ 後にも述べるが､ (ユーラシア大陸を越えて) ,アメリカ先住民の間で

は､ 死後の世界に渡された木の丸太の橋のたもとに悪人の魂を脅かし､ それらを地獄の河

に追い落とす､ The G reatD og という怖い守護狗がいると思われていたO 現在もはや記録に

は残っていないが､ 立山の布橋大潅頂に次いで行われていた姥堂内の説法において､ (橋の

ところで現れた) 鬼たちが善良でない ｢死者｣ 53を吋責し､ それらを食べてしまうというは

なしが絵解き師によって語られていたのではないかと考えられる54 (図 5 を参照)｡ そして､

(推測に過ぎないが)､ 白山行事の浄土入 りの場面でも ｢死者｣ の行列に対する鬼の珂責が

再現されていたのではないかと玉来によって類推されている｡

ともかく､ そういった存在が登場していない場合でも､ 文字資料では審判の橋が自ら広

くなったり､ 狭くなったり､ 千切れたりして ｢死者｣ を必ず裁くという仕組みになってい

る｡

2.8 中国の泰山地獄の伝説地にかけられた金銀橋､ 或いは奈河橋

日本の白山､ 富士山や立山と同様に､ 中国でも仏教の伝来以前から山岳信仰における山

中地獄に相当するものがあった｡ それは山東の泰山信仰である｡ 泰山と死の思想に関して

は薄田瑞穂が既に 『中国の泰山』 55の中で詳しく考察している｡ 泰山は以前から死霊の赴く

53 括弧をつけて記すのは､ 亡魂のみならず､ 擬死再生儀礼において死者を装い､ 死者と同一視される巡礼

者のことも示したいからである｡

54 現存する『立山隻茶羅』の中で最も古い富山市来迎寺本で姥堂の外で鬼が亡者を食べようとする図が描

かれているということから推察されたことである｡

55 薄田瑞穂 ｢中国の泰山｣ 『世界の聖域 別巻 1』講談社 19820 同著者の ｢冥府とその神々｣ 『地獄変一

中国の冥界説- 』修訂 平河出版社 pp.37-74 も参照｡

46



地として信仰されていた｡ 一方､ 敦煙十王画像にも見られるように､ 泰山においても冥府

君の法廷があるとされていた｡ それはまた､ 中国独特の冥界観であり､ 現世社会の官製組

織がそのままに投影された世界なのである｡

しかし､ 仏教と道教の関係者はこの山を天下無双の死霊の山とするために､ ただの伝説

では充分ではないと思い､ それぞれの立場から競って､ 参詣者に対する唱導の実証として

地獄の伝説地をこじつけたのである｡

その一つは泰山の麓にある､ 民衆に慣れられつつ信仰されてきた高里山という聖地であ.

る｡ そこも人々が死ぬと必ず帰還するという魂の郷土だとされてきたのである｡ つまり､

死者の魂の集 う詞であった｡ 高里山の近くに流れる奈河という小河もまた地獄説の一つの

名所である｡ 浮田によると ｢ここには古く霊派候廟という水神の廟があり､ 五代普の天福

六年 (九四一) の創建で､ その神はもと奈河将軍または通泉候とよばれたのが､ 宋真宗の

時代に霊派候と封ぜられた｣ 56のである｡ そして､ その廟の西の方に流れる河に橋が架けら

れ､ それは金銀橋とも奈河橋ともいわれていた｡ それは､ いかにも極楽に向かう金銀橋で

あると同時に､ 通 りかかったものを迷わせる奈河橋でもあったということを示すかのよう

に｡ 人が死ぬと魂はその河を越さなければならないと信じられていたが､ 河の瀬が三つに

分岐しており､ 水の流れの勢いが前世の罪の軽重によって異なっていたとされる｡ 正に仏

説の三途の川と一致するトポスであった｡ 本章において取上げた御伽草子を除くと､ 日本

では三途川の渡し舟のモチーフが頻繁に登場するが､ 中国では橋が主として渡しの手段と

なっていることが多い｡ 名称の由来に関しては､ 亡者がその際 ｢纂宥 ｣ と言って悩むとい

うことから奈何 (- 奈河) とよばれるようになったという俗説がある｡ 言葉自体はどうし

ても渡らざるを得ない橋という意味である｡ 没後あらゆる魂があの世- 行けるために渡ら

ざるを得ない (審判の) 橋のことを示したのであろう｡

しかし､ 近代化の進展につれて､ 中華民国 17 年 (1929年) 以降､ 迷信打破運動により山

上にあった森羅殿 (闇羅王を祭る廟) と冥府の裁判官の塑像の破壊が相次いで､ 高里山の

地獄信仰も次第に廃れていった｡

また､ 林琴南 (1852- 1924 年) の 『鉄笛亭墳記』の中に､ 死者の冥福を祈るために福建

で行われていた民間行事が措かれている｡ それは､ 現在香港､ 台湾､ シンガポールやマレ

ーシアで営まれる奈河橋の渡しの追善儀礼と非常に類似したものであった｡ 法事は道士を

招いて行われたが､ 七日目には奈何橋と名づけられた板橋を造り､ 橋の下には (釈尊の蓮

の花を連想させる) 蓮燈を点し､ その上には旗や職を数多く立てた｡ 先祖の魂を象徴する

紙の人形が輿に納められ､ 生者である子孫たちが輿を担いで橋を渡 り､ 橋を渡 りきってか

ら寺院の門前で紙人形を燃やしたのである. これは明らかに一種の葬送儀礼であり､ 亡魂

をこの世とあの世の間にある奈河橋を無事に通過させて冥福に送る (- 成仏させる) 法事

であった｡

56 第二幸脚注 (55) 前掲書 p.44.

47



2.9 香港と台湾の打膏儀礼 (- 破地獄､ 地獄破 り) における ｢過金銀仙橋｣

類似のシンガポールやマレーシアの奈河橋の渡し

｢過金仙橋｣ というのは､ 香港や台湾で営まれる葬送儀礼の一部で､ 残務法事が済まさ

れてから行われる打賓儀礼 (或いは亡魂を救済つまり仙界- 導くための地獄破 りの儀礼)

の最後の段階に当たる橋渡しの儀式である｡ それは､ 遺体の下葬を完了させてから､ 次に

死者の魂が無事に､ つまり罪の無い清らかな状態で仙界 (- あの世) - 向かえるように行

われる (孟蘭盆会とも同一視された) 追善行事である｡

ただし､ 亡魂が容易に仙界 (- 極楽) - 行けるという訳ではない｡ 多かれ少なかれ亡者

には必ず罪があるとされている｡ それゆえ､ 日本の布橋大潅頂や白山行事には失われた (と

思われる) 亡魂に地獄の様子が見せるという訓戒の意味をもった場面がここには残存する｡

仏教と道教の混合した民間行事である上､ (香港では晴喚僅とよばれる) 道士によって実

施される一方､ 菩薩の功徳も得て亡者を地獄から救出するという､ 尤も仏教的な要素も含

まれている｡ シンガポールとマレーシアでは道士ではく､僧侶が先頭に立って行事を司る｡

それに､ 十王の冥殿が登場するため､ 十王経とそれに基づく 『玉歴紗伝』にも関わってい

る儀式だということが分かる｡

打賓における行事の順序を単純に述べると､ 次のようである57｡ 香港と台湾の間で多少異

なる点もあるが､ 大概似通ったものであり､ 本質的な差は殆どないといえる｡

先ず､ ｢開壇請聖｣ という儀礼において､ 賓壇を清めて菩薩 (神々) を迎える｡ 次は ｢招

亡坐位｣ といって､ 霊魂を招き (つまり位牌58が持ち運ばれてきて)､ 死者のために道士は

念経を唱え､ 経俄を読む｡ そして､ 道教の九霊地獄なる九つの地獄から (常に位牌を以っ

て象徴された) 亡霊を救出する｡ それと同時に､ 九つの地獄の名が挙げられていく｡ 楽の

音の伴った､ とてもドラマチックで激しい動作を含む本格的な地獄破 りの場面である｡ 脱

獄させてもらえた亡霊は次に十王殿を巡 り､ その場で生前の罪が説かれ､ 罪の報いが述べ

られて来世で同じ悪いことをしないように訓戒される｡ 十王冥殿巡 りの式が終わると､ ｢休

浴更衣｣ というさらなる浄化儀礼が営まれる｡ 休浴という言葉から分かるように､ 浄水を

もって残存の罪をさらに洗い流す行事である｡ そして､ 完全に清められた死者の魂はやが

て仙界の方に架けられた (仏教の極楽橋に相当する) 金銀橋を通過することができるとい

57 香港で実施される打賓の営みについては､『中国人の宗教儀穫一価教 道教 民間信仰- 』において､大
淵忍爾によって編集された現地での調査と見物に基づく詳しい記述がある (pp.820-855)｡ ただし､ その
実践調査もおよそ30年前に行われたものであるため､最新の情報ではないとここで断っておかねばなら
ない｡ 同じ香港で行われる ｢過橋｣ 儀礼を含む功徳儀礼について､ もう少し新しい情報を提供するもの
として志賀市子 (1994) の論文 ｢香港海陸豊福偉人の功徳儀礼- ｢過橋｣ 儀礼を中心に- ｣ が挙げられ
る｡

58 香港の儀礼の場合､ 仮の位牌が使用される｡

48



うことになっている｡ それは (先述のように) ｢過金銀仙橋｣ という儀式で表現されたもの

である｡

死後の橋に纏わる儀礼の一種であるため､ これから ｢過金銀仙橋｣ の営みについて少し

だけ詳しく述べる｡ その際には､ 大きな紙製の金と銀の橋が並べられ､ どちらの橋にも ｢西

方接引｣ と書かれた旗を持った (霊魂を引導する金童や玉女を象徴すると考えられる) 像

が立てられる｡ 橋は反 り型であり､上は平たくなっている｡ 道 しるべのためであろうか､ ｢橋

燈｣ と書かれた灯も橋の間に点される｡ 行事は金橋から始まる｡ 橋渡 りを見守る師は､ 燃

やした方渓鏡を橋の前でくるくると回して空間を清め､ そうした後位牌を担いでいる者に

橋を一段一段登らせる｡ 平らな部分を歩かせ､ 続いて一段ずっ降ろさせる｡ そ うして橋渡

りをさせるのである｡ 降りてからも方渓銭は燃やされる｡ 他の遺族たちも線香を一本持ち

ながら後ろからついていく｡ そして､ 銀橋でも同様なことが行われる｡ 最後に二つの橋の

間を､ 位牌 と幡をもちながら､ 道士五人に先導されて複雑な回り方で数回くぐっていく｡

済むと､ 位牌が神壇に戻されて､ それが祖先の霊魂が無事に仙界に到達したことを示すの

である｡

先述のように同様な儀礼が福建と広東でも行われてお り､ そしてシンガポールとマレー

シアにも伝播した｡ 鎌田によると､ 現在シンガポールでの中天孟蘭盆会の祭 りで飾 られる

奈河橋も近代化して､ 長椅子のようなものに白い布をまいて造ったもので､ 非常に簡略化

した橋になっているそうである59｡ 橋渡 りのシーンを先行する破地獄のパフォーマンスも香

港と台湾の儀礼とやや異なる｡ それは､ 最も派手なパフォーマンスとして画かれている｡

暗闇の中で錫杖を握った一人の青年の僧が (地獄の焔を象徴する) メラメラと燃え盛る炎

を飛び越えようとする瞬間に､ 口に含んでいる水を噴出して下の火を消そうとする｡

そして､ マレーシアのクアラルンプールの観音堂における地獄図についても鎌田は述べ

ている｡ その地獄図の下 に ｢奈河橋｣ の絵が画かれているとのことである｡ 筆者が思 うに

はその絵図は､ 奈河橋の儀礼のみならず､ 絵解き師の説法などにも用いられたと考えられ

る｡ 橋の上には金童､ 玉女と白髪の老人二人が立っていて､ 金童､ 玉女は ｢援引西方｣ と

書かれた幡をかついでいる｡ 仏教の地蔵菩薩の如く､ 金童 と玉女は亡魂を救済- 導引する

存在である｡ 直接の関係性を確かめることは不可能だが､ 『日本霊異記』と 『今昔物語集』

60の説話にも実際に､ 金童と玉女に非常に似た (観音経の化身として出現する) 小童 ･ ｢小

子｣ の案内者が三途の川にかかった金の大橋のところに登場するのである｡ 小童は､ 闇羅

王に召喚された膳広国を黄金の宮殿- 案内し､ 膳広国が蘇る時にも同じ橋のところに現れ､

門番に足止めされている彼を地獄の世界から脱出させて再びこの世に戻すのである｡

孟蘭盆法会の最後に営まれることの多い破地獄或いは打城 と奈河橋の渡 りの儀式は､ 実

に目連救母伝説とも深く関わっている｡ 地獄に堕ちた母親を救 う目連尊者の伝説のテーマ

59 鎌田茂雄 ｢破地獄と打城｣『地獄の世界』(坂本要 編) 渓水社 1990 pp.404-410.

60 『今昔物語集』巻第二十 (十六話)｡ 同様の説話が 『日本霊異記』(上) (二十九話) にも存在する｡

49



は一種の破地獄 (- 地獄を破ってそこから亡者を救い出すこと) として看倣されているか

らである｡ たとえば志賀 (1994) は､ 香港の ｢過橋｣ 儀礼を中心的に取 り扱い､ その際に

自ら収録された引魂官 (魂を導引するもの) と ｢奈河七州大宝橋｣ のところに庁む土地公

公 (門番者) との対話61の部分を引用し､ ｢目連戯の一つのバージョンと見てさしつかえな

いだろう｣ と述べている｡ それは､ いうまでもなく ｢過橋｣ において交わされる対話と非

常に似たものを目連尊者と地獄の官使が行 うからである｡

日本､ 中国､ シンガポール､ マレーシアなどで今日においても見られる来迎橋､ 奈河橋

はもはや救済の橋のみになっており､ 清められた魂が極楽- 向かう時に通過する橋の役割

しか殆ど果たしていないが､ 本来､ 特に奈河橋 ･奈何橋は魂にとっての長くて ｢危険｣ な

審判の通過点であった｡ 奈河橋の原型と意義について､ 参考になる記述が 『中支に於ける

民間信仰の実情』において ｢過仙橋｣ 62 という題で述べられている｡ それによると､ 橋の特

定のポイントに地獄の鬼共が現れ､ 渡ろうとする亡者を下に流れる激流に突き落としたり､

前- 進まんとするのを妨げたりしていたのである｡ そこで､ 引導師をつとめる仏僧はそれ

を無事に渡れるように､ 死者の (行列の) 戸口に机を逆さまにし､ その上に板を乗せ､ 机

の脚には提灯をつるし､ 竹と布で柵を造って､ 攻撃する鬼や悪魔共から亡者を守ろうとし

ていた｡ 夜になると火を点し､ 仏僧の行列が到着し､ ある僧は経を読み､ ある僧は橋を渡

る真似をして鬼や地獄の悪魔の役を演じたのである｡ やがて親の位牌をもった子孫が橋を

おとずれて通ろうとするが､ 悪鬼の役をつとめる僧たちに妨げられた｡ そうすると､ 子孫

はひざまずいて渡れるように懇願 した｡ 許可を得て (- 地獄が破れて) ようやく親 ･祖先

の亡魂 (- 位牌) とともに橋を渡 り､ それらを安全に極楽- 送ることができたのである｡

この場合は､ アルベ リーコのポンス ･プルガ トーリウムと同様に､ 魂の浄化 (と神々の許

し) による地獄破 りの場面は直接奈河橋のところで行われており､ 奈河橋は試練と地獄の

橋から極楽橋に変容していたのである｡

最後に､ Forlong も台湾の奈河橋の渡りの行事について短く言及している｡ 赦密な記述と

はいえないが､ 過仙橋でもある奈河橋の本来の両面性を明かしているものだと考えられる｡

台湾の信仰においては､ 亡魂は竹の細い橋を渡ると信じられていた｡ 良い魂はそれを容易

に渡って極楽- 行けたが､ 罪深いものは転落し､ 地獄の恒久の責め苦を受けるはめになる

と思われていたのである63｡

61 その際導引者と橋の神との対話も交わされ､ 亡魂とそれらの孝子の行列の前に金と銀と奈河の三つの橋

が現れる｡ そこで､ 導引者と橋の神とのやり取りを通して､ それぞれの橋の下で繰 り広げられる地獄の

責め苦の光景が描かれるのである｡ いうまでもなく､ 通過できずに橋から転落した不義者の地獄のシー

ンであるQ (志賀市子 ｢香港海陸豊福傑人の功徳儀礼- ｢過橋｣ 儀礼を中心に- ｣ 『比較民俗研究』9.1994/3

pp.193-195 を参照)0

62 『中支に於ける民間信仰の実情一西北羊毛貿易と回教徒の役割ほか- 』クレス出版 2002 pp.73-74

63 Forlong,Jam esG ･R ･F aiths of M an-E ncyC/Op aediq of R eligions,vol.I,pl342･

50



Ⅲ

2.10 西洋における審判の橋と､ 東洋における審判の橋との比較

本章の冒頭において既に軽く述べたが､ ヨーロッパにおける死後審判の橋のモチーフは

伝説化､ 物語化､ 若 しくは文学化されていることが非常に多いということに気づく｡ 勧善

教訓を図って書かれた地獄 ･天国遍歴評から､ 英雄伝説 ･ 冒険評や､ 民間説話などという

幅広いジャンルに渡って用いられている｡ そうだからといって､ かつてヨーロッパでは (死

徳) 審判の橋に纏わる民間儀礼が営まれていなかったというわけではない｡ イタリアカラ

ブリア州の農民社会で永く行われてきた聖ジャコモの橋の信仰に基づいた葬送儀礼､ その

他のヨーロッパ地域における葬送歌や民謡の (史料上での) 64残存が好例であるO また､ 伝

説は民俗的表現の一つである｡ それは､ 宗教の教訓的作品に限らず､ 伝説､ 物語文学など

も､ ある意味ではその国 ･地域における風俗や民衆信仰を深く投影 している側面もあるか

らである｡

筆者が行った調査と分析の結果､ 東洋の世界では同様の (死後) 審判の橋のモチーフが､

文学作品よりも､ 擬死再生儀礼や死者の冥福を祈って行われる民間儀礼に数多く表れてい

るように感 じられた｡ しかし､ そうだからといって､ 地獄遍歴講､ あの世- の旅を取 り扱

った説話文学における死後審判の橋の トポスが現実上東洋に存在 しなかったと断言するこ

とはできない｡ ただ残念なことに､ とりわけ中国の文献に関しては､ 前世紀の敦燈の発掘

が貴重な作品をよみがえらせて大きな貢献を蘭したことに違いないものの､ 王朝の入れ替

わりの反復 という長い歴史の中､ 数多く失われた資料もあると考えられる｡ そして､ 筆者

の披見の及んだ限りでは､ 中国の 『西遊記』､ と地獄遍歴をテーマにした中世 日本の御伽草

子などに審判の橋のモチーフを明白に見出すことができた｡

ともあれ､ 物語の形にせよ､ 民間儀礼の形にせよ､ 東西を問わず起こった橋渡しに纏わ

る信仰心の衰退の一つの理由として､ 近代化と都市化の現象が挙げられる｡ つまり､ 地域

民俗儀式の衰退をもたらした近代化と都市化の現象のことである｡ ただし､ (農民社会の地

域を除く) ヨーロッパに比べて､ 東洋で一般的に近代化が数百年遅れておとずれたという

ことによって､ 橋に纏わる民間信仰や儀礼がつい数十年前まで無事に保たれてきたと考え

られる｡

町田宗鳳65によると､ 近代化の象徴である科学或いはサイエンスの発展は (ユダヤ教､ キ

リス ト教とイスラーム教という) 一神教の理念と密接に関わっている. それら一神教では､

64 本論文で取り扱った､ とりわけイタリアにおける民間儀礼についての情報は､先述のように最新の資料
に基づくものではなく､ それらの儀礼がどの程度まで現在においても実施されているのかを自ら確かめ
ることができなかったので､ ｢史料上での｣ という表現を用いた0

65 町田宗鳳 『人間は ｢宗教｣ に勝てるか一一神教文明の終蔦- 』日本放送出版協会 2007 pp.59-65.

51



神は絶対的な存在であり､ 被創造物である人間は､ 神に対して絶対服従するものと看倣さ

れてきた｡ その神のなすことは人智を超えたものであり､ その神の命令に逆らえば地獄劫

火が待ち構えていると信じられてきた｡ そして､ 不可解な神の意志を知ろうとする人間の

抑えがたい知的好奇心が､ やがて近代におけるサイエンスを生み出すことになったと町田

は指摘する｡ それまで解明されていなかった自然現象の中に､ ルネッサンス時代から次々

と法則が発見されたのである｡

しかし､ (現在において未だにそうだが) 人間の理性或いは法則によって解明されていな

い現象はどう捉えるべきだろうか｡ 東西を問わず波及した近代化はどういう意味をもつの

だろうか｡ つまり､ 近代化によって人類は何を得て､ 何を失うことになったのだろうか｡

西洋哲学の世界における近代化の確定66は､ 1600 年代のデカル トの合理論 ･理論主義にあ

るとされる. "cogito ergo sum "､ ｢われ思惟す､ ゆえにわれあり｣､ という名言に孝まれてい

るのである｡ 即ち理性があるということによってこそ人間そのものの本体が成 り立ってい

るというのが科学 ･技術の発展と膨張を促進した近代的思想の出発点でもある｡ 換言すれ

ば､ 理性と論理の絶対化である以上､ 理性と論理以外の (それを超越する) 次元を一切認

めないということである｡ そして､ 後の 1700 年代の啓蒙主義思想をはじめ､ 1800 年代の実

証主義､ 物質主義などの登場と進展にまで流れて､ 思想史が物語るように､ まさにそうい

う風潮になったといえよう｡ デカル トの名言は､ 最も人間中心的な立場からの､ 中世時代

まで何らかの形で受け継がれていた従来の形而上学 (m etapAysl'cs) の神秘性と畏敬に包ま
コスモス

れた世界の破壊と終蔦を宣告する表現となった｡

民俗学の観点からすればそれは､ 目に見えない､ または理性と論理では説ききれない不

可思議な現象､ 神､ 妖怪 ･妖精､ 言霊､ 魔術､ 錬金術､ 想像界の驚異な怪物といきものた

ち､ ｢あの世｣ に纏わる民衆信仰云々の存在の否定であった｡ 科学的 ｢視力｣ のみが重視さ

れるようになったゆえ､ 近代の人々は ｢あの世｣ がますます観えなくなったのである｡ ｢あ

の世｣ の一種である地獄も迷信の産物である夢想の世界に過ぎないと冷笑され､ 次第に実

在性を失った｡ いうまでもなく､ あの世の世界にかかっている審判の橋の トポスも同等な

結末にたどり着かせられたのである｡

近代化における科学進歩の発端は､ 町田が述べるように､ 人間による神の偉大な存在と

不可解の意志を知ろうとする懸命な努力にあったかもしれない｡ しかし､ 最終的には人間

の理性が絶対化されてしまい､ 自然または神にまつわる現象の中で不可解に残ったものは､

ある意味で ｢排除｣ されるようになった｡ それは､ 出発点を考えれば､ あまりにも意外な

結果でもある｡

近代化のはなしに戻ると､ 同じヨーロッパ圏内でも近代化は一気におとずれたわけでは

ない｡ 読み書きのできた知的上層階級の間では啓蒙思想がいち早く広まったかもしれない

が､ 信仰深い農村の社会の奥では､ あの世の橋に纏わる信仰は永く (そして､ ひそかに)

66 西欧の近代的思想の萌芽は､ 既にルネッサンス時代の人文主義 (ヒューマニズム) の勃興にあったと評
されている｡

52



保たれたと考えられる｡ アジアについても同様なことが言える｡

その反面､ 近代化の拡大と侵入につれてある地域の伝統が絶滅の危機に犯されていると

いう現状に直面した時に､ はじめてそれを (場合によってその面影に過ぎないものを) 記

録 ･収録するなり､ 貴重な資料として保管するなりしようとするのである｡ つまり､ ある

伝統を活きた儀礼活動､ 若しくは口頭伝承を通して継続しづらくなった瞬間に､ 文字で書

き留めることにするのがたいていである｡ それがある伝統の ｢凝固化｣ であり､ あるモチ

ーフの ｢伝説化｣ の始まりであるかもしれない｡ そういった点ではヨーロッパにおいても

アジアにおいても結局大きな差異は見出せないと思われる｡ アルベリークスの物語も事実､

忘却されず後世の人々に伝えるために書き留められたのである｡ ポンス ･プルガ トーリウ

ムに象徴される死後審判の橋が､ 当時の (一般に読み書きができなかった) 中世民衆の信

仰に浸透していたモチーフだと推定できる｡ アルベ リークスでさえ修道士になるまで読み

書きのできない青年であったということはそれを裏付ける｡

ところで､ 本研究では東洋 (特に日本) とヨーロッパの (死後) 審判の橋における類似

点のみではなく､ 相違点も見出すことができた｡ その一つは､ 東洋及び日本では魂を救済

と冥福に導く黄金の橋､ 或は極楽橋が地獄の橋より頻繁に現出するということである｡ そ

れはなぜなのだろうか｡

神々によって立てられた天地をつなぐ天浮橋のイメージが以前からあった日本では､ 極

楽橋のモチーフは抵抗なく定着したと想定できる｡ しかし､ 神界と人間界をつなぐ橋のイ

メージは､ 日本の記紀神話だけではなく､ キリス ト教以前のヨーロ'ッパの神話にも存在す

る. たとえば､ 北欧の古代文明の神話の中には､ ビフレス ト佃Ijib.st)という天と地をつなぐ

虹の橋が登場する｡ それに､ 『聖書』(｢創世記｣ 28.10- 13) におけるヤコブの夢に現れる天

に達する階段 (或いは梯子) も有名である｡ そのヤコブの梯子は､ 記紀伝説の天浮橋と同

様に､ 正に地上と天との媒介物であり､ 天使である ｢神の御使いたちがそれを上ったり下

ったり｣ 67 している｡ それにも関わらず､ 西洋 (特に 12 世紀から普及した中世ヨーロッパ

の地獄 ･天国遍歴文学) に登場する死後審判の橋は､ 救済と冥福の橋というより､ むしろ

罪人の魂を容赦なく地獄に突き落として断罪するという試練的及び懲罰的な橋として強く

印象に残るのである｡ もちろん同様の橋は､ 善人だと認められる魂に対しては楽園､ そし

て恒久の天国に導くものにはなるが｡ それはなぜなのだろうか｡ それは､ 原罪の概念の有

無と関係しているとも考えられる68｡ 『聖書』を拠典とするキリス ト教では､ アダムとイブ

に遡る原罪の意識が深く根付いている｡ よって､ 人間は生まれながら罪をもった存在であ

り､ 浄罪される必要があるものだとされている｡ そういった思考の中では､ 罪人を懲 らし

めて彼らを浄化或いは滅罪させる地獄の橋も必然的に強調されていくだろう｡ キリス ト教､

イスラーム教の影響を受けた西洋の世界に対し､ 日本ではむしろ積れと恥の文化の方が奥

67 『聖書』新共同 (釈) 日本聖書協会 2006 p.46.

68 これはあくまでもヨーロッパと日本との比較のみに基づいた発言である｡

53



深く根付いている｡ 多神教である日本では､ 人間も宇宙におけるあらゆるものと同様に一

種の神であり､ 積れを払拭する必要があったとしても､ 人間に対する原罪の概念が存在し

ないため､ 人間は必ずしも浄罪を必要とするものとは思われていない｡ したがって､ (仏教

の影響にも関わらず) 地獄における浄罪の橋のイメージもヨーロッパほど色濃く描かれる

ことはなかったということも考えられる｡

では､ (元のはなしに戻ると) なぜ東洋の世界､ とりわけ日本では極楽橋のイメージを多

く目にすることができるのだろうか｡ 以上の (原罪の概念の有無に纏わる) 説とも関連し

ている問題だが､ 古くから先祖信仰が行われていた日本では､ 仏教の到来後も ｢死ねばみ

な仏様になる｣､ つまり成仏して神様になるという思考が抵抗なく持されてきたため､ 極楽

往生を可能にする橋のイメージも自然と頻繁に現れたということが考えられる｡

次章においても触れる課題だが､ (ユーラシア大陸の民俗に限らず) 世界的には､ 死後の

橋に纏わる試練的及び裁判的なイメージの方が､ 救済的なイメージに比べて､ 多いと考え

られる｡ 日本の死後観における極楽橋のイメージが (当麻寺の来迎会のような行事 ･仏事

などを通して) 少なからず表現されているということは､ 人々が ｢死ねばみな仏様になる｣

という死後に対するある意味での ｢楽観的な｣ 考えに浸っているという点からも生じる現

象だと推察できる｡

そして､ 東西における思考の相違に基づく間接的な因子が一つ新たに推定できる｡ メキ

シコの詩人と批評家であるオクタビオ ･パスは､ 『弓と竪琴』において次のような指摘をし

ている｡ パルメニデス以来西洋の世界が ｢存在するものと存在しないものとの間に裁然た

る一線の画いた世界｣ だと｡ 彼はさらに､存在するものと存在しないもの､秩序と混沌､ ｢こ

れ｣ とその他者である ｢あれ｣ という対立するものの絶対的分離が西洋思考の基礎を形成

していると述べている69｡ つまり､ 存在するか､ しないか､ 白か黒か､ 羽毛か石か､ 生か死

か､ 天国か地獄か､ < これ> か< あれ> か､ という対立するものが排斥し合 うような思考

構造をもつ傾向のことである｡ パスはさらに次のように述べている｡ 西洋が ｢これかあれ

か｣ の世界であるのに対し､ ｢東洋は< これとあれ> の､ さらに言えば< これすなわちあれ

> の世界である｣ 70｡ 彼の指摘を正当だとすれば､ 東洋思想においては対立するカテゴリー

の隣り合わせだけではなく､ それらの同一律も見られるのである｡ したがって､ 地獄と天

国は排斥し合 う世界でなく､ 表裏一体となって存在する世界となる｡ そこで､ 死後 (審判)

の橋の表現方法も変わってくるということも充分考えられる｡ すなわち､ 死後審判の表し

方は西洋と東洋における世界観､ 或いは世界 ･宇宙に対する思考的基礎の差異とは無縁で

はないということである｡

最後に､ 本研究において明白に認められたもう一つのことは､ キリス ト教の西洋の死後

審判が概ねこの世からあの世の方にかかっていて､ ｢一方通行｣ である (- 橋を一度通過 し

69 ォクタビオ ･パス 『弓と竪琴』(牛島信明訳) 岩波書店 2011 pp.168-169.

70 同上 p.170.

54



た ｢死者｣ は､ 臨死体験者でない限り､ この世には戻って来られない) ということである

のに対し､ 東洋における同等のモチーフは､ 仏教の影響のため転生の橋に変貌している一

方､ 他方では (特に擬死再生儀礼の多い日本では) 同じ死後の橋が ｢死者｣ があの世から

生まれ清められて戻ってくる時にも通過する ｢再生｣ の橋と一致することが少なくないと

いうことである｡

死者が橋を渡 りきってこの世に戻ってこないようにする｡ 中世ヨーロッパの各地では多

くの人々が､ 地上における橋の建設と維持に喜捨を提供したのは､ 東洋における逆修の行

事に相当するもので､ 魂が彼岸に無事に渡れるため､ そして一 旦彼岸にたどりついたら救

われるためでもあった｡ つまり､ 亡魂の購罪や冥福を祈るために橋が提供されることは少

なくなかったのである｡ 中世ヨーロッパだけではなく､ 19 世紀までの日本でも (特に) 変

死や非業の死を遂げた人の魂の冥福を祈って (- 鎮めるために､ 或いは怨霊としてこの世

に居残らないように) 石橋が造られることがあった71｡ そういう意味では､ 昔の人々にとっ

てこの世において立てられた橋は､ 最も神秘的なもので､ あの世の橋72の具現化でもあった

と考えられる73｡

また､ 橋を渡ることによって転生､ 若しくは再生する｡ いずれの場合にも､ 魂の善悪弁

別のみではなく､ ｢魂の救い｣ のためにも架けられた橋の存在とその意義が浮かび上がって

くる｡

71 例えば､ 女性作家野上弥生子 (1885- 1985 年) の短編′J､説 ｢死｣ の中に､ 誤って殺された人の怨霊を恐

れて造られた鎮魂の石橋のエピソー ドが挿入されている｡ 小説は､ 代々に伝えられた作家自身の先祖を

巡る奇聞から成っていて､ そこに江戸時代の後期における橋に纏わる (ある裕福な家庭) の習慣の一面

を伺 うことができる｡ (『野上弥生子短編集』｢死｣ を参照)0

72 この世とあの世の媒介物である神話的橋の意味での ｢あの世の橋｣ である｡

73 ただし､ 地上における橋はあの世の橋の具現化 (つまり聖なる橋) の意味をもっことだけではない｡ 第

四章において触れる課題だが､ 地上の橋は聖なるものばかりではなく､ 冒演の象徴でもあり､ foundation

sacrlJice を必要としたという対照的な側面をもつ0

55



第三章

ユーラシア大陸を越えて :

アメリカ大陸とオセアニアの先住民の信仰における死後審判の橋

3.1 概要

ユーラシア大陸の東西にわたるのみならず､ 死後審判の通過点に纏わる信仰と伝承は､

地理的に完全にかけ離れたところに住していたアメリカやオセアニアの先住民の部族の間

でも古くから存在していた｡

ヒューロン族､ イロコイ族とチョクトー族の間ではあの世- の旅に関する伝承 ･説話が

伝えられていた｡ ヒューロン族に関しては､ 十七世紀のイエズス会宣教師ブレブフ(Jean de

B rebeuf) (1593 - 1649 年) の報告書が残っている｡ カ トリック教徒としての偏見的な視点か

ら記された報告であるにも拘わらず､ それも貴重な資料である｡ ブレブフにインタービュ

ーされた部族の一人の臨死体験者によると､ 西に向かうあの世- の旅路の途中に､ 川を跨

ぐ一本の丸太でできた渡 りがあって､ そこで通過点の守護神である一匹の狗によって審判

が行われていたとのことである｡ つまり､ その狗はあの世の楽園に相応しくない者の魂を

丸太から突き落とし､ 下の激流の川に溺れさせていたのである1｡

ウイネバゴ族での間では､ 前近代社会のイギリス北部の農耕民と同様に､ 死者が誤った

ルー トを歩まないために､ 埋葬前に彼にあの世の旅路を詳しく語る習慣があった｡ そこに

登場するのは丸太ではなくゆらゆらとぐらつく渡 りにくい吊り橋である｡ その橋は火の河

をまたいでいて､ 死者の旅路について誰かが虚言すれば､ つまり彼に正しい道程を教えな

ければ､ 彼の魂は誤って足を滑らせて､ その橋から火の河に落ちてしまうと信 じられてい

た2｡

チョクトー族については､以上のブレブフと200年の隔たりをおいて書かれたジョージ ･

カ トリン G eorge C atlin (1796 - 1872 年) の記述がある｡ 画家でもあったカ トリンの書簡な

どは､ ブレブフの報告書に比べて､ 宗教観念に束縛されていない客観的な立場からの情報

1 B rebeuf,Jean de."Q uel est le sentim ent des H urons touchant la nature & restai de lam e, tant en ceste vie,
qu ､apres la m ort" in Le s R elations de ce quis､estpass6'au pays des H urons(163511648),publiees parTheodore
B esterm an,Li brairie E .D roz,G eneve,1957,p.106.

2 あの世での旅路は直接死者に向かって語 られていたそ うであるo 呪文 (英語訳) は R adin , Paul. The

W nnebago Tribe, Thirty -eighth A nnual R eport, B ureau of A m erican Etlm ology, W ashin gton D ･C ･, 1923, ppl
143-144 (未見)に載せられているが､ここでは､M ircea,Eliade.D eath,Afterlife and Eschatology.A SourceB ook

Qrm StOり′Of Religions.H arper& R ow ,1967,p.47-48 に転載されている引用文を参照した0

56



を提供している｡ ピーター ･ ピンチリ､ンというチョク トー族の一人の若者の話によると､

彼らは死者の魂が西の方向に向かって長い旅をせねばならないと信 じていたそうである｡

旅路の途中に険しい山に囲まれた深い川が流れていて､ その山と山の間に一本の皮のはが

れた､ すべすべとした松の丸太がかかっていたとのことである｡ その丸太はいうまでもな

く､ この世とあの世を繋ぐ渡しであった｡ そして､ 渡しの先には､ アメリカ先住民の楽園

に相当する､ 狩猟を楽しめる愉快な大草原が広がっていた｡ しかし､ 全員が渡 りきれると

いうわけではない｡ そこでもある審判が行われた｡ あの世の大草原から六人の狩人たちが､

通 りかかった不義者の魂に石を投げつけてそれらを下に流れる地獄の川に突き落としたの

である｡ 蛇､ ひるがえるや トカゲに満ち溢れた激流の川そのものが､ 恒久に飢えと病に悩

まされる悪魂の地獄の場になっていた｡ その他に､ 険しい岩の山をもがいて登ろうとする

ものもいて､ そのてっぺんから永遠に立ち入 りできない楽園を遠くから眺めることしか許

されなかったのである｡ それらに対し､ 善良の魂には六人の審判の狩人によって投げられ

る石が一切見えず､ 丸太を容易に渡 り､ 即刻大草原にたどり着くことができたとのことで

ある3｡

同じアメリカ先住民のアルゴンキン族では､ 丸太の代わりにくねくねとした巨大な蛇､

または絶壁に沿った細い道があの世- の通過点であった｡

アステカ民俗の死後信仰においては死者の魂が渡らねばならない真界に架った ｢フクロ

ウの橋｣ 4があった｡

現在のボリビア東部に住んでいたグアラユ族では､ 死者の魂が行 う先祖の国- の旅の話

が語られていた｡ そこにも､ 魂が､ 河の激しい流れに揺すぶられて行ったり来たりする丸

太の姿をとった橋渡しの試練が登場する｡ 渡 りきれず途中で河に落ちてしまうものはピラ

ニアに余り食われるということになっている5｡

チリとアルゼンチンの間に現存するアラウカノ族ではまた､ 橋の存在は言及されていな

いものの､ ギリシャのアケロン川や､ (とりわけ) 日本の三途の川によく似たあの世の光景

が伝承されていた｡ つまり､ 西方に大きな海が広がっていて､ それを超えて行けるには奪

衣婆のような意地悪な老婆に通行料を支払わなければならなかったのである｡ 必要な料金

3 c atlin,G eorge.Letters and N otes on the M anners,Custom s and Conditions of theN orth A m erican Indians,vol.2,
D overPublications,N ew Y ork,pp.127-128.

4 The O w IB ridge.O w lつまりフクロウは､ アステカ､ キチエ､ マヤ民族において冥府からの密使だと思わ
れており､ 神聖なる鳥だとされていた｡ したがって､ ギリシャのプル トンに等しい存在であった冥府王

そのものを The O w l, つまり ｢フクロウ｣ と名づけるようにもなったのである｡ 明らかにはされていな

いが､ その ｢フクロウ橋｣ においてもある種の亡魂に対する審判が行われていたと考えられる｡ (B rinton,
D aniel G .M yths of the N ew World･A Treatise on the Sym bolism and M ythology of the red R ace of A m erica,
G reenw ood Press,N ew Y ork,1969 (originally published in 1876)を参照)0

5 この物語はM etraux,A lfr ed.The N ative Tribes of Eastern Bolivia and Western M atto G nosso,B ureau ofA m eri can

Ethnology,B ullettin 134,W ashington D .C .,1942,pp.105-106 に掲載されているが､ここでは(第三章脚注 (2)

と同様に) M ircea,E liade.D eath,Ajierllfe and Eschatology.A SourceB ook of H istoyy of R eligions.H arper& R ow ,
1967,p.49-51 に転載されている引用文を参照した｡

57



を持っていない不幸な亡者たちはその場で目玉を一つ到 りぬかれるとされていたのであるO

グリーンランドのエスキモーの間では､ 底の知れない深淵の上に浮く､ 氷のかかったす

べすべとした輪､ または綱のような細い通 り道が死後- の通過点だと信じられていた｡ そ

こにも､ チンワト橋や三途の川の彼岸に仔む老婆にそっくりな恐ろしい老女がいた｡ 死者

が近寄るとその老女は彼の鼻の下で羽を一本燃やす｡ 亡者が怯えて気絶したら､ 彼女はそ

の魂を捕虜にした｡ ただし､ そこで魂の守護神が訪れ､ 老女を打ち倒せた場合には亡魂は

無事に通って行くことができたと思われたのである6｡

ニューギニアのソロモン諸島でも類似した信仰があった｡ すなわち､ ラウラウという小

島のてっぺんに位置するコラバパウロという湖に全ての人々は没後帰還すると信じられて

いたのである｡ その湖に一本の細い丸太が横たわっており､ 死者の魂が全員渡ることにな

っていたのである｡ しかし､ ボラハギナという審判神の厳しい審理を受け､ 渡る権利を得

ない者たちは拙暖に丸太から突き落とされて滅亡したとのことである70

最後に､ ニュージーランドでは､ 死者はレインガという冥界- 行くとされていた｡ レイ

ンガに入るにはすべての死者ワイオラタネという河を渡らねばいけないのである｡ その川

の守護神は死者が渡れるように板を敷く｡ しかし､ 全員の通過を許すという訳ではない｡

時折ある者を生の世界に引き返すのである｡ 例えば､ 重病に罷り､ 生死の境をさまよって

回復した人たちは､ このワイオラタネ川まで行って､ (川を渡らずに) この世に帰ってきた

と信じられていた8｡ 同じニュージーランドでは､ もう一つの伝承が伝わっている｡ それは､

死者が彼を捕まえようとする二匹の魔物の間にある狭い空間を通過しなければならないと

いう信仰であった｡ もし死者が ｢軽｣ ければ､ つまり彼の罪が軽ければ､ その通過路を無

事にすりぬけられるが､ ｢重｣ ければ (つまり罪深ければ)魔物の餌食となるとされていた｡

ここでは死後における魂の試練は､ 橋のモチーフではなく狭い空間などのような ｢狭い小

径｣ の形で表わされている｡ 危険な通路として､ 最終的にそれも橋渡しの トポスとの同様

の意義をもっているo 糸 ･刃 ･綱のような細い死後審判の橋のモチーフにはかづてのシャ

ーマニズムの通過儀礼の狭い空間や狭い小道の要素が結合したと考えられる｡

3.2 死後審判の橋の類型- その伝播論をめぐる問題点一

第一章と第二章を通して､ 死後審判の橋のモチーフが東西と宗教を問わずこの世とあの

世の媒介物として登場しているということが明らかになったと思う｡ シルクロー ドで繋が

6 第三章脚注 (4) 前掲書｡

7 c odrington,R obertH ･The M elanesians･Studies in theirA nthropology and F olklore,O xford,C larendon Press,
1891.

8 Taylor,R ichard･花Ika M aui,OrN ew Zealand and its inhabitants,Illustrating the O rigL･n,M anner,C ustom s,
M ythology,R eligion,R ites,Songs,P y10Verbs,Fables,and Language of ihe N atives,L ondon,1855,p.104.

58



っているヨーロッパとアジアの文化世界では､ このモチーフの伝播の経路を明確にするの

は不可能にしても､ 何らかの相互的影響はあったと充分想定することはできる｡ 『アヴェス

ター』のチンワト橋が最古例であれば､ 最も古くから地獄の世界を描いたゾロアスター教

の地獄の思想､ 終末論とそれにおける死後審判の橋の類型が西東に分岐し､ 次第に伝播し

ていったということが推察できる｡ チンワト橋と中世ヨーロッパの地獄巡 り文学に登場す

る刃､ 糸のような細い審判の橋との類似性は明白に認められる｡ また､ この点についての

テーマをめぐる先行研究は少なくない｡ 一方､ 東洋- の伝播論はどうなのであろうか｡ 既

述のように東洋の場合は､ (仏教の輪廻の思想の影響で) 橋のタイプが三つ､ 或いは六つに

もなっているため､ チンワトとの相似性をそれほど容易に見極めることはできない｡ しか

し､ 中国の 『西遊記』や中世日本の御伽草子に描かれる､ 罪人を罰する極細の橋のモチー

フの存在は偶然な符合だとは考えがたい｡ 何らかの影響を認める必要があるのではないか

と筆者は思う｡

終末論､ 死後審判の思想は西漸だけではなく､ 東漸した｡ 地獄と死後審判の思想はもと

もと仏教には存在しない｡ 中国と日本の場合､ とりわけ死後審判の概念､ 七七斎､ 七日お

きに冥官の裁判庁をおとずれて中有での旅を行 うことなどは､ 主として闇魔信仰､ 十王経

と十王信仰の分布をもって定着したと考えられる (ただし､ 『日本霊異記』の説話を参照す

れば､ 日本には十王信仰より以前に闇魔信仰が渡来していたということが分かる)0

十王経だが､ 中央アジアに接した中国の西北地方にも分布 していたことが前世紀の吐魯

香 (トウルフアン) での発掘で明らかになった9｡ 十王信仰と中央アジアのゾロアスター戟

との接触の具体的な証拠は手に入れられないが､ 吐魯番が､ 敦煙と同じくシルクロー ドの

停留地で当時西洋と東洋との活気のある貿易要衝と文化の交差路だったことを考えれば､

ある種の接触はあったという可能性も完全には否めない10｡ そして､ 日本における (チンワ

トを連想させる) 死後審判の橋の トポスが全て､ 十王経と目連救母伝説との密接な関わり

にある御伽草子と民間信仰ばかりに顕現しているというのも興味深いことである｡

伝播論とはいえ､ チンワト橋の類型が以前から ｢何もなかった｣ というところに取 り入
初 め か ら

れられるようになって､ ex novo 植えつけられたというわけではない｡ ユーラシア大陸に

おける死後審判の橋のモチーフの伝播を巡る問題には二つの仮説が立てられる｡ 一つは､

チンワトのような死後審判の橋の類型そのものが､ 地獄の思想とともに､ 分布 した各地に

おける既存の橋のイメージと橋にまつわる固有の習俗と､ 次第に混合したということであ

る. もう- つは､ チンワトという特定の ｢橋｣ の トポスの伝播ではなく､ 単なる地獄と終

末論の思想の普及によって､ 国おのおのの伝承におけるあの世観に既存の橋のモチーフが

自然と通過儀礼の橋から地獄の審判の橋に変貌したということである｡ いずれの場合も､

9 第三章脚註 (1) を参照D

IO カトリックのキリスト教から異端だと評決され､迫害された東方キリスト教のネストリウス派の活動も
教壇にまで浸透していたということを考えれば､ 十王経の西漸も不思議な現象ではない｡

59



外来の トポスと独自の (橋の) トポスとのシンクレテイズムを前提に置いたものである｡

ともあれ､ ユーラシア大陸においては同様なモチーフの東西- の伝播は可能だったと考

えられる｡ しかし､ 死後審判の橋の トポスはさらに ｢新大陸｣ アメリカの先住民の伝承に

も存在する｡ ユーラシア大陸に対する ｢歴史的｣ 伝播論をアメリカ先住民のケースにも適

用するのはどうも難しい｡ では､ 十六世紀から渡米したキリス ト教の宣教師たちの地獄を

説く説準の影響によって生まれたものなのであろうか｡ ブレブフの報告書から覗えるアメ

リカ先住民のあの世観は実にもっとも土着の色彩を持っており､ キリス ト教に染まった要

素はどこにも表われない｡ つまり､ 先住民にとってのアフター ･ ライフは､ キリス ト教の

死後観に見られるような肉体と精神の分離がはっきりとされていることなく､ むしろ (あ

らゆる古代文明が共有する)､ とても現実性に満ちた､ この世が継続､ または延長されたよ

うな空間として描かれている｡ とはいえ､ 終末論的な思想､ 若しくは死後における善悪弁

別の思想 (とそれと同時に審判の渡しのモチーフ) はしっかりと現れているのである｡

このような､ 地理的にかけ離れている､ 異なった文化と宗教に共存する伝承のモチーフ

を､ あの世に関する人間の心理における普遍的な概念､ 或いは世界のあらゆる人類を貫く

｢唯一の真理｣ の表現として解釈するべきなのであろうか｡ すなわち､ それらを同時自発

的な現象として片付けるのはあくまでも正しいのだろうか｡ 死後審判の橋のイメージは世

界の様々な国､ 文化､ 宗教､ 民間信仰などに用いられてきた共通のモチーフであるに違い

ない｡ しかし､ その原由が必ずしも人類における普遍的な思想に基づくものではないとい

うのが､ 筆者の考えである｡ つまり､ 現在追究してももはや突き止めることは不可能だが､

太古に遡るある種の発端に次ぐ世界的な伝播を前提として現れたモチーフだと考えた方が

妥当であるかもしれない｡ この世とあの世､ 人間界と神界､ 生者と死者の国との境界に懸

けられた橋の概念は､ 人間の ｢あの世｣ に対する意識の発生に遡るほどの太古の トポスで

ある｡ したがって､ 未知の空間､ あの世に架けられた橋､ 渡し､ 通路などの概念は､ 世界

における人類の移住と普及とともに伝播していったものだと考えられる｡ アメリカ大陸に

は､ 旧石器時代に当たる最終氷期の頃に人類とともにベーリング陸橋を経て､ 到達したと

推論できる｡

しかし､ そういった推論を裏付ける確かな証拠を手に入れるのがほぼ不可能であるゆえ､

これも単なる推測にとどまりかねないので､ 伝播論のはなしはここで収めておく｡

ただ確かなのは､ 死後審判の橋の ｢善 ･悪｣ の両義性には､ キリス ト教や仏教の到来以

前から人々の伝承と信仰の中に存在していた橋そのものに纏わる聖性と積れ､ そして聖と

俗との境界性と両義性が受け継がれているということである｡ 死後審判の橋の トポスの由

来をめぐって､ 異なる二つの世界 (- ｢この世｣ と ｢あの世｣) を結ぶ橋の境界性と両義性

については次の第四章においてもう少し詳しく述べていく｡

60



第四章

｢聖｣ と ｢俗｣､ ｢聖性｣ と ｢積れ｣

一死後審判の橋の由来をめぐって-

4.1 死後審判の橋以前 :既存の橋の意義

本章においては死後審判の橋の意義を一層明らかにするために､ 既存の橋の意義を追究

していきたい｡

既に明らかであるように､ 死後における試練の橋は醜悪の魂に対する賞罰の手段である

一方､ 善良な魂に対する天国 ･極楽- の道しるべとして据えられている｡ つまり､ 第- 章

と第二章を通して紹介してきた様々の例を見れば分かるように､ 死後の橋のモチーフは､

魂の ｢善｣ ･ ｢悪｣ といった宗教的な道徳観を基準にした トポスであり､ 世界各地における

数多くの宗教教理が民衆に対する勧善懲悪の教育と勧善教訓の手段として用いてきたもの

であるl｡

しかし､ 異なる宗教において共通の様相を有するこのモチーフの起源は､ 実にどこにあ

るのであろうか｡ 宗教とはいえ､ キリス ト教､ ユダヤ教､ イスラーム教､ 仏教などにおけ

る死後審判の橋が (ゾロアスター教の 『アヴェスター』を除けば)､ 正教典には実際説かれ

ることなく､ 国それぞれの土着の民衆信仰と儀礼との密接な関わりにある偽典､ 伝承集や

偽経のみに登場しているということを改めて指摘しておかねばならない｡ そして､ 教本に

定められていない､ アメリカやオセアニアの先住民の他界観にさえも存在するO したがっ

て､ そういう橋の類型が教典をもった ｢宗教｣ の到来より遥かに以前からあったモチーフ

だと認めることができる｡ つまり､ 地獄の世界の形成と鮮明化やェスカ トロジーの思想の

普及によって､ あらゆる宗教の勧善教訓の手段として用いられるようになった トポスだが､

元来宗教的な教訓の方針のみに従って､ 突然に (しかも同時自発的な形で) ｢無｣ から創造

されたものではないということである｡ 宗教教理におけるエスカ トロジーの普及以前から

あらゆる民族の民俗では (水 ･川自体の神秘性と深く関わった) 橋の ｢聖｣ と ｢俗｣､ そし

て冒演の観念と､ それらに纏わる習俗が存在していたということを前提に考える必要があ

1 とりわけキリス ト教とイスラーム教のような唯一神教において､ 自己の教理の正当さを主張するために

死後審判の橋のモチーフが用いられることがある｡ 例えばイスラムのいくつかの- ディースには､ 現世

においてイスラムの信教者のみが地獄を跨ぐ､ または地獄と天国の間にかけられた橋､ シラー トを速や

かに渡れるということが説かれている｡ キリス ト教徒はその橋の上にとどめられ､ 最後の審判の日まで

渡れないということになっている｡ 場合によっては最後の審判の日が過ぎても､ 天国に渡れず､ 橋のと

ころに保留される｡ それに対し､ 『聖パ トリックの煉獄評』では､ 異教徒は足をすべらせて地獄に落ち､

キリス ト教の信者のみが審判の橋を潰れるとされている0

61



るD それらはいうまでもなく文書ではなく､ 儀礼行為､ または口承文学の形をもって代々

引き続いて伝えられてきて､ 人々の意識に活きていた信仰である｡

死後審判の橋のトポスの形成には､ 既存の橋の概念が二つ加わったと考えられる｡

一つはシャーマニズムにおける一種の通過儀礼､ または擬死再生儀礼としての橋渡しの

試練である2｡ 第二章で述べた沖縄久高島の七つ橋の儀式が明白な例である｡ そして､ 立山

の布橋大潅頂法会と白山の花祭 りにおける無明の橋の渡しのような仏教化された行事にも､

シャーマニズムにおける橋の通過儀礼的な意義の名残が見出せる｡ 東洋地域に限らず､ (つ

まり東西を問わず) すべての死後審判の橋がシャーマニズムの試練的な要素をはっきりと

受け継いでいるのである｡ 古来､ 魂が行 う ｢生｣ から ｢死｣ - の旅が一つの通過儀礼に等

しいものだったからである｡また､ ｢死後｣ という未知の世界に向かった旅であるため､ ｢生｣

の日常の世界から離れて行く魂はある種の危険にさらされると信 じられていたからであろ

う｡ したがって､ その ｢空間｣ は細くて､ 険しい､ 通りにくい通過点として描かれてきた｡

では､ 人類はどのように死と死後の世界を想像及び創造してきたのであろうか｡ 死､ 或

いは死ぬということに対してどのようなイメージを与えてきたのであろうか｡ それは､ 非

常に広範囲にわたる錯雑したテーマであり､ ここでは詳細に取り扱わないが､ 死後審判の

橋のモチーフと実に深く関わっている課題だとも思われる｡ あらゆる宗教における死は到

着地ではなく､ あの世- の通過点に過ぎないものだとされているO そうであるならば､ 同

じ通過点である橋は死そのものの寓意と象徴であり､ (地獄または天国 ･極楽の恒久の到着

地を先行する) 死後での試練の旅の短縮化である｡ 他界に纏わる想像界上では､ 細くて危

うい通り道と橋のイメージからやがて地獄 ･天国遍歴の光景に広がって発展していったの

ではないのであろうか｡

ともあれ､ 終末論と地獄の世界の鮮明化と普及によって､ いつからか､ 善良な魂が無事

にその通過儀礼を果たすことができるということに対し､ 罪をもった (不浄な) 魂が失敗

し試練の橋から墜落すると思われるようになったのであろう｡

死後審判の橋の形成に加わったもう一つの既存要素は､ シャーマニズムにおける通過儀

礼の橋のイメージとも関連している bridgefoundation sacrljice (- 人柱伝説) の ｢恐怖｣ の

橋のモチーフだと考えられる｡ それは橋の ｢聖性｣ と ｢冒涜 ｣ の両義性にたずさわった ト

ポスである｡ しかし､ これも非常に広範囲に及ぶテーマであるため､ ここではできるだけ

簡潔に述べて､ 審判の橋のイメージとの関連性のみに焦点を当てることにする｡

古代人にとっての異界 (- あの世) は神界と死後の世界のみではなかった｡ 究極に言え

ば､ 生きなれた日常の村の空間 (- この世) から離れたところは全て異界だった｡ 異界は

未知の世界であり､ 立ち入った者に危険と死をもたらしかねない恐怖と畏敬の対象である

神々の宿り場でもあった｡ 道､ 通 り､ 橋や建物の建設で行った未知の世界の開拓は､ 当時

においては､ その世界の神々の怒 りを引き起こしかねないある種の冒溝の行為でもあった｡

2 通過儀礼的な ｢狭い小径｣ や ｢危険な通過点｣ は､ 葬送神話･葬送儀礼とイニシエーション神話が両方
共有するモチーフである｡

62



したがって､ 水や川の神の崇りを招かないために､ その場に架けられた橋を聖性化 (- 供

犠をもっての浄化儀礼) する必要があった｡ それはあくまでも積れ (- 死穣) を通しての

聖性化であった｡ 神の承諾を得ずに立てられたものは､ 人間の力の及ばないそれらの抵抗

力によって崩壊する恐れがあった｡ それゆえ､ 橋の建設を司り､ 橋の維持に携わっていた

人物は､ (一般の人間ではなく) 神のものと人間のものの権威者､ 或いは神秘的なパワーの

持ち主であった｡ つまり､ シャーマン的な存在であった｡ イタリアでは､ 古代ローマ時代

において､ 毎年五月中旬にスブリキウス橋 pons Subliciusから人間の姿をなぞった二十七本

から三十本の (アルゲイArgeiとよばれた) イグサの人形がウェスタ神殿の韮女たちの手に

よってテヴェレ川に投げ落とされていた｡ 日本の雛祭 りや神送りに匹敵するようにも見え

る行事だが､ 一方 (一年間蓄積したローマの町の積れを ｢外｣ - 送 り出すという) 浄化儀

礼でありながら､ たんに洗い流しのようなものだけではなかったと考えられる｡ 人間の形

をなぞったその像が (黄泉の国に向かっていく) 川の流れに沿って浮かばされるのではな

く､ 橋の上から激しく突き投げ落とされていたという点からすれば､ 本来 (- 橋が初めて

建設された当時に3) 川の神を鎮めて､ 橋を末永く維持できるために､ 人間が供犠されたこ

とが推測できる｡ そして､ 後になってから供犠の対象が藁やイグサの人形に次第に変わっ

ていったのではないかと考えられる｡

スブリキウス橋の維持に纏わるこの行事の任務が託されていたのは､ ボンティフェック

スpontlfex4 という人物である｡興味深いことに何百年後にキリス ト教のカ トリックの世界で

は同じボンティフェックスの名称が教程に与えられるようになった｡ すなわち､ 天国 (-

K ingdom of H eaven) にかかった ｢橋｣ を造 り､ できるだけ多くの魂を救済に導く人物とい

う意味での ｢ボンティフェックス｣ に置き換えられたのである5｡ そこには､ アルベリーク

スの物語における地獄から脱出できる魂を浄化させ､ それらを楽園- 導引するポンス ･プ

ルガ トーリウム (- 煉獄橋) との､ ｢免罪と救済の確約｣ という概念に基づいた接点が見出

せる｡

一方､ foundation sacrljice､の橋はシャーマニズム由来の試練の橋とは元来異質なモチーフ

ではないかと反論されかねない｡ 一見したところ､ 確かにシャーマン儀式における比境的

な意味ももっている ｢神聖｣ なる橋のイメージが､ 人間の手によって造られた地上の ｢冒

3 ァンクス ･マルキウス王 (紀元前 641- 675年) によって立てられたとされている｡ ローマのテヴェレ川

における橋の中でも最も古い橋である｡

4 poniemjaceu,e(- 橋を造る)に由来する語｡ 文字どおりの意味では ｢橋を作る人｣｡

5 第二幸の十節にも触れたが､ 中世ヨーロッパでは､ 亡魂の購罪や冥福を祈るために橋が提供されること

は少なくなかった｡ そういう習慣の中での橋の建立は､ 亡魂のためだけではなく､ 己の死後の冥福と救

済が確約されるためにも生存期間中に行われる善行の一つであった｡ そして､ 橋の建設などを通して､

提供者に購宥を下していたのは教会の司祭や司教であった｡ ローマ教程によって築かれる天と地を繋ぐ

橋は､ 以上の橋と違って､ 象徴的なものであるc L かし､ 魂の救済を目的とした ｢購宥の施し｣ の橋で

あるという点においては (以上のものと) 変わりはない｡

63



演｣ の橋とは概念的に異なったモチーフであると考えるのが常識であるかもしれない｡ セ

ッピッリ氏も 『水の聖性と橋の冒清一シンボルの持続と文化の原動カー』 6において､ 以上と同

様な立場から (古代イタリア及びヨーロッパにおける) 人柱伝説について論 じている｡

しかし､ 私は必ずしもそうではないと思う｡ セッピッリ氏の論に対 し､ これらのモチー

フのことを､ 両方とも橋そのものの (この世とあの世の媒介物､ 即ち未知の世界に向かっ

てかけられたものとしての) 境界性と､ (聖と俗､ 聖性と積れ (- 不浄)､ 善と悪などとい

った) 両義性に深く根ざした同類の信念から生まれたものだと考えられる｡ つまり､ 異質

ではなく､ むしろ同様の発端を共有するトポスだということである｡

両者 (人柱伝説の橋とシャーマニズム由来の試練の橋) との間には､ 確かに大きな相違点

が認められる｡ 例えば通過儀礼と死後審判の橋が通 りかかった魂に対する試練､ 裁判､ 懲

罰と浄化の手段になっていることに対し､ foundation sacrljice (人柱伝説) における地上の

橋の場合は､ 橋自体が浄化と聖性化の対象となっている｡ また､ 前者は神によって造られ

たものであるのに対し､ 後者は人間の手によって立てられたものである｡ だが､ 地上の橋

は人間によって立てられたものであるからこそ､ 神 と人間の媒介者のような人物の手を借

りてその橋の建立を正当化する必要があり､ 維持する必要がある｡ したがって､ 後者は前

者とは無縁である ｢冒漬｣ の概念とも必然的に絡まっている｡ しかし､ 罪に等しい畏敬の

欠如､ 或いは聖地に対する胃痛の行為を犯すことによって､ 人間の力の及ばない神の莫大

な怒 りを引き起こし､ 橋が崩落し､ 通 りかかったものが川に突き落とされるという､ 人間

に対する神の懲罰 と戒めの結果として崩壊する橋､ または千切れる橋のイメージは死後審

判の橋の構造にも明確に受け継がれている｡

未知の世界との境界線である海を越えたり､ 川を渡ったりすることは古代人にとって､

(この世の者には禁忌されていた) 地中の神々の世界に対する尊大な侵入の行為を示 して

いた｡ それゆえ､ その境界線を越えていくものは必ず浄化儀礼を受ける必要があった｡ 不

浄なものには彼岸に渡ることは許 されなかったからである｡ そ ういった信仰は世界中の

様々な民族の中で､ 異なった習慣をもって現されてきた｡ 古代ギリシャの詩人- シオ ドス

は 『仕事と日』(737-41) 7において､ ｢流れて恨まぬ河々の､ 清らかな水を歩いて渡る｣ 時

には､ 必ず先ず祈祷 し､ そして手を洗わなければ､ 決して渡ってはいけない｡ 汚れた心と

手を浄化せずに渡るものは神々の怒 りを買い､ 後に神々の罰に当たるだろう､ と唱えてい

る｡ - ロドトスは 『歴史』(7.113.) において､ セルクセス王がギリシャ- の遠征の際､ トラ

キアのス トリモン川を渡ろうとした時に､ 呪術師 (マゴス僧) たちが儀式を行い､ 白馬8を

6 seppilliAn ita.Sacralita dell'acqua esacrilegio deiponti,Palerm o,Sellerio,1990,pp.2481254. 著書の一章は
(死後) 審判の橋についてである｡

7 - シオドス 『仕事と日』(松平千秋 (釈)) 岩波書店 p.96.

8 興味深いことに､ 古代ペルシャの文化において白馬は雨乞いにも使われていたようであるO ゾロアスタ
ー教では､ 雨乞いは白馬と黒馬の闘争で象徴されているO 黒馬は悪とされていて､ 早を象徴する｡ 白馬
は善であり､ 毎年オウル･カシャという大海の水面から水分を取り出し､ 雲にして雨を降らせたシリウ

64



川の神に供犠したということを記している9｡ アフリカのマサイ族では､ 川を渡る時に草一

握 りを供え物として落とす習慣があった｡ 一方､ 南アフリカのパンツ一族では､ 穀物が沈

められていた10｡

橋を立てることは､ 手足のみを使って渡るより増して不敬な行為であったに違いない｡

したがって､ 橋の建設の場合､ 一層高価な ｢賠償｣ が必要だと思われていたと考えられる.

そこで人間の命がささげられるようになったのではないのだろうか (日本の有名な松浦左

用姫の伝説なども含めて､世界中にわたって同類の人柱伝説が発生し､伝えられてきた) 11｡

ともかく､ ｢冒演｣ の証である不浄な橋は､ (供犠を通して) 聖性化されない限り (または､

シャーマン､ 呪術師やボンティフェックスのようなある特権をもつ人物によって建設や推

持されない限り)､ 彼岸- 届くことなく惨く崩壊してしまうと信じられていたのである｡

分析した結果､ 結局シャーマン儀式における橋渡しの通過儀礼を受ける行者にしろ､ 没

後の魂にしろ､ 地上の積れた橋にしろ､ いずれの場合においても不浄なものは無事に彼岸

(- あの世) - 辿 りつくことはできないという同様の思想と ｢原則｣ が働いているという

ことに気づく｡ したがって､ 通過儀礼の橋も人柱伝説の対象となった橋も､ 太古に遡る人

間のあの世観に纏わる共通の発端をもつモチーフだと認めることができる｡ そして､ どち

らも後の死後審判の橋の ｢構造｣ の形成に重要に加わった要素だと考えられる｡

4.2 天の橋から難径- :新たな視点からの考察

地上のfoundation sacrljice の橋から一旦離れて､ もう一度死後審判の橋のシンボリズムに

はなしを戻す｡ 葬送用の橋 (- 亡魂が死後において受けざるを得ない橋渡しの試練) のシ

ンボリズムは､ 先述のように､ 世界的に伝播 しているモチーフである｡ 本章の第一節に述

べたが､ 不浄な (- 穣れた､ すなわち罪深い) ものは無事に彼岸- 渡ることができない｡

ミルチャ ･エリア- デは､ ｢このシンボリズムは一方では､ かつて天地を結んでいた橋､ そ

してこれによって人類は努力せずに神々と交通し得た橋の神話と連接する｣ 12 と指摘してい

ス星のティシュトリア神の化身である｡ 黒馬が闘争に敗れると､ 白馬は川に飛び込み､ そういう風に水

神を祭ったと思われる｡ (井本英一 『積れと聖性』 法政大学出版 2002 pp.20-21 を参照)0

9 - ロドトス 『歴史』(下) (松平千秋 (釈)) 岩波書店 2008 p.84.

10 seppilli,A nita･Sacralitd dell,acqua e sacrilegio deiponii･:P efTisienza disim bolie dinam ica culturale,Palerm o,
Sellerio,1990,p,235.

11 伝説上だけではなく､ 歴史上にも橋や建物の維持のために建設の際に人間が供犠されていたことは､ ア

メリカ先住民の住居の支え柱の下､ パレスチナのジェリコの門柱の下などをはじめ､ 世界中の様々な町

や建物の下における遺骨の発掘によって判明された (Seppilli,An ita.Sacralita de/l'acqua e sacrilegio dei

ponii,p.240 を参照)｡

12 ミルチャ･エリア- デ『シャーマニズムー古代的エクスタシー技術- 』(下)(堀一郎 (釈)) 筑摩書房 2004
p.300.

65



る. つまり､ かつて人類にとっての歴史時代を先行する黄金の時代 (かのとき- in illo

temp w e) があって､ 人々は天と地をつなぐ橋をもって何の障害もなしに天界- 通 うことが

できたのである｡ いうまでもなく不死 (- 死の存在しない) 時代と世界でもあった｡ (前章

にもおいて触れた日本の天の浮橋や､ 旧約聖書に登場するヤコブの梯子などがこの類型の

好例である｡) しかし､ 天の橋に象徴されるその ｢容易であった｣ 交通はいつからか破れ去

ってしまい､ 死者またはシャーマンというような異常 ･特別な (- 非日常的) な状態にお

いてしか人々が渡れなくなったとのことである｡ しかもこの通過路は困難である｡ 換言す

れば､ 死後審判の橋が (人類の堕落がもたらした) ｢失楽園｣ に次ぐ天の橋の ｢損傷｣ によ

って ｢誕生｣ したものだという理論である｡ かつてすべてのものが通過できる橋が､ すべ

ての魂がうまく通 りきるものではなくなったのである｡ 魂をけり落としたり､ それらを余

り食おうとしたりする魔や怪物が登場し､ 橋は究極に狭くなって邪悪な魂の通過を阻止す

る｡ したがって､ ｢善｣ なるもの､ 英雄のように特別な力をもつものと､ 生存中にイニシエ

ーション (- 擬死再生) 儀礼を受けたものが唯一それを容易に超えることができるという

ことになったのである｡ そして､ 世界中における多数の ｢危険な橋｣ 渡 しの儀礼が､ 本来

｢交通可能｣ であった天と地の間の通路の回復の再現式だとエリア- デは述べている｡ つ

まり､ 危険な橋渡しの通過儀礼は失われた人間界と神界との ｢交流の再建｣ - の試みであ

る｡

以上のような神話化された ｢通時的な｣ (diachronic) 観点からの解釈もある｡ 民間儀礼が

地上におけるある種の ｢再現｣ 儀式であるということは認められる｡ しかし､ 難径である

地獄の橋は果たして ｢失楽園｣ による天の橋の ｢歪曲｣ と ｢破綻｣ の結果のようなものに

過ぎないのであろうか｡ 私はそうだと断定できない｡

66



(図 1) 聖ヨアンネス ･クリマコス (575- 650 年) の 『天国- の階梯』において説かれた天に伸びる

梯子のイコン(Ⅶ世紀) (シナイ山における聖カタリナ修道院にて) Ⅰ3以上の理論によると

､ かつて善悪二元論を超絶する次元 (- 神界､ 或いは人間が神々との交流できた楽園) が存

在 し､ 後になって人々が (死と苦を痛感 しながら) 生きるようになった現世はその衰えた反映に過ぎないものである｡ 旧約聖書に説かれているアダムとイヴの楽園からの追放を巡る神話に相当するものである｡ しかし一方､ それは最もキリス

ト教的或いは西洋中心主義的な解

釈であるように感 じられる｡ 未開社会における古代人､ 若しくは前古代人が抱いていたあの世観 とあの世に架かった橋に対する考



う一つは恐怖の世界に架かった地獄の橋の姿であった｡ つまり､ 地獄の ｢狭い橋｣ は､ 天

罪- の橋の ｢変化｣ から派生した トポスではなく､ はじめから天界の橋 ･梯子と (隣り合

って) 背中合わせに存在していたモチーフである｡ そうした両義的なモチーフは､ 人間の

あの世に対する驚情の気持から発生したものだと考えられる｡ あの世に対する驚情には､

村落共同体に豊作､ ｢吉｣ や ｢善｣ を斎す好意的な神々- の感謝の気持ちと､ 早､ 飢健や病

魔などを蘭す怖い神々- の怖畏と畏敬の念が同時に混じりあっていたのであるO

4.3異界観 ･他界観の変遷に応じて変貌してきたあの世- の橋のイメージ :

その二面性と両義性

この世とあの世を跨ぐ橋の概念は､ 時代の流れにつれて変化してきた人間によるあの世

観､ 即ち異界観と非常に深い関わりにある｡ 人々が抱いてきた異界観と他界観は時代の変

遷にともなって次第に変貌してきたものである｡ 既述のように､ 概念そのものの誕生は人

間のあの世に対する意識の発生に遡るほどの起源の古いものだと考えられる｡

最終的に二元論的な思考形式から脱せ られない人間の意識構造内では､ 自己のアルテ

ル ･エゴが常に存在すると同じように､ この世の ｢アルテル ･エゴ｣ (近代的な表現では ド

ッベルゲンガ- ) として､ この世の対像であり､ この世の鏡像である ｢あの世｣ が必ずど

こかで実在していると考えられてきた｡ それは､ 日常のこの世と完全に異なった構造をも

つ世界として想像されてきた一方､ 逆説的にこの世との似通った風景と同様な構造を有す

る世界としても表現されてきた14｡ また､ この世にとっては補完的な存在でもあった｡ 現代

人の感性と観点からすれば､ それは人間の想像力をもって創 りあげられた現世のグロテス

ク化された､ または美化された投影にすぎないものかもしれない｡ しかし､ 古代人若しく

は前古代人にとってのあの世とは､ 決して現実の日常生活からかけ離れた想像上の世界で

はなく､ 住み慣れた土地､ 国などを少し踏み出た未知の空間､ 村外れに流れる川の対岸､

交易を通して接触する異質な習俗と文化の持つ村落及び国々であった15｡ 人間同士との交際

の中には異界の男女との出会いもあった｡ つまり､ (前) 古代人にとっての異界はとても ｢リ

アル ｣ なものであり､ 日常生活の営みと秩序の維持に欠かせない重要な側面を表していた

のである｡ いうまでもなく対岸の異界には橋を渡って達することができると信じられてい

た｡ そして､ その未知の空間 (-異界) はいつか海の彼方や､ 或いは人里離れた山陰の空地

Ⅰ4 この世とあの世の間に位置する橋も､異なった二つの世界を繋ぐという継続的な側面を有すると同時に､

その異なった二つの世界を隔離するものでもある｡ つまり､ (危 うい通過点として) あの世- の立ち入 り

を阻止する隔離的な側面をもつモチーフである｡

15 例えば､ 古代エジプ ト人にとっては､ (多くの民族の産物の交易の場であった) 青空市場を訪れていたギ

リシャの商人たちは異界の人々であった｡ - ロドトスによれば､ エジプ ト人は聖牛アビスの首を､ 呪い

のことばをかけてからギリシャ人に売った｡ ギリシャ商人に渡せなかった場合は､ 首に必ず呪誼をかけ

てナイル川に流したとのことである (『歴史』2.39.) (井本英一 『積れと聖性』pp.48149 も参照)0

68



に流れる川 (｢賓の河原｣) の対岸にも存在すると思われるようになり､ それが ｢常つ国｣

或いは ｢常世の国｣ として知られるようになった｡ とはいえ､ 前古代人は多様的な異界 ･

他界観を抱いていたともいえる｡ ｢常世の国｣ に限らず､ 空の彼方に至る虹の ｢対岸｣ も他

界だと思われていたのである｡ 記 ･紀における天孫降臨の天の浮橋､ 虹の橋空に伸びる矢

の渡しの トポス､ 『聖書』( ｢創世記｣ 28.10-22) に登場する天に向かうヤコブの梯子などは

そこから発祥したモチーフであろう｡ 天の世界は神々の領域であるのみならず､ 神として

祭られるようになった死者の行方とも一致するようになった｡ 例えばェジブ トの葬送文献

に言及されている天空にのぼってゆく死者のために太陽の神ラーR a-によって架けられた梯

子16､ ネパール部族であるマンガル族において一本の棒に 9 つの刻み目のつけられた墓に立

てられる (死者を天上界にのぼらせるための) 象徴的な梯子17などがその好例である｡

また､ 川の対岸のみならず､ 川の流れに沿ってずっと下っていくと､ その奥の彼方には

黄泉の国があるとも思われていた｡

そして､ 亡くなった先祖の死霊も神として祭られ､ やがて未知である死後の世界とも一

致するようになった｡ はじめは光景がはっきりとしていなかった死後の世界だが､ 異界が

二面的であるのと同様に､ 死後の世界にもそういった二面性が見られるようになり､ 善美

の神が宿る天国と､ 恐怖で醜悪の神の宿る国､ 奈落､ 地獄という二元論的な世界が鮮明に

構成されていった｡ そして､ そのような二面的な他界に向かって同じく二面的な ｢橋｣ が

架けられたのである｡ その二面的で両義的な橋は､ 死者の魂を裁判する死後審判の橋の ト

ポスとなったのである｡

ただし､ その二元論的な世界はかつて､ 宗教教理による道徳観念から定められた ｢善悪｣

の標準とは無縁に､ いずれの場合にも尊敬 ･畏敬する神の領域を占めていたのである｡ つ

まり､ 以上にも述べたように､ 怖くて醜い神も､ 集落共同体に吉と富を窟す有益的な神々

と同等に畏敬と崇拝の対象だったのである｡ (前) 古代社会では､ 病気や邪気をもたらす異

界からの醜い神々も歓迎する風習があった｡ 即ち､ 異界からの ｢邪｣ を生死通過儀礼のか

たちで受け止め､ 身に着け､ 克服し､ そしてさらに頑丈な状態で再生した魂の復活を迎え

ていたと思われる｡ そのため､ 積れや邪気などは福を妨害するものではなく､ むしろ福の

再生に欠かせない補完的な要素であったのである｡ そういった異界の両義性とどうように､

それとの媒介物である橋の両義性も自然と成 り立ったのであろう｡ 境界に棲む美しい橋姫､

瀬田橋の西詰めに出現する醜い鬼女､ 渡辺綱が一条戻橋で出会った鬼女O 村の周辺に架け

られた橋のたもとでは､比丘尼たちは浬寒を語るのと同時に､地獄についても語っていた｡

それに､ 第二章において既に触れたゾロアスター教教典 『アヴェスター』Lのチンワト橋で

16 B udge,W allisE ･A ･F rom F etish to G od in AncientEgyp t,D overPublications,1988,p･346･

17 Frazer, Jam es G ･ F olk-lone in the O ld Testam ent, voll2 : Studies in Comparative R eligion, Legend and Law･

M acm illan Press,London,1919,p.57.

69



死者の魂を出迎える美女若しくは鬼婆｡ それらは全て橋の両義性を象徴するものだともい

える｡

一方､ いつからか悪行者や不義者などが恐怖の神からの邪気と損害を受けるのは妥当な

ことだと思われるようになった｡ そして､ 現世の社会において人間の行為が裁かれるのと

同様に､ 死後の世界にも裁判 (所) が設けられた｡ この世との類似の秩序を与えることに

よって､ あべこべである他界 (- 死者の国を) を少 しでも規制することができると思われ

たのかもしれない｡ また､ 終末論の思想の普及によって､ 不義者に対す る恐れるべき神か

らの懲罰或いは天罰という宗教的 ･道徳的な概念がさらに強調されていったと考えられる｡

したがって､ 死後の世界に向かって架けられた橋も､ 本来の通過儀礼における試練的な要

素に加わって､ 宗教道徳観の懲罰的な側面ももつようになった｡

橋の ｢聖｣ と ｢俗｣､ ｢聖性｣ と ｢積れ｣ から死後審判の橋の ｢善｣ と ｢悪｣ のパラダイ

ムに至ったという点については､ 次節において述べていきたいと思う0

4.4 橋の ｢聖｣ と ｢俗｣､ ｢聖性｣ と ｢穣れ｣ から ｢善｣ と ｢悪｣ に至って

a) ｢聖｣ と ｢俗｣ の両義性 :神事と仏事の橋､ 魔性の橋､ ｢聖｣ と ｢俗｣ をつなぐ橋､ ｢聖｣

と ｢俗｣ が共存する橋

東西を問わず､ 古代と中世時代には､ 橋は宗教儀礼の場でもあった｡ 川原が葬地であっ

たためか､ 癌の上で行われることが多かった｡ そういった儀礼はかつて､ 例えば古代日本

では､ 通い来る河 ･川の水神を鎮めて慰撫するための水神祭礼であり､ そこで､ 水神と結

ばれる 橋詰めの巫女を以て橋遊びが行われていた｡ 橋での儀礼に去区女たちが使われてい

たという点は､ 本論文で幾度も言及した､ ウェスタ神殿の盛女の集団が登場した､ 古代ロ

ーマのスブリキウス橋での儀礼にも見られる｡ それは､ 橋詰めの垂女は､ 橋の創造者と同

じく､ 神と人間､ この世とあの世との媒介者であったからであるO 橋は盛観､ 陰陽師がさ

まざまな儀礼を行 う場であったが､ それは (仏教) の僧侶が仏事を行う場でもあった｡ 古

代にも行われていたものだが､ 中世時代に入ると､ 橋の上で亡魂を弔う仏事がいっそう行

われるようになった｡ それは､ とりわけ室町時代において長く続いた戦乱の中､ 非常に多

くの餓死者が出たということが一つの原因だと考えられる｡ 『大乗院寺社雑事記』において

京都の四条 ･五条橋の下には穴が掘られて､ そこに余り果てた死者がまとめて埋葬された

ことが記されている｡ 『蔭涼軒日録』には寛正二年 (1461年) に四条橋の上で建仁寺が餓死

亡魂のために施餓鬼を営むということになったので､ 五山禅院にも施餓鬼をつとめるよう

に命じたと記されている18｡

18 詳しくは平林章仁の ｢橋と宗教儀礼｣『橋と遊びの文化史』 白水社 1994 を参照｡

70



この世とあの世とのコミュニケーション ･チャンネルである橋は､ 神送 り･死者送 りを

行 う場だけではなく､ 異界或いはあの世からの情報を手に入れることができる場所だとも

思われていた｡ そのためか､ 橋は古くから､ 普通の人間ではなく､ あの世との媒介者また

は神の代理人である (古代ローマのボンティフェックスも含む) 聖職者､ 聖人､ 僧侶など

によって創 られて､ 管理されるものだとされていた｡ 中世時代からヨーロッパ中に広まっ

た､ 聖人が悪魔を編して一夜､ 又は三夜をかけて橋を造らせたという伝説がある19. それは

日本の大工と鬼六の物語と同類の内容を有する伝承である｡ 現在もイタリアの様々な所で

｢悪魔の橋｣ (Ilp on te del dlavolo) という名称をもった橋を見かけることができる｡ 異界

との境界線である橋のところでは超自然的な力による不思議な現象がおこることは少なく

なかった｡ 橋占いの民俗もそれに類する風習であった｡ 例えば､ 京都の一条戻 り橋が橋占

いをする場所であったことを示す怪異讃､ 伝説が数多く残っている20｡

(図 2) 現在の一条戻り橋21紀州熊野の参詣路にも嘉臆 篇 `という橋がある. その橋を渡ると､ どこからと

もなく人のささやく声が聞こえてくるという伝承がある｡ また､ 柳田国男によると､ 武蔵国境の大堤と

いうところに静御前が義経の戦死のことを耳にし､ 低回したという思案橋という橋があった｡ 武蔵だけではなく､ 思案橋という名称をもつ橋は古くから江戸､ 大阪､ 長崎の都市19 seppilllによると､ 中
世ヨーロッパの民衆信仰における橋の建造に纏わる聖人のイメージは､ 古代ローマのボンティフェックスに相当し､ 絹される悪魔

の人物は従来の (魔術によって制圧 される) 死界 ･下界の力に相当するものである (SeppllliAn ita,Sacralitd
dell'acqua e sacriLeg10 deip ontl.P ersistenza disim bolledinam ica cu/lurale,

Palem m ,Sellerio,1990,pp.2591260) .20 細川涼- ｢四条 ･五条橋の橋勧進 と一条



にもあったそうである｡ 長崎の思案橋は廓付近にあったと伝えられている22｡ 有名な白拍子

であった静御前の切ない物語を連想させる一方､ 遊里に向かって架けられたこの橋は正に

都市の ｢聖｣ と ｢俗｣ の世界をつなぐ橋でもあった｡

日本に限らず､ 都市の ｢聖｣ の地と ｢俗｣ の地の間に架けられた橋は中世ヨーロッパで

もしばしば存在してきた｡ 例えばテ- ムス河に架けられていた中世時代のロンドンブリッ

ジは､ 修道院や大聖堂が並ぶ町の ｢聖｣ の部分を象徴するシティーC iO,と､ 世俗的に繁栄し

ていて歓楽の場であった町の ｢俗｣ の部分を象徴するサザ- クSouthwark をつなぐ橋であっ

た｡ この橋の建設は､ サザ- クからシティーにかけて､ 聖なるもの- の橋渡しを意味した

が､ 現実には夜になるとロンドンの多くの若者たちが橋を渡ってサザ- ク- 向かったので

ある23｡ ロンドンブリッジはつまり､ ｢聖｣ から ｢俗｣､ または ｢俗｣ から ｢聖｣ - の通行と

交流を保障するものであった｡ ところで興味深いことに､ このロンドンブリッジに纏わる

あの有名な 『ロンドン橋落ちた』という子供のゲームと童謡が現在まで伝わっている24｡

｢聖｣ と ｢俗｣ の接点のみではなく､ それらの共存をも象徴する祭 りが､ 私の故郷であ

るイタリアのヴェネツィアで毎年七月の第三週の土曜日から日曜日にかけて行われる｡ そ

れは､ レデント- レ (- キリスト救済主) の祭 り25とよばれていて､ ザッケレ地区からジュ

デッカ島に位置するレデント- レ教会に向かって長さ330 メー トルの舟橋が架けられる(図

3)｡ 祭 りは教会の階段で行われるヴェネツィアの総大司教による授福式から始まり､ ザッ

ケレ地区の岸で集った参詣者の群れの橋渡しの開始で続く｡ 同日の夜にミサが挙行され､

それとほぼ同時に現在､ 本来の楽しい屋外食事会や人々の賑やかな集まりに加わって､ 23

時 30 分から24 時にかけて大きな花火大会があげられる｡ 舟橋は､ 教会という聖地- の神

秘的な参詣路であると同時に､ 祭 りと花火大会を楽しむために大勢の人々がどんちゃん騒

ぎをしながら集 う世俗的な空間でもある｡ つまり､ レデント- レ祭 りとその際に架けられ

る舟橋は､ 正に ｢聖｣ と ｢俗｣ の共存の ｢場｣ である｡

22 山折哲雄 ｢｢気配｣ の民俗｣ 『宗教民俗誌- 聖と俗の トポロジーー』､ 人文書院､ 1984､ p.43.

23 出口保夫 『ロンドン橋物語一聖なる橋の二千年- 』 東書選書 1992 pp.58-59.

24 - イスティングスによるとこの童謡は明らかに人柱伝説を妨沸させるものである｡ (H astin gs,Jam es.The

E ncyclop edia of R eligion and E ihics,vol.2,T& T C lark Edinburgh,1971,p.852 を参照).

25 この祭 りの由来は､ ヴェネツィアが十六世紀においてペス トに襲われた頃に遡る｡ ペス トの撲滅が正式

に公示された 1577 年 7 月 13 日以来､ 町を救ったキリス ト救世主に感謝の意を示すために､ 祭が毎年行

われるようになったO 昔から宗教的な厳かな儀礼にともまって､ ペス トから救われた住民の喜びを表す

明るい祭典の様子が見られてきた0

72



(図 3) レデント- レ教会に向かって架けられた舟橋26聖職

者がしばしば橋の建設と維持を経営していた中世時代のヨーロッパでは､ ｢聖なる橋｣の中央､若 しくは先端に礼拝堂



けの｣ 気難は､ 死後の橋､ もしくは黄泉の川に架かっている橋を渡 りきれず､ 成仏する (ま

たは天国- 行く) ことなく堕獄してしまうという点にあった｡ しかし､ 死後審判の橋はシ

ャーマニズムにおける橋渡しの試練の要素だけでなく､ 地上における恐怖の橋であった人

柱 (伝説) の橋の特徴ももっている｡ つまり､ 地上の橋と同様に､ あの世の川に架けられ

た橋の存在も､ 川の神に生費をささげることによって､ 正当化されるのである｡ あの世の

川のほとりで責め苦を与える悪魔 (時には厳しい天使)､ 牛頭馬頭､ 悪狗､ 猛獣などは､ 境

界の守護神であるその川の神の化生した姿であり､ 試練の橋を渡 りきれないものたちを報

酬として受け取ったのである28｡ 後に加わった善悪思惟のエスカ トロジーの影響によって､

橋渡しの試練に耐えられず､ あの世の川に宿る恐ろしい神々の生費になるのが誤 りや罪を

犯した者たちの宿命だと判断するようになったと考えられる｡

b) 死後審判の橋の ｢善｣ と ｢悪｣ の両義性と､ ｢積れ｣ と ｢罪｣ の混同

死後審判の橋における ｢善｣ と ｢悪｣ というパラダイムの両義性は､ その橋自体が同時

に地獄と天国の入口になっているという点にある｡

そして､ 橋による裁きの働きを､ いうまでもなく､ 審判 (- 神判) を受ける魂の ｢積れ｣

と ｢罪｣ と切 り離して考えることはできない｡ つまり､死後審判の橋が果たす ｢善｣ と ｢悪｣

の弁別の働きは､ ｢罪｣ の概念と必然的に関わっている｡

一方､ 終末論､ 死後審判論においては､ ｢善｣ は純潔､ ｢悪｣ は積れのイメージと相関関

係にある｡ しかし､ ｢悪｣ は必ずしも ｢積れ｣ に等しいと考えられるだろうか｡

｢積れ｣ と ｢罪｣ の概念は相違なく相互的に密接な関わりにある｡ それは､ いつからか

｢罪｣ と ｢積れ｣ の意義が重複し､ 前者と後者が同一視されてきたからである｡ したがっ

て罪と積れは混用されるようになったのである｡ しかし､ 折口が述べるように､ 罪と積れ

は根本的に違うものである29｡ 罪悪の概念はそもそも､ 積れと違って､ 誤 り･過失､ 冒演な

どの神の認めない行為､ その結果としての神の怒 り即ち罰と､ それに対する恐れの気持ち

に関わったものである｡ 神が嫌 うけがれであるものであるため罪障になるというのは現在

の世間にも容易に通用する考えだが､ それは積れが罪と罪悪の概念に結びつけられたとい

うことを示しているに過ぎない. 罪悪が穣れと同価値化された結果､ 滅罪儀礼も一種の浄

化儀礼と看倣され､ 罪もミソギ (或いは浄化儀礼) の対象となった｡ ｢罪｣ と ｢積れ｣ が混

同されて庸いられた上､ 聖性の表裏として存在していた ｢積れ｣ はいよいよ､ 人間にとっ

ての不都合な要素となり､ 聖性に敵対するものというネガティブな意味合いをもつように

なった｡ そして､ ｢積れ｣ と ｢罪｣ の重複を明示するもう一つの現象は､ 以下にも述べるが､

宗教的な罪の意識が稼れの内面化の結果として看倣されてきたということである｡

28 H astings,Jam es.T72e Encyclop edia of R eligion and E thics,vol.2,T& T C lark Edinburgh,1971,p.852.

29 折口信夫 ｢道徳の発生｣ 『折口信夫全集』第 15 中央公論社 1954 p.354 を参照｡

74



もはやネガティブな意味合いしかもたなくなった積れだが､ その ｢積れ｣ を内面化させ､

人間の ｢心の内部にまで波及させたのは､ 異文化である傭教受容の影響｣ 30だと高橋伸幸は

述べている｡ 高橋はとりわけ日本における ｢穣れ｣ の概念について論じているが､ 実は古

代ヨーロッパにおいても､仏教をキリス ト教に置き換えると､ よく似た現象が認められる｡

このような複雑なテーマを決して単純化することはできないが､ 仏教到来以前の日本と同

じく､ 古代ローマ帝国においても異文化であるキリス ト教の波及以前､ ｢積れ｣ が民衆の中

にそれほど厳密に内面化されていなかったと考えられる｡ ｢穣れ｣ に対する意識は既存して

いたが､ それは浄化儀礼を行って洗い流せる､ 即ち ｢外的付着物｣ 31という程度の概念であ

ったようである｡ ミソギに等しい､ 休浴(ラテン語 ablutl'0)の形をとった浄化儀礼は古代ギ

リシャや古代ローマでもよく行われていた｡ キリス ト教の洗礼式にも明らかに､ 既存の水

没､ 休浴を通しての (擬) 死 ･再生儀礼の名残がある｡ 日本のアニミズムにおいても､ 古

代ローマの既存信仰においても､ ｢穣れ｣ を洗い流すという概念に関しては同様の傾向が認

められる｡ そして､ 勿論古代西洋と日本に限らず､ 世界中で行われてきた休浴を用いる浄

化儀礼に対しておよそ同じことがいえる｡ やがて､ キリス ト教､ イスラーム教､ 仏教など

の宗教の影響を通して内面化された ｢積れ｣ の概念は､ 人間の心をさらす ｢罪｣ として深

く認識された｡

では､ 現在に至る宗教観において混用されている積れと罪は､ 神による人間の罪に対す

る処罰及び地獄の責苦とはどのような関わりにあるのだろうか｡ 例えば､ アルベリークス

の物語に描かれた死後審判の世界における責苦は､ 罪人を罰するためだけではなく､ 彼ら

を浄化させるための欠かせない手段ともなっている｡ 罪で汚れたものたちは､次々と大河､

硫黄の川や地獄の火などに突き落とされて､ あの世に新しく生まれ変わるために ｢浄化｣

されていくのである32｡

未開社会では聖なる神の威力が永遠不滅なものだと思われていなかった｡ つまり､ 聖な

る神や聖なる空間は時間の経過とともに減少 ･衰退していくものであるため､ 周期的に更

新或いは再生させる必要があった｡ それと同様に､ 本来地獄の責苦も無限だと思われてい

30 高橋伸幸 ｢人間の死と救済- イ弗教説話に於ける- ｣ 『説話- 救いとしての死』説話 ･伝承学会編 1994 p.99

31 折口信夫は ｢道徳の発生｣ において､ 穣れについて ｢いざなぎの命の身についた様な外的に附著するも

の｣ だと述べている｡ (折口信夫 ｢道徳の発生｣『折口信夫全集』第 15 中央公論社 1954 p.354 を参
照)｡

32 それは､ 地上の共同体における犯罪に対する処罰の仕方と同様である｡ 犯罪と犯罪者の存在は､ 邪気と

病魔と同様に､ (集落) 共同体にとっては､ 善 ･悪弁別以前に､ 大きな危険を意味していた｡ エリア- デ

が述べるように､ (象徴的埋葬も含めた) 埋葬は､ 宗教､ 魔術的には､ 水没､ 洗礼と同一の価値をもつ儀

式である｡ 犯罪者は地中に埋められて (本来生き埋めされていた)､ 出てくるときは､ 新しい､ 清められ

た人間として復活すると信じられていた｡ また､ スカンジナビアでは魔女を生き埋めにし､ その上に種

を蒔くと魔女たちは地獄の永劫の罰から救われると信じられていた (ミルチャ ･エリア- デ 『聖と俗一

宗教的なるものの本質について- 』 法政大学出版 1992 p.135-136 を参照)｡ つまり､ 犯罪者とされる者
に与える (死を通しての) 罰は､ 彼らの罪を消滅させるためだけではなく､ 彼らを新しい人間として復

活させるためのものでもあった｡ したがって､ 地獄の責苦も､ 懲らしめの手段である以前に､ 罪人の魂

を浄化と復活させるために欠かせないプロセスだったと考えられる｡

75



コスモス
なかったはずである｡ それは､ 地獄がかつて宇宙の創造､ 存続､ 破壊という周期の中で､

宇宙の浄化と復活に欠かせない､ 人間及び世界をむしばむ ｢邪悪｣ の破壊の (局) 期を表
コスモス

していたからだと考えられる33｡ つまり､ 地獄の火の起源は宇宙の浄化と聖性の更新を斎す

聖火にあったと考えられる｡

4.5橋の "tF'm E'nalio,nと煉獄の世界

第一章において分析した修道士アルベリークスの描いたポンス ･プルガ トーリウムやヨ

アキムの険しい橋は､ 既述のように､ 地獄､ または天国の ｢入 り口｣ に位置するチンワト

橋やシラー トと違って､ 地獄と楽園 ･天国の間に当たる中間的な空間に据えられている｡

これで､ ポンス ･プルガ トーリウムは善悪弁別の働きにとどまらず､ 善悪二元論世界を超

えた第三次元である煉獄の空間を象徴するようになったのである｡

なぜ審判の橋は浄化の場､ 或いは煉獄を象徴するモチーフになったのだろうか｡ この世

とあの世の間におかれた橋のイメージは以前から地獄でもなく､ 天国にも当てはまらない

中間的な位置を占めていた｡ 結局地獄の入 り口にせよ､ 地獄と天国の間にせよ､ いずれの

場合も橋が二つの異なる空間 (- 此岸と彼岸､ この世とあの世) の接点となっているとい

うことには変りはない｡ しかし､ そういった橋は神判の橋であるために､ 二つの異なる次

元の媒介物であるのと同時に､ 究極に細くなって悪人の魂を地獄の川に落とすことによっ

て､ 此岸と彼岸との交流を阻止する障害物でもある｡ 村落の日常の世界と非日常である未

知の世界､ 生と死後､ 或いはこの世とあの世の間の空間に位置するという橋の特質は､ 橋

の Iim inaliO,そのものを示す. 生と死後を隔たる暖味でリミナル Iim inalな空間は､ 世界中の

宗教において様々な形態と光景を以って表現されてきた｡ 中世ヨーロッパで誕生した煉獄

の世界もまたリミナルな空間の一つである｡ 直接天国- 行くことができなくても､ 地獄に

突き落とされるほどの深い罪を犯していない魂が浄化される一時的な懲 らしめの空間であ

るからである｡ アルベリークスの ｢浄化の橋｣ は正にそういった新たな第三次元の空間を

現している｡ 最後の審判の日を待たなければいけない魂たちが保留されて浄化される場は､

多面的であるシラー ト橋のもう一つの姿として､ イスラームの伝承集にも言及されている34｡

33 ゾロアスター教の経典 『アヴェスター』と9世紀の『ブンダヒシュヌ』にも､善悪の弁別が行われ､ ｢悪｣
に対する ｢善｣ の勝利が見られる最後の審判が説かれている｡ その際には地上において神判が行われる｡

つまり､ 死者 (蘇った死者) 生者共に溶解金属の川を渡らねばいけないのである｡ 善人に対してはその

熱鉄の川は暖かいミルクのように流れて､ 渡 り易くなる｡ しかし､ 悪人は容赦なく燃やされて､ 底知れ

ない下界に流し落されていく｡ そして､ それまで宇宙を蝕んでいたすべての ｢悪｣ が消滅されるという

ことが述べられている｡ 宇宙を汚す ｢悪｣ を燃や し尽き､ 最後に清らかに戻った宇宙の復元について説

かれている｡ そういった終末論は､ 『アヴェスター』ではフラソケレーテイ (F rashokereti) とよばれて

いる｡ チンワト橋も一つの神判である｡ しかし､ 人類の最後の審判ではなく､ ゾロアスター教では､ 天

国- 導くと同時に地獄に突き落とすという､ 人間個人の死後の審判の場である｡

76



また､ キリス トの死と復活の間における四旬節の期間もそういった中間的な ｢時間｣ 或い

は ｢空間｣ を象徴している｡ 亡魂が成仏できるまでに 49 日間にわたってさまよう ｢中有｣

も､ キリス ト教の四旬節の期間に相当する､ 仏教の死後観における中間的な世界である｡

地獄と天国､ 奈落と極楽は対照的な世界であると同時に共通の特質をもつ世界である｡

ダンテの 『神曲』地獄編に描かれた死後の世界を挙げてみよう｡ 地獄編に描かれる地獄の

責め苦は ｢永遠の苦しみ｣ だと定義されている｡ その反面である天国の栄光も､ この世の

時間と空間を超越する万能と永遠の神の次元として､ 即ち無限の宇宙として 『神曲』天国

編において描かれている｡ ダンテの地獄にせよ天国にせよ､ 現世が惨くあるのに対し､ 恒

久の場として詠われている｡ 一方煉獄は､ 昇天した魂が到達する天国でもなく､ 罪人が救

いなく突き落とされる地獄とも一致しないリミナルな空間を占めている｡ そういう点にお

いて煉獄はこの世とあの世を繋ぐ橋と同塵である｡ 煉獄もあの世に架かった橋もリミナル

で暫定的な空間に位置する上､ 一種の通過点である｡ 煉獄はつまり､ 永久のものとならず､

いくら長くても､ 最終的にこの世と同様に時空に制限されている世界である｡ そして､ リ

ミナルであるからこそ､ 地上においても､ 或は現世においても宗教儀礼的に再現できる世

界であるのではないかと私は思う｡ したがって､ 生存期間中に行われる､ 橋渡しの形式を

とった擬死再生儀礼､ 逆修行事としての橋渡しの場面､ 聖地- の巡礼ルー トなどが正に地

上 ･現世におけるこの世とあの世の間にあるリミナルで暖味な空間の再現だと考えられる｡

つまり､ 魂の浄化､ 救済と復活を求めて行 うあらゆる滅罪､ 購罪の行事は､ この世におい

て短縮化された煉獄の試練の再現に過ぎないのである｡

34 ｢ァブ一 ･サイ ド･アル ･フドリーによると､ 神の使徒は言った｡ ｢信仰者は地獄の罰を免れて､ 天国と

地獄の間の橋のところに一旦止め置かれ､ そこで彼らが現世において互いに行った悪業に対して報復が

なされ､ やがて勘定が行われ､ 清められたとき､ 彼らは天国を入ることを許される｡ (省略)｣｣ (『ハデ ィ

ースーイスラーム伝承集成- 』(牧野信也 (釈)) (下巻) 中央公論社 1994 p.139)

77



おわりに (再び橋の象徴性を考えて)

欧州では､ とりわけ中世時代の地獄天国遍歴辞に登場する死後審判の橋のモチーフに触

れる先行研究は少なくない｡ しかし､ 死後の橋に言及するそれらの研究は､ 一般的に短い

もので､ ｢地獄の橋｣ の数々の例を収集 したものにすぎず､ 死後審判の橋の本質とその由来

について詳しく論じているものは殆どない｡ それに､ ヨーロッパの観点からすれば､ ｢東の

世界｣ における死後の橋はゾロアスター教のチンワトに当たり､ (例えばキリス ト教の地獄

と仏教の地獄との比較研究があるのに対し)､ 死後審判の橋になると､ ペルシャより東の世

界にも存在する同類のモチーフとの比較的な研究はこれまで殆ど目にすることはできなか

った｡

一方､ 日本側の参考資料の中では､ 橋渡しの民間儀礼を報告と分析する研究を少なから

ず手に入れることができたのに対し､ 死後 (審判) の橋に焦点を当てたものはこれまで殆

ど見つけられなかった｡ より具体的にいえば､ 日本の橋渡し儀礼に登場するあの世の橋が

地上に実在する特定の橋であるのに対し､ イタリアとヨーロッパの地獄 ･天国遍歴評に､

幻視体験物語､ 葬送儀礼､ 滅罪儀礼などにおける聖なる橋は､ ある国､ ある地域に実在す

るのではなく､ ｢普遍化｣ された橋である｡ 日本の場合も､ 西洋側の文献資料と同じく､ チ

ンワト橋に言及する小論文はいくつかあるものの35､ ペルシャより西の世界に登場する死後

の橋のモチーフとの比較的な研究は､筆者が調べた範囲では､見つからなかった36｡例えば､

立山の大潅頂法会とヨーロッパの地獄の橋に纏わる民間儀礼との比較研究などのようなも

ののことである｡ 本論文の独自な試みは､ はじめにおいて述べたように､ いっそう広くて

国際的な視野において､ できる限り客観的な考察を行 うことであった｡ 東西を問わず見出

せるこの橋のモチーフだが､ 本研究の結果､ ゾロアスター教をはじめ､ ユダヤ教､ キリス

ト教とイスラーム教の影響圏内で生まれた作品と民間儀礼に登場する死後審判の橋が､ 死

者の心理と関係なく､ ｢客観的に｣ 細くなって悪人を裁いているのに対し､ 仏教的作品と民

間儀礼における同じ死後審判の橋が､ 多くの場合､ (立山蔓茶羅の布橋や白山行事の無明の

橋のように)､ 裁きを受ける罪人の眼に細く映るということも明らかにすることができた｡

すなわち超越する神の視点からの審判の橋と､ 試練を受けながら自己反省する人間の視点

から見た審判の橋との違いである｡ それはいうまでもなく､ 一神教と仏教におけるエスカ

35 岩本裕､ 川口久雄の論文などを参照｡

36 日本の橋と欧州の橋との比較研究､ 若しくはそれに関する文献が全くないという訳ではない｡ ただし､

入手したものは殆ど橋梁的の技術的な側面のみを重視する資料である｡ 一方､ 保田輿重郎の著書 『日本

の橋』のような､ 愛国主義でノスタルジックな視点で人工的な西欧の近代主義- のアンチとしての自然

主義の日本の土俗的な習俗に注目した､ (橋梁を通しての) 日本文化のもつ美意識を唱える日本人精神論

が挙げられる｡

78



トロジーと死後審判論の差によって生じた現象である｡ しかし､ 宗教的な差異の側面から

の考察だけではない｡ 以上のような西洋と東洋の文献資料を通して垣間見られる視点の差

には､ 西洋思想の形而上学の超越的な観点と､ 日本の内在 (哲学) 的な観点との差によっ

て生じる異なった二つの橋の象徴化が反映されているようにも思われた｡ つまり､ 西洋に

おける形而上学的な宇宙概念と､ 東洋における宇宙に対する内在的概念との違いのことで

ある｡ ただ し､ 永遠なる物語伝承の形にせよ､ 変りなく代々に伝わる儀礼の形にせよ､ い
とこ とわ

ずれにも､ 死を受け入れながら死を克服し､ ｢常｣･｢永久｣ を求めて人間の本質を腐敗と消

失から守ろうという同様の最終目的が認められる｡ そして､ 死後審判の橋及び橋の信仰と

いうのは､ そういう人間の志を表す多様的な形の中でのたった一部の様相に過ぎないので

ある｡

民俗文化におけるあの世- の旅としての死のイメージは､ 単なるメタファーではなく､

もっとも現実性に満ちた神話の再現を通して表現されてきた｡ それと同様に､ 儀礼化と物

語化､ そして伝説化されてきた死後審判の橋のイメージも､ 単なる抽象的なメタファーで

はなく､ 向かうあの世の実態と同じく､ かつてはもっとも伝承的なリアリズムに富んだ ト

ポスであったはずである. 神話は儀礼を通して具現化されていき､ 活きた実質 (fact) とな

る37｡ それは､ 始原の習俗では言葉は言霊の意味をもち､ その言葉と事象との間に境界線が

ひかれていなかったからである｡ つまり､ 世界の万物が有限性に縛 られておらず､ 人間が

あらゆるものと事態を科学的 ･物理的に測定できると奉だ思い込んでいなかった頃のこと

である｡ 神話は歴史的､ 合理的な出来事に基づいたはなしではないものの､ 不変の真実が

内在的に語られている聖なる物語である｡ 死後の旅を語る葬送歌を唱えるということは､

当初死者が､ 若しくは死者とともに ｢実際｣ に死後の旅を行 うということだったのである｡

そういった死後の橋と旅のモチーフは､ 生 ･死だけではなく､ また旅にたっ亡魂の存在

の有 ･無というカテゴリーの共存と対立に基づいて構成されていく｡ なぜならば､ 死後の

橋及びあの世- の旅は､ 魂が無となって消失してしまうという､ 差し迫った懸念を常に抱

きながら行われる異質な世界 ･次元- の通過儀礼であるからである｡

人間にとっての最大の恐怖は死そのものというより､ むしろ死後において避けることの

できない ｢腐敗｣ と ｢消失｣ だと考えられる｡ そこで､ 死者はあの世- 行っても消滅する

ことなく､ 生者とコミュニケーションを取りつづけて､ いずれはこの世に戻ってくるもの

だと信じられていたのである｡ 死の障壁を超えて､ 死者たちとのコミュニケーションを保

つためには､ あの世のことを到達可能な場､ つまりこの世と隣り合った世界として考える

必要がある｡ そして､ 生者と死者､ 生前の世界と死後の世界､ この世とあの世､ この世界

と異界との接触点は､ 到達可能な空間でありながら一定したリミナルな空間である｡ そう

37 神話における言葉は､ 行為 (アクション) そのものと同一･である｡ 『聖書』の創世記の冒頭にも見られる

ように､ 神は ｢光あれ｣ と言われた時点に光があるようになった｡ また､ 古代メソポタミアでは､ 新年

祭において宇宙の創造を物語る叙事伝が唱えられていた｡ それは､ ただの儀礼的な風習ではなく､ 実際

に老いた宇宙が毎年更新されるように唱えられていたのである｡

79



いった境界の空間は多様的であり､ 川､ 海､ 墓場､ 泉､ 奥深い森中､ 洞窟､ 道端､ 井戸､

橋などという､ 大抵共同体から外れた場所によって占められている｡ そのため､ 橋は妖怪

や幽霊のような異界に属するものの出現の場でもあり､ 死後の橋の通過は死者にとっての

あの世の旅のはじまりでもある｡

一方､ それと背反的に､ あの世は､生者の予想と力の及ばない勢いでこの世に突然聞入す

ることがある｡ その際の橋は繋ぐものではなく､ この世の秩序を乱しかねないあの世から

の恐れるべき聞入を阻止するものとなる｡ 例えばイタリアのカラブリア州の聖ジャコモ橋

を含むヨーロッパにおける死後の橋渡しの信仰に纏わる葬送儀礼や､ 東洋における死者の

冥福を祈って行われる橋渡しの追善行事などはすべて､ 亡魂が無事に成仏できるように､

即ち死後審判の橋を渡 りきれるように､ そして前世に対する未練をもったまま怨霊として

この世に居残らないように行われる鎮魂儀式なのである｡ 要するに､ ここにおける死後審

判の橋は､ あの世がこの世に無謀に侵入しないために､ 異なった二つの世界の間にはっき

りと区切 りをつけるための措置である｡ 橋が結合する物体であると同時に分割するもので

もあるというのは橋の両義性を表す一つの特質であるO

以上のことから分るように､ 地獄の死後審判の橋のことをシャーマニズムの通過儀礼の

細い難径のモチーフから派生したもののみであるという解釈には制限的で不十分な面もあ

る｡ 確かに死後審判の橋の トポスは､ 神界と人間界とのコミュニケーション ･チャンネル

である天の浮橋やヤコブの梯子などと同様に神によって架けられた橋であり､ 人間の手に

よって建てられる地上の橋とは異質のものだと思われるかもしれない｡ しかし､ 第四章に

おいて述べてきたように､ 死後審判の橋のモチーフは形而上学的に天の橋だけに関連して

いるのではない｡ 神が渡る聖なる橋と同様な特徴をもつのと同時に､ それと正反対に､ ち

ぎれたり崩壊したりして､ 神の赦免を得られなかったものたちを地獄の川に突き落とすと

いう､ 地上における恐怖の人柱伝説の橋との同様の特質を有するトポスである｡ それは､

太古に遡る異界 ･他界に対する人間の意識の誕生に深く関わっている｡ 未開社会における

人間の異界観とあの世観は､ 現在の ｢あの世｣ に対する意識感覚と違って､ 決して目には

見えない､ 手では触れられない世界ではなかったのである｡ 換言すれば､ 地球が地理学的

にまだ知り尽くされていなかった時代には異界は ｢地上｣ 38にも存在していたのである｡ ｢あ

の世｣ の実在に纏わる民衆の信仰心は､ いうまでもなく時代の流れにつれて変遷していっ

たが､ (第二章の 2.10 において既に述べたように) 基本的に中世時代までは残存していた｡

したがって､ この世とあの世の間の橋の存在も当時の人々の精神の中に深く刻み込まれて

いたと考えられる｡ 死後審判の橋が登場する幻視体験譜や､ 宗教の差異を問わず行われて

きた死後の橋に纏わる民間儀礼などがその精神の具現化したものである｡

そして､ 死後審判のと地上の橋が共有する点がもう一つ挙げられる｡ それは､ 両面両極

端の性格をもっているということである｡ 第四章において既に述べたように､ 地上の橋の

38 現在における地上或いはこの世を示す｡

80



両義性のパラダイムが ｢聖｣ と ｢俗｣､ ｢聖性｣ と ｢積れ｣ であるのに対し､ 死後の橋の両

義性のパラダイムが､ 地獄の思想 ･終末論 ･死後審判の思惟の影響で ｢善｣ と ｢悪｣ 或い

は ｢天国｣ と ｢地獄｣ になっているに過ぎないのである｡

死後審判の橋が善と悪､天国と地獄の入口､救済と堕獄が共存する場であるのと同様に､

橋というのは媒介物 (- 結合するもの) であると同時に障壁 (- 分割するもの) でもあり､
トポス

｢聖性｣ と ｢穣れ｣､ または ｢聖｣ と ｢俗｣ が共存する場所である｡ そういった両極端の性

格が単に同時に存在しているのではなく､ (パラドックスのようにも響くかもしれないが)､

補完的で相互変換的な関係において共存しているのである｡ 橋は死穣 ･穣れを通しての浄

化と聖性化が繰 り広げられる舞台である｡ 人柱の場合は供犠における死積を通しての浄化

と聖性化である｡ 死後審判の橋の場合は､ 地獄と天国が共存するのみではなく､ 天国 ･極

楽往生に催 しないものたちを地獄に突き落とし､ 地獄の火､ 沸騰する硫黄の川などにおけ

る積れの浄化 (或いは ｢悪｣ の撲滅) を通しての魂の更新が行われるのである｡ つまり､

地獄と煉獄での浄化があってこその天国- の救済があるのである｡ 悪人を罰する橋の原像

が集団意識内に成立したのが､ 天罰の対象が共同体の秩序を危機と混沌にさらすものたち､

即ち共同体から悪人 ･犯罪者と判ぜられたものたちと一致するようになった時からだと考

えられる｡

とりわけ第四章においては､ 死後審判の橋という特定のモチーフから遠ざかって､ 部分

的に主題からはみ出る危険性があったことを認める｡ しかし､ 死後の橋の原像と由来を追

究するにあたって､ 地上と死後の橋との類似性だけではなく同一性が明らかになった上､

橋そのものの象徴性と両義性を含めて考える必要があるということを認識したのである｡

ただし､ このテーマは非常に広大な分野に渡るものであるため､ ここでは詳しく論じず､

今後の研究の課題にしておきたい｡

8 1



参考文献

欧文文献

A am e, An tti. Thom pson, Stith･ The or es of the F olktales･ A classtjication and B ibliography,

H elsinki,Suom alai nen,Tiedeakadem ia,1961

B asile,G iovan B .L o cunio de licunLi(a cura diM ichelR ak),G ar Z an ti,M ilan 0 ,1995

B arillari ,Sonia./m m agint'dell'A Zdili,R om a,M eltemi ,1998

B ecker,Em estJ.A C o ntribution to the Com parative Study of the M edL'e val Visions of軸 聯噸d
H ell, G eneral B ooks, M em phis, Tennessee, 2010 (First published in 1899. O rigin al Publisher:

B altim ore,J.M urpby colnpany)

B osw ell, C harles S･A n Zl･F'sh P rec〟ysol･Of D anfe･ A Study on the I4st'On of H eaven and H ell

ascribed to ike E ighth-centuW Irish SaintA dam ndn,with Translation of the Zrb h Text,London,

1908

B rebeuf,Jean de.〟Q uelesiL e sentim entdosH urons touchantla nature A L'esLatde l'am e,tanten

c'este vie,qu 'apyes la m ort''in Le relations de ce quis'estpass∂aupays desH urons (I63511648),

Libraire E .D roz,G enとve,1957,pp.105-112

B rernm erJam .N ear-D eath Experiences:A ncient,m edievaland m odeyn ,in The R ise and F allof .the

Afterlife/ the 1995 R ead-Tuckw elllectures atthe U niversiO'of B ristol,R outledge,London,2002,

pp.87-lo主

B rinton,D anielG ..The M yths of the N ew W orldlA Treatise on the Sym bolism and the M yLholoBy

､軒地顔 R ace of A m erica,N ew Y ork,G reen W ood Press,1969

£atlin,G eorge.L euelTS and N otes on the M anneys, C ustom s,and Condih'ons of N oyth A m erican

Lndians,vol.2,D overPublications,N ew Y ork,1973

C edrone,M ariaA .A lbel･ico da SeLtefratie la B〟a visionep redantesca,G raflCart,Fomi a,2005

82



C eru lli, Emi co. 以Ll h'bro delta scala卵e la questL'one delle fonh' al･abosp agnole delta D ivifla

Com m edia.C itta delV atican 0,1949

C hretien de Troyes. L ancelot in A rthurian R om ances (translated by W istar C om iTort), J.M .

D ent& Sons,London,195i,pp.270-359

C iccarese,M aria P. n sL'onidelraldila in O ccidente,F ond, m odellt', tesli,N ar di E ditore,Firenze,

1987

C odrington,R obert H . The M elanesians. Studies in their A nthrop ology and F olk-lore, O xford,

C larendon Press,1891

C oom arasw am y,D o免a L .The P eyilous B l･idge of W elfare,in H arv ard Journ al of A siatic Studies,

volum e 8,1944-45,pp.196-213

C ulianu,Joan P.PopssubtilL'S.Stol.ia e signtjicato diun sim bolo,A evu m 2,1979,pp.301-312

D um ezil,G eorges.L a religione rom ana al･Caica.M iti,leggende,realtd,M ilano,R izzoli,1977

D urand,G ilbert.L e str〟ttw e anかopologiche dell'im m agtnario,B ari,D edalo,1991

Forlong,Jam es G .R .F aiths of M an.E ncyclopaedia of R eligions,vol.1,London,B em ar d Q uaritch,

1906,pp.340-342

Frazer,Jam esG .The G olden B ough-A Study in M agic afd R eligion,M acmi llan Press,1922

The H eavenly L adder in F olklore in The O ld Testam ent V .2: Studies in

lcomparativeR eligion,Legend and Law ･M acmi llan Press,London,1919,pp･52-57

The F ear of LheD ead in PrE'm iLive R elF'gion,vol.I,M acmi llan Press,London,

1933

G ardin er,E ileen.M edieval m sions of H eaven and H ell,A Sourcebook, G arland Publishin g.Inc.

N ew Y ork & London,1993

G ioacchin o da Fiore.LIsaltel･io a diecicorde,(a cura diK urt-V ictor Selge),C entro intem azionale di

studigioacllim iti,V iella,2004

83



G izzi,C orrado.Ilp onLe delcapello.E lem enh'della tradizione islam ica e della I匂ione diA lberico

nellapoesia diD ante,Ian ierieditore,2008

G raf,Fritz.TheB l.Edge and theL adderIN arl･OW Passages in L ateA ntique Visions,in H eavenly

R ealm sand E arthly R ealities in LateA ntiqueR eligions,C am bridge U niversity Press,2004

G l.egOrii epISCOPe Tw onensis m slorial･um libri 4,33,7,1, in Scriptores reru n m erovlnglCarum

1,1,166,pp.324-26

H allet, Judith P･ O vel･ Tl･Oubled W atersI The M eaning of Lhe Tl'de Pontifex, Tran saction an d

Proceedings of the A m erican Philological A ssociation, Vol.101, 1970, the Johns H opkins

U niversity Press,pp.219-227

H astin gs,Jam es. The E ncyclopedia of R eligion and E tht'cs,vol･2, T& T C lark Edinburgh, 1971,

pp.848-857

H aug,M artin.W est,Edw ar d W .The B ook of A yda Viral,A m sterdam O rientalPress,1971 (reprintof

the Edition B om bay/London 1872)

H irasaw a C aroline. The Znjlatable , Collapsible K ingdom of R etribution- A P yim er on Jap anese

H ellZm agenland Im agination-,M onum enta N ipponica,Studies in Japan ese Culture,Volum e 63

num ber 1,spring 2008,Sophia U niversity,pp.1150

H olland,LouiseA .Janus and the B yidge,R om e,Am erican A cadem y in R om e,1961

Ikeda H iroko. A Op e and m ottf index of Japanese folk-1iteraiuye, H elsinki, Suom alain en

Tiedekatem ia,1971

Joachim von Fiore. Psaltel･ium decehl COrdal･um , Frankfu rt/M ain : M in erv a, 1983 (reprint of

"Venetiis:In aedibusFranscisciB in don & M aphei,Pasini,1527

K elly,W alter K .Cut.iosities of Zndoew opean Tradik'on and F olklore,London,C hapm an & H all,

1863

Lom bardi SatrianiLuigiM ..M eligran a M arian O.LIPonie diSun G t'acom o.Ldeologia delta m oyte

nella societd contadina delSad,Palerm O,Sellerio editore,1995

84



M arinelli,Fran ca.F olklore coniadino nella cam pagna diG ubbio,G ubbio,,ed.S.G irolam o,1990

M c C osh C lark,K ate.M aoriTales and L egends,London,D avid N utt,270-271 Strand,1896

M igliore,M ari a C ..Pagan i,Sam uela.Znfem item poyanei.･ n st'onidelI'aldild dall'esirem o O rienLe

all'esLrem o O ccidente,C ar occi,20I2

M ircea,E liade.Cosm os and助 EOV ,TheM yth of theE ternalR etw n,H arp & R ow publishers,

N ew Y ork,1959

Sham anism IA rchaic Techniques of E cstasy,Princeton U niversity Press,I974

D eath,Aflerltfe and E schatology,H arp & R ow publishers,N ew Y ork,1967

O zan am ,An toine F.L es sow cespo丘tiq〟es de la D ivine Com ～die, O uvres com plbLes, vol･5,Pari s,

1859,p.399

Palacios,A sin M .L eggende sulle visioniinfem ali, in D ante e l'islam .L 'escalologia m usuZm ana

nella D ivina Com m edia,M ilan O,ilSaggiatore,2005,pp.2681289

Patch,H ow ard R .The O thel･W orld according Lo D escJ勿it'ons in m edievalL iterature,N ew Y ork,

O ctagon B ooks,1970,pp.80-133

Pavry, C ursetji. The Z orbasil･ian D octrine of a F 〟ture L tf el fyom D eath to ike Individual

Judgm ent,A M S Press,N ew Y ork,1965

Propp,V ladimi rJ.L e radicistoliche deiracconiidilate,Torin O,Einaudi,1949

R aju,R am asw ami .M orley,H enry.The M '･Sムrl'n the M osq〟e in The Tales of the SixO'M andarins,

C assel& C om pany Lim ited:London,Pari s,N ew Y ork & M elboum e,1886,pp.157-160

R bys,John.L ectw es on the 0 1.igin and G l･OW Lh of R eligion as illustrated by Celit.c H eathendom ,

W illiam and N orgate,London,E dinburgh,1892

Segre,C esare.F uoTiGelm ondo.I m odellinellafollia e nelle im m aginidell'atdild,Torino,E in audi,

1990

85



Seppilli, An ita . Sacl･aliid dell'acq〟a e sacl･ilegio deipontL P ersisienza dt'sim boh'e dinam ica

cultw ale,Palerm O,Selleri 0,1990

P oesia e m agt'a,Torino,E inaudi,1971

Stocks, C heridah de B eauvoir. F olklol.e and Custom s of the L ap-chas of Sikhim , Joum al and

Proceedin gs of the As iatic Society of B engal, vol. 21, 1925, pp.3271483 (reprinted in a single

volum e by A sian educationalSeⅣices,N ew D em i-M a血as,2001)

Taylor,R ichard P.D eath and theAfterlife.A C〝lturalE ncyclopedia.A B C -Clio lnc.,2000

Teiser, Stephen. The Scyt'pi〟re on the Ten K ings and the M aking of P uygatoヴ in M edieval

ChineseB uddhism ,K uroda Institute,Studies in E astA sian B uddhism 9,U niversity ofH aw aiiPress,

1994

Thom pson, Stith .B al ys,Jonas. The O yal Tales of Zndia,h diana U niversity Press,B loom in gton,

1958

Toschi,Paolo.R aFPreSaglia disiudt.dileLtel･atW aPOPOlare,Firenze,0 1schki,1956

Tylor,R ichard.Te Lka M a〟F',orN ew Z eaZand and itsZnhabL'zahts,F'llustrait'ng the O rigt'n,M anners,

C ustom , M ythology, R elt'gion, R ites, Sohgs, p IVVerbs, F ables and L ang〟age of the N atives.,

London,W ertheim an d M acintosh,24,Patem oster-row ,1855

Vist'one delm onaco diM ontecassino A lberico dL'Seuefrati,1･eda〟a aHorno a11130 con l'aiuto di

Pieかo D iacono,a cura diM auro Iguan ez,M iscellan ea C assinese 11,1932,pp.83-103

W ahl,O tto.Ap ocalw s血E sdl.ae Apocalw sis SedlTaCh T4sio B ead E sdl･ae,Pseudepigrapha V eteri s

Testam entiG raece,vol.4,E .J.B rill,Leiden,1977

W atson,W ilbur J.W atson,Sar a R .B rL'dges in 助 to坪and L egend,C leveland,1937

Zanzucchi,C astelli,M aria.LIpane-universe disim bolie l･F'd,M odena,2000

86



和文文献

赤坂憲雄 『境界の発生』 砂子屋書房 1989

阿部謹也 ｢ライン川に架かる橋｣ 『中世の星の下で』 影書房 1983 pp.132-143

- ｢中世における死｣ 『中世の星の下で』 影書房 1983 pp.176-189

網野善彦 『天の橋地の橋』 福音館書店 1991

『無縁 ･公界 ･楽』 (岩波書店 2007年版が使用)

アリス ･K .ターナー (野崎嘉信訳) 『地獄の歴史』 法政大学出版局 1995

飯島吉晴 ｢村境と橋｣ 『自然と文化特集 橋』 日本ナショナル トラスト 1984 pp.37-41

池上俊一 ｢彼岸- の旅｣ 『狼男伝説』 朝日新聞社 1992 pp.251-325

伊藤義教 (釈) ｢アヴェスター｣ 『世界古典文学全集』第 3巻 筑摩書房 1967

稲田浩二､ 大島建彦 『日本昔話事典』 弘文堂 平成 6年 (1993) pp.736-737

井本英一 『穣れと塑性』 法政大学出版局 2002

『輪廻の話』 法政大学出版局 1989

『境界 ･祭礼空間』 平河出版社 1985

｢死と救済｣ 『救いとしての死』説話 ･伝承学会編 翰林書房 1994 pp.36-54

『飛鳥とペルシャ一死と再生の庭園をみる- 』小学館 1984

『夢の神話学』法政大学出版局 2003 (初版第一刷発行 1997年)

岩本裕 『地獄めぐりの文学』 開明書院 1979

- ｢『もくれんのさうし』の背景｣ 『敦蛙と中国仏教』 大東出版社 1984 pp.1206-1217

- ｢三途の川｣『地獄の世界』 渓水社 北振堂 1990 pp.626-40

- (釈) ｢ウパニシャッド｣ 『世界古典文学全集』第 3巻 東京 筑摩書房 1967

上田篤 『橋と日本人』 岩波書店 1984

ウラジーミル ･プロップ ｢縄の橋｣ 『魔法昔話の起源』(斉藤君子 (釈)) せりか書房 1988

87



pp.350-351

大場正史 (釈) 『千夜一夜物語』(バー トン版) 第 4 巻 河出書房 1967

太田順三 ｢中世の民衆救済の諸相- 橋勧進 ･非人施行 ･綴法師- ｣ (民衆史研究会編) 『民衆

生活と信仰 ･思想』 1985 pp.62-90

大淵忍爾 『中国人の宗教儀産- 仏教 道教 民間信仰』 福武書店 1983 pp.820-855

オクタビオ ･パス ｢イメージ｣ 『弓と竪琴』(牛島信明 (釈)) 岩波書店 2011 pp.163-189

｢彼岸｣ 『弓と竪琴』(牛島信明 (釈)) 岩波書店 2011 pp.193-229

小川貫- ｢閣羅王授記経｣ 『敦燈と中国仏教』大東出版社 (昭 59年) pp.223-239

小野寺 郷 ｢奈河 と三途の川｣ 『南山宗教文化研究所報』 第 5号 1995 pp.25-30

折口信夫 ｢古代人の思考基礎｣ 『折口信夫全集』第 3 巻 中央公論社

｢民族史観における他界観念｣ 『折口信夫全集』第 16巻 中央公論社

｢道徳の発生｣ 『折口信夫全集』第 15 巻 中央公論社

川口久雄 ｢立山地獄変と敦煙十王経画巻｣ 『山岳マンダラの世界』 名著出版 pp.16ト207

川崎ミチコ ｢『玉歴紗伝』について (其の- )｣ 『東洋大学中国哲学文学科紀要』第 13 号

pp.21-43

｢『玉歴紗停』について (其の二) - 平成十七年度に入手した 『玉歴紗停』本に

ついての報告｣ 『東洋大学中国哲学文学科紀要』第 14 号 pp.53-74

北見俊夫 ｢渡しと橋｣ 『川の文化』 日本書房 pp.110-130

キヤロリー ･エリクソン ｢幻視的想像力｣ 『中世びとの万華鏡- ヨーロッパ中世の心像の世

界一』(武内信一 ･多ヶ谷有子 ･石黒太郎 訳) 新評論 2004

黒田日出男 ｢地獄の風景｣ 『増補 姿としぐさの中世史』 平凡社 2002 pp.239-266

呉承恩 『西遊記』(- ) (小野忍 (釈)) 岩波書店 1977 pp.280-82

- 『西遊記』 (- ) (中野美代子 (釈)) 岩波書店 2005 pp,396-398

88



小松和彦 ｢異界とは何か｣ 『日本人の異界観』 せ りか書房 2006

小山田了三｢橋のもつ内なるイメージ｣ 『橋』ものと人間の文化史 66 法政大学出版局 1991

pp.9-14

五来重 ｢布橋大潅頂と白山行事｣ 『山岳宗教史研究叢書』10 pp.153-176

- ｢庶民信仰における滅罪の論理｣ 『思想』4 号 1976 岩波書店 pp,435-456

『日本の庶民仏教』 角川書店 1985

『日本人の地獄と極楽』 人文書院 1991

坂本要 『地獄の世界』 渓水社 北辰堂 1990

桜井徳太郎 ｢民族宗教における聖と俗｣ノ(上) 『宗教学論集』第 9 号 駒沢大学宗教学研

究会 1978-79 pp.3-21.

｢民族宗教における聖と俗｣ (下) 『宗教学論集』第 10号 駒滞大学宗教学研

2 2 1978-79 pp.29145.

桜井徳太郎 ･谷川健一 ･坪井洋文 ･宮田登 ･波平恵美子 『ハレ･ケ ･ケガレ』 青土社 1984

笹本正治 『辻の世界一歴史民俗学的考察- 』 名著出版 1991

佐藤弘夫 『死者のゆくえ』 岩田書院 2008

佐野賢治 ｢橋の象徴性一比較民俗学的一素括- ｣ 『民俗学の進展と課題』(竹田且編) 図書刊

行会 1990

揮田瑞穂 『地獄変一中国の冥界説- 』 平河出版社 1991 (初版 1968年)

サビン･バリング･グール ド『ヨーロッパをさすらう異形の物語 中世幻想 ･神話 ･伝説』

(池上俊一 (監修)､ 村田綾子 (訳)､ 佐藤利恵 (釈)､ 内田久美子 (釈)) 柏書房 2007

志賀市子 ｢香港海陸豊福偉人の功徳儀礼- ｢過橋｣ 儀礼を中心に- ｣ 『比較民俗学研究』

9.1994/3 pp.189-197

島越憲三郎 ｢古代琉球村落に於ける産女組織｣ 『沖縄文化論叢』民俗篇II 1971 pp.2131232

89



『社寺参詣蔓茶羅』大阪市立博物館 平凡社 1987

ジャック ･ ドリュモー 『恐怖心の歴史』 (永見文雄､ 西沢文昭 (釈)) 新評論 1997

pp.373-374 (La P eur en O ccident:14 - 18 siecle.Une cit∂assiag占 Libraire A r血em e Fayard

1978)

ジャック ･ル ･ ゴフ 『｢絵解き｣ ヨーロッパ中世のイマ夢~ル』 (橘明美 (釈)) 原書房 2007

周 星 ｢橋の民俗一湊民俗の橋の事例を中心に- ｣ 『比較民族研究』8.1993/9 pp.4-25

修道士- ンリクス ｢聖パ トリキクスの煉獄辞｣ (千葉敏之 (釈)) 『西洋中世奇詩集成一聖

パ トリックの煉獄』 講談社 2010

修道士マルクス ｢トウヌグダルスの幻視｣ (千葉敏之 (釈)) 『西洋中世奇詩集成一聖パ ト

リックの煉獄』 講談社 2010

真保純 『地獄ものがたり』 毎日新聞社 2001

鈴木あゆみ ｢仏教と道教の十王信仰- 『仏説閣羅王授記四衆逆修生七往生浄土経』と『玉歴至宝砂』

における閣魔の地獄- ｣ 東海地 2006年度第 2 回研究会 (06 ･ 12 ･9) pp.32-35

諏訪春雄 ｢地獄往来から地獄破 り- 一打城戯 ･通関 ･ 目連戯- ｣ 『日中文化研究』2 特集江南

の文化と日本 勉誠社 1991 pp.89-105

善導 ｢観摩散善義｣ 『大唐善導和尚集』浄土宗宗務所 1930

鷹巣純 ｢めぐりわたる悪道一長岳寺六道十王図像をめぐって- ｣ 『仏教芸術』211 号 1993

pp.39-59

｢長宝寺よみが- りの草子｣『室町物語草子集』(『日本古典文学全集』63) 小学館 2002

pp.417-50

辻直四郎 (釈) 『リグ ･ ヴェ- ダ賛歌』 岩波書店 1970

『ウパニシャッド』 講談社 1990

90



出口保夫 『ロンドン ･ブリッジ十聖なる橋の2000年- 』 朝日イブニングニュース社 1984

早川孝太郎 ｢花祭｣ 『早川孝太郎全集』第 2巻 未来社 1972 pp.74-96

其方敬道 ｢歴史と終末史｣『東北大学文学部研究年報』第 10号 1959 pp.237-258

｢弥勘地蔵十王宝巻｣ 『中国宗教思想史談報』第二号 1968

『冥途の旅日記地獄極楽見物』 賢美閣 (復刻 1988)

『地獄一鬼と閣魔の世界』(兵庫県立歴史博物館一特別展) 1990年 10 月

｢地蔵菩薩発心因縁十王経｣ 『新纂大日本続蔵経』第 1 巻所収 (河村孝昭編集主任)

国書刊行会 1975

｢預修十王生七経｣ 『新纂大日本続蔵経』第 1 巻所収 (河村孝昭編集主任) 国書刊行

会 1975

『明清民間宗教巻文献続編』第四冊 新文豊出版公司 2006

中村茂子 『奥三河の花祭 り一明治以降の変遷と継承- 』 岩田書院 2003

長揮和俊 『シルクロー ド』講談社学術文庫 1993

波平恵美子 ｢通過儀礼におけるハレとケガレの観念の分析｣ 『民族学研究』 40 巻 1976

pp.350-367

｢日本の民間信仰における< 聖> と< 俗 > ｣ 『西日本宗教学雑誌』第 3号 1974

西山克 『聖地の想像カー参詣蔓茶羅を読む- 』 法蔵館 1998 pp.3-34.

『日本の美術』(参詣蔓茶羅) 12 m.331 1993 pp.92-95

野上索- ｢彼岸の世界｣ 『京都大学文学部研究紀要』4 pp.1039-1069 1956

野上弥生子 ｢死｣ 『野上弥生子短編集』 岩波書店 1998 pp.5-38

91



橋本直紀 ｢｢仏説地蔵菩薩発心十王経｣ の刊本について｣ 『千里山文学論集』30 号 1984

バーバラ ･ルーシュ 『もう一つの中世像 比丘尼･御伽草子･来世』 思文閣出版 1991

林雅彦 『絵解きの東漸』 笠間書院 2000

平林章仁 『橋と遊びの文化史』 白水社 1994

ひろさちや 『仏教の世界観 地獄 と極楽』 すずき出版 1990

鹿瀬泉 (釈) ｢観経疏｣ 『大乗仏典』中国 ･ 日本篇 中央公論社 1993 pp.171-313

虞末保 『辺界の悪所』 平凡社 1973

福江充 ｢立山略縁起と立山蔓茶羅｢ 芦瞭寺宝泉坊旧蔵本 『立山縁起』の紹介と考察｣ 『国文

学解釈と鑑賞』特集寺社縁起 至文堂 1998 pp.144-151

藤原良章 ｢忘れられた橋｣ 『文学』第 7巻 (第 2号) 岩波書店 1996 pp.71-86

- - シオ ドス 『仕事と日』(平松千秋 (釈)) 岩波書店 1986

ベル ト･ハイリッヒ｢巡礼者と商人のために｣『橋の文化史一桁からアーチ- - 』(宮本裕 小

林英信 (共訳)) 鹿島出版会 1991 pp.88-94

- ロドトス 『歴史』(松平千秋 (釈)) (上) 岩波書店 2008

『歴史』(松山千秋 (釈)) (下) 岩波書店 2008

細川涼- ｢四条 ･五条橋の勧進と一条戻 り橋の橋寺｣『京の鴨川 と橋- その歴史と生活- 』(門

脇禎二 朝尾直弘 共編) 思文閣出版 2001 pp.107-126

牧野信也 (釈) 『ハディースーイスラム伝承集成- 』(下巻) 中央公論社 1994

町田宗鳳 『人類は ｢宗教｣ に勝てるか 一神教文明の終鳶』 日本放送出版協会 2007

道端良秀 ｢敦燈文献に見える死後の世界｣ 『敦煙と中国仏教』 大東出版社 1984 (昭和 59

92



午) pp.50ト536

宮島磨 ｢善導 『観無量寿経疏』における ｢二河白道愉｣ をめぐって｣ 『人文社会論叢』人文

科学編 1 1999 p.73-84

毛 淑 華 ｢閣魔信仰に関する日中比較研究｣『比較民族研究』15 1997 ･6

本井牧子 ｢十王経とその享受 (上) 一逆修 ･追善仏事における唱導を中心に- ｣ 『国語国文』

第 6号 1998 pp.22-33

｢十王経とその享受 (下) 一一逆修 ･追善仏事における唱導を中心に- ｣ 『国語国文』第

7 号 1998 pp.17-35

松原秀一 『中世ヨーロッパの説話一束と酉の出会い- 』中央公論社 1979

ミルチャ･エ リア- デ 『聖と俗 :宗教的なるものの本質について』 法政大学出版局 1969

『神話と現実』 せ りか書房 1973

ヤコブス ･デ ･ ウオラギネ ｢聖パ トリキクス｣ 『黄金伝説 1』Legenda aW ea′(前田敬作 ･今

村孝 (釈)) 平凡社 2006 pp.522-528

保田輿重郎 『日本の橋』 講談社学文庫 1990

山口昌男 ｢記号と境界｣ 『文化と両義性』 岩波現代文庫 2000

弥永信美 『幻想の東洋 オリエンタリズムの系譜』 青土社 1987

柳田国男 ｢神送 りと人形｣ 『柳田国男集』第 13巻 筑摩書房 1963

｢橋の名と伝説｣ 『柳田国男全集』第 7巻 筑摩書房 1990

山折哲雄 ｢｢気配｣の民俗｣『宗教民俗誌一聖と俗のトポロジーー』 人文書院 1984 pp.34-46

吉岡義豊 ｢中国民間の地獄十王信仰について- 『玉歴至宝抄』を中心に- ｣ 『備教文化論集』

(第- 輯) 共立社印刷所 1975,pp.19ト325

吉野裕子 ｢古代 日本人の死生観｣ 『日本人の死生観一蛇 転生する祖先神- 』 人文書院

1995 pp.167-194

93



渡連昭五 『中世史の民衆唱導文芸』 岩田書院 1995

渡辺照宏 『死後の世界』 岩波書店 1959

｢長宝寺よみが- りの草子｣ 『室町物語草子集』(『日本古典文学全集』63 小学館 2002

｢もくれんのさうし｣ 『室町時代物語大成』第十三巻 角川書店 1985

｢天狗の内裏｣ (十一段本) 『室町時代物語大成』第十二巻 角川書店 1981

参照したウェブサイ ト

イタリアのカラブリア洲とシチリア島で行われる聖ジャコモ橋の信仰について

http://ricerca.repubblica.it "IIculto diS.G iacom o tra zu ff e e pemi tenzeH (参照 2012-03-18)

イザイホ一について

http//:w w w .ja.w ikipedia.org/w iki/イザイホ- (参照 2011-05-10)

泰山地獄について

http//:w w w ja.w ikipedia.org/w iki/蕎里山 (参照 2011105-23)

十王信仰について

hq )//:w w w .sakai.zaq.ne.jp/piicats/jyuou.hh (参照 2011-03-27)

聖ヨアンネス ･クリマコスについて

http://it.w ikipedia.org/w iki/G iovanni_C lim aco (参照 2012-04-14)

ゾロアスター教の終末論フラソケレーテイについて

http://it.w ikipedia.org/w ikin rashokereti (参照 2012-05-03)

94



謝辞

本論文をまとめるにあたり､ 本研究において激励とご指導していただいた元指導教官奥

西俊介教授に感謝の意を表します｡ 奥西俊介教授のご引退後､ 様々な指摘をいただき､ 本

論文のまとめを丁寧に見ていただいた五之治昌比呂準教授に感謝いたします｡ 在学中､ 学

術論文の作成をチェックしていただき､ 本論文の執筆にあたって適切な指摘をしていただ

いた柴田芳成準教授に感謝いたします｡ 最後に､ 本論文の作成にあたって､ 始終理解して

くれて心温かく応援しっづけてくれた母､ 夫､ 姑､ 勇などの家族にも感謝の気持ちを伝え

たいと思います｡




