|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Le logos et sa fabulation : Francis Ponge

Title pendant son moment critique

Author(s) |Ota, Shinsuke

Citation |[Gallia. 2014, 53, p. 61-70

Version Type|VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/51180

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



61

Le logos et sa fabulation :
Francis Ponge pendant son moment critique

Shinsuke OTAa

«Quia nominor Leo ne signifie point : Car Lion je me nomme, mais bien :
Je suis un exemple de grammaire.» — Paul Valéry"’

Dans les années 1923 a 1926, Francis Ponge a traversé une crise morale
déclenchée par la mort de son pere®’. Le poéte aurait surnommé plus tard cette
époque, sans doute par référence aux Moments Musicaux de Schubert, «moment
critique»®’. De nombreuses recherches sur ce sujet dont le langage est la
principale cause, y ont été consacrées en abordant divers aspects®’. Pour donner
une cohérence a ces deux leitmotivs, ceux apparus pendant sa crise, plaisir et
fable, il faut réfléchir a leur relation causale et a leur construction. La
corrélation entre ces deux éléments ne semble pas évidente.

I. Qui parle ?

La crise du jeune poéte est axée sur cette question fondamentale : qui parle ?
Une interrogation qui entraine une autre question, celle du statut du sujet.

Notre point de départ est «Vif et décidé». Le texte est constitué par la
conversation entre trois personnages : A, B, C. Elle commence par A : «On peut
causer d’art ?». Une conservation aberrante déroule. Dans sa derniére partie, B
raconte l'aventure sentimentale avec «elle», «Vénus de Milo». «B. — [...] Elle
est toujours comme ca. [...] c’est au Louvre, en public, la Vénus de Milo®'».
L’énoncé de A, «causer d’art» est exécuté et I'effet comique se produit. En
premiére apparence, B passe pour le personnage principal, celui qui parle et, A

1) Tel quel, (Euvres, Gallimard, «Pléiade », tome II, 1960, p. 696.

2) Tous les textes de Francis Ponge sont cités d’aprés I'édition des (Euvres completes, Gallimard,
«Pléiade», tomes I [désormais OCI, OCII], 1999 et 2002, des Pages d'atelier 1917-1982
[désormais PAT], Gallimard, 2005. Le titre de I'ceuvre est simplement suivi de I'abréviation et
de la page. Exemple : «Le Galet», OCI, p. 53.

Voir «Fables logiques», OCI, p. 614, et la note n° 5 faite par G. Farasse dans OCI, p. 1103. Voir
aussi J. M. Gleize, Francis Ponge, Seuil, « Les Contemporains », 1988, p. 32-37.

Sur les recherches précédentes, nous citons chaque fois celles mentionnées dans cet article :
pour la bibliographie détaillée et critique, voir B. Beugnot, J. Martel, B. Veck, Francis Ponge,
Memini, «Bibliographie des écrivains francais», 1999.

«Vif et décidé», OCII, p. 1349. Sur ce texte, nous avons consulté deux versions légérement
différentes : celle parue dans la revue : Le Disque vert, n° 3, janvier 1923, p. 3 et celle de
I’édition critiquée par B. Beugnot et G. Farasse (OCII, p. 1348-1349).

3

4

N

5

—



62

et C, les comparses, les auditeurs passifs. Toutefois, ce point de vue est remis en
cause a la fin du texte : «A. — Tu parles ! / C. — Je t’écoute ! / B. — Comme
vous dites ! / Ensemble — Je pense bien !%'».

Une question naive surgit : pourquoi «je pense bien» au lieu de «Nous
pensons (ou oz pense ) bien» qui semble plus pertinent ? Contrairement au
contexte dans lequel le propos de B se démarque de son volume, c’est ensemble
A, B, C qui affirment «penser bien» a la conclusion. Que signifie ceci ?

L'ambiguité du pronom personnel provient de l'idée du poéte que le
langage est un devenir a la fois individuel et collectif. Ceci s’exprime a plusieurs
reprises dans les textes des années 20.

Méme si je dis tout ce qui me passe par la téte, cela a été travaillé en
moi par toutes sortes d’influences extérieures : une vraie routine?’.

Une suite (bizarre) de références aux idées, puis aux paroles, puis
aux paroles, puis aux idées®’.

Quand on pense, une idée renvoie a une parole, et celle-ci renvoie a une autre
idée qui renvoie a une autre parole, dans le langage, une telle «routine» se
répete indéfiniment. II nous semble qu’il n’existe pas d’espace pour intervenir
dans ce mécanisme automatique. C’est pourquoi la communication réciproque
entre différentes entités n’est qu’une illusion. Plus précisément, chacun pense
face au langage ou chacun soliloque dans le langage, on ne pense pas, mais est
pensé. Cet angle d’appréciation débouche sur une théorie exagérée, mais au
moins, elle envahit I'esprit du poéte pendant la période de sa crise : «[...] a la
question qui parle ? Il faut répondre ici : le poéte. Et a qui parle-t-il ? A lui-
méme®’’». Une telle obsession est la cause de la répartie commune du je dans
«Vif et décidé».

Il existe un autre élément qui accentue la duplicité de la réflexion. Il s’agit
de P. Valéry. Curieusement, ce penseur, en soulignant le coté «monodialogue»
du processus de pensée, y trouve une occasion de genése du «soi». D’apres
l'article de N. Hayashi consacré a ce sujet'”, Valéry distingue le double «je»
dans sa conscience : le je de sa voix intérieure et le je qui I'écoute. La formation

6) Ibid., p. 1349.

7)) «Natare piscem doces», OCI, p. 178.

8) «Drame de I'expression», OCI, p. 176.

9) «Pratiques d’écriture», OCII, p. 1012.

10) N. Hayashi (Inoue), «La voix dans le dialogue avec soi-méme chez Paul Valéry », Gallia, n° 35,
p. 1996, p. 43-50. Sur ce sujet, nous avons aussi consulté l'article de H. Yamada paru dans son
ouvrage collectif avec K. Tathukawa : Les théories modernes du langage [ouvrage en japonais],
Tokyo, Shinyo-sha, 1990, p. 182-189. La grande partie de notre article doit beaucoup a la
perspicacité des auteurs ici cités.



63

du soi commence par le dernier. Il écoute la parole intérieure et y reconnait la
«différence d’état interne'’» tellement différente qu’elle peut surprendre
lautre'. C’est en répondant a cette voix et en identifiant celle-ci comme «so0i»
que se reproduit le soi valéryen : «On commence par devenir I'autre et on répond
en redevenant soi* ».

L'essentiel, c’est qu’il existe dans cette formation du soi, un risque du
clivage de l'identité. Car le sujet qui écoute sa voix intérieure peut attribuer
celle-ci — au lieu de soi : je individuel (le cas de Valéry) — a autrui : nous
collectif (le cas de Ponge). Voici donc la réponse du jeune poete a la parole

intérieure, soit a la question : «qui parle ?».

Vous parlez tous. Qui parle ? C’est nous ! O confusion ! Je les vois
tous. Je me vois tous. Partout des glaces'.

Le poete prend la parole intérieure qui parle en lui pour I'attribut de I'autre. D’ou
la confusion ou lidentification du je-poéte au mous-autres. Nous pouvons
identifier une des causes de la crise fatale du poete, au clivage du soi comme
sujet-énonciateur, et celle-ci tient a 'extension de l'identité atteinte du langage,
qui lui apparaissait comme un étre autonome.

Pour ne pas succomber a une telle crise, le sujet doit comprendre sa cause
et l'objectiver. Dans ce cas, nous parlons de critique (ou analyse). Le «moment
critique» se définit comme une phase de la vie ou le poéte tente d’affronter la
crise d’identité entrainée par le langage par sa propre critique du langage.

Il. La critique de la raison pongienne : deux plaisirs de la fable

Ce que le poéte a tenté de mettre en critique n’est pas le langage lui-méme,
mais plutét ce qu’il entend par des mots comme «signification», «logique» et
«idée». Pour le moment, nous remplacons ces mots par termes
surdéterminés : «logos» et «raison», selon le contexte de nos arguments. Que
sont donc le logos et la raison ?

La difficulté de la critique de la raison réside dans le fait que le juge qui
prononce la sentence est aussi la raison qui est 'accusé lui-méme. Ce que
I'expression du poéte suggeére bien par : «L'on ne peut sortir de l'arbre par des
moyens d’arbre”». A cause d’une telle difficulté inhérente a sa critique, la
critique de la raison pongienne invente un stratageme : il tente, a la fois
d’honorer le logos et de le trahir.

11) P Valéry, Cahiers, Gallimard, «Pléiade », tome I-II, 1973 et 1977 : tome I, p. 463.

12) «Ma parole intérieure peut me surprendre et je ne puis la prévoir. » : ibid., tome II, p. 282.
13) Ibid., tome I, p. 468.

14) «LAigle commun», OCI, p. 179.

15) «Faune et flore», OCI, p. 43.



64

Le Maitre serait-il le Logos, le langage, les mots.

Cela explique ma facon d’écrire contre les mots, contre le langage, en
me défiant toujours de leur facon d’abuser de moi, ou de ce que je veux
exprimer, [...], en les [= mots] «défigurant» d'un coup de mon style'®.

Le logos est ainsi divinis¢é comme le Maitre, le roi alors que le poéte est son
sujet, son bouffon'”. Pour attaquer cet étre supérieur, il faut d’abord s’infiltrer
dans le champ de son opposant, et ensuite «battre ’ennemi avec ses propres
armes, et selon sa propre méthode®». La critique de la raison pongienne a pour
pivot ce stratagéme appelé abus : «Ainsi ridiculisons les paroles par la
catastrophe, — I’abus simple des paroles'».

Or, comme M. Spada I'a indiqué®™, le motif du plaisir, et voire celui de
I'éros couvrent les années 23-25, période de crise : «Plaire au plus grand
nombre», «Désir de plaire (tout I'art est 1a) »*. Que signifie ceci ? Nous avons
déja vu que le poéte est un bouffon dont le réle est d’amuser son roi-logos, non
pas seulement son lecteur. Ceci posé, le theme du plaisir peut-il se rapporter a
ce stratageme, I'«abus» ? Examinons donc le motif du plaisir.

Le texte inédit, «Erotique » traite le sujet du plaisir et de I'éros, dont nous
présentons le résumé ci-aprés®. Dans le texte, le poéte essaie de définir le
plaisir que procure l'ceuvre littéraire. Selon lui, le texte existe aux fins de
retrouver une idée, une «formule» qui puisse refléter parfaitement ce que
lauteur a voulu dire. Quand on réussit a ’exprimer, le plaisir du texte nait,
comme si I'idée et la vérité racontées atteignaient a son extase amoureuse. A ce
plaisir logique, le poéte en oppose un autre. Par la répétition des expériences
précédentes, l'auteur y retrouve peu a peu une autre jouissance : celle provenant
des matériaux du texte comme le style et la sonorité. Cest comme si la
jouissance naissait de la caresse méme, celle qui ameéne a I'orgasme érotique®.

16) «Premiére et seconde méditations nocturnes», OCII, p. 1182.

17) cf. «Excusez ...», OCI, p. 3 et «Un conception du poéte», OCII, p. 1012. Pour ce qui concerne
lintertextualité, le motif du bouffon provient de deux grands écrivains et d'un comédien
admirés par le jeune poete : Shakespeare, Mallarmé et Charlot (Charie Chaplin) : sur ce sujet,
cf. M. Delcroix, «Le Premier des Douze petits Ecrits», CRIN, n° 32, 1996, p. 105-113 ; M.
Robillard, «En la grotte mallarméenne », Genesis, n° 12, 1998, p. 27-47.

18) «Hors des significations », OCII, p. 1006.

19) «Justification nihiliste de l'art», OCI, p. 175.

20) M. Spada, Francis Ponge, Seghers, « Poétes d’aujourd’hui», 1974, p. 17-25.

21) « Cette langue...», OCIL, p. 1041 ; « Baudelaire (lecon des variantes) », OCII, p. 1043.

22) «Erotique», PAT, p. 50-52.

23) Nous développons nos raisonnements qui suivent en traitant le motlogos, plus ou moins
comme un étre animé, et voire une divinité. Cet anthropomorphisme se justifie par deux
raisons : parce que la rhétorique : prosopopée est un des traits particuliers au genre dit fable, et
que comme l'on a vu, le poéte lui-méme radicalise la rhétorique dans ses divers écrits : «Cet
écrivain nourrissait beaucoup d’illusions quant a la personnalité des mots, et §'il s'intéressait a
leur étre physique et moral, [...] » : «Fable logique », OCI, p. 613.



65

Il va de soi qu'une telle analogie entre 1’écriture et l'acte sexuel n’est
qu’une métaphore. Le dessein du poete de trahir le logos incarné permet de s’en
éloigner. Sur ce point, nous allons examiner en détail la «Fable logique» en
commencant par la lecture.

Attardons-nous sur le motif du plaisir. L'essentiel réside dans I'existence de
deux sortes de plaisirs qui se complétent et que le texte littéraire fournit : un est
I'élément déroulant de la logique, autre ’élément que la faculté rationnelle ne
peut pas apprécier : «l'artiste travaille les mots de l'idée comme le logicien
2. Ainsi, si 'on réussit a plaire simultanément a cette
paire : logos et non-logos (ou «raison» et «réson»), pourrait-on relativiser la

travaille I'idée des mots

suprématie de 1'un, sans bafouer ouvertement le roi ? Fondé sur une telle idée,
le poéte a respecté la régle de plaire a «tous» comme principe fondamental : «Le
logicien juge le comédien illogique. / Le comédien juge le logicien monotone. /
Lauteur doit plaire a tous, [...]*.»

Ainsi, y a-t-il une forme littéraire qui satisfasse a un tel principe de plaisir ?
A cette question, le jeune poete trouve une réponse chez les fabulistes
classiques®, dont I'un a ainsi affirmé : «On ne considére en France que ce qui
plait : c’est la grande régle, et pour ainsi dire la seule®’»
fabulistes de I'antiquité incite Ponge a élaborer la fable. Car, elle lui permet de
plaire a «tous», en racontant la vérité qui est comme «vierge farouche» au lit

dans l'attente du bonheur (d’expression)?®’.

. La lecture des

Une morale nue apporte de I'ennui ;

Le conte fait passer le précepte avec lui.

En ces sortes de feinte il faut instruire et plaire,
Et conter pour conter me semble peu d’affaire® .

La fable enseigne la vérité des choses au titre de la lecon, tout en réussissant a
plaire a son lecteur par l'authenticité de sa lecon et simultanément par la
briéveté ou le bonheur de I'expression propres a ce genre. En ceci, la fable
(muthos) I'emporte sur le simple récit constatif de la vérité (diégese). En
recourant a la supériorité de la fable, le poéte a tenté de rivaliser avec le roi
Logos.

24) «Baudelaire (lecon des variantes) », OCII, p. 1043.

25) «Fables logiques», OCI, p. 615

26) «Je citerai [...]. Enfin quelques ouvrages littéraires comme les fables de Phédre» : «Au
lecteur», OCII, p. 1062-1063. Sur I'appréciation du jeune poete des ouvrages de La Fontaine,
voir particulierement « Examen des “Fables logiques”», OCII, p. 1028-1029.

27) La Fontaine, «Préface », Fables, Gallimard, «Pléiade », 1954, p. 9.

28) Poeéme inédit : voir «lettre 363>, Correspondance J. Paulhan - F. Ponge [désormais Cor.], éd. par
C. Boaretto, Gallimard, tomes I-II, tome II, 1986, p. 17.

29) «Le Patre et le lion» : La Fontaine, op. cit., VI, p. 132.



66

Cependant, le poéte imite-t-il seulement son maitre spirituel ? Non. A
I'encontre du fabuliste d’avant, il décide positivement de «conter pour conter»,
la «fabulation». Car, son but ultime n’est pas de raconter la vérité, mais, par cela,
de «plaire a tous», y compris a l'illogique. Si bien que, dans sa fable, le mot n’est
plus au service de I'idée et celui-la méme peut étre la fin : «Fables logiques ou
Fabulations logiques. L’affabulation d’un texte émanant seulement des aventures
sémantiques des mots qui le composent™». Le poéte inventa ainsi a la maniére

radicale un nouveau concept de la fable s’intitulant «fable logique»®".

llI-1. Lincarnation du logos et son dess(e)in : «Fables logiques »

Nous avons vu que le concept de la fable logique a été forgé pour que le
poeéte résiste au logos. Celui-ci est le Maitre absolu. Il est difficile de I'attaquer
directement. Le poete essaie donc a la fois de flatter et de frapper ce tyran.

La fable pongienne est différente de la fable traditionnelle : son objectif
final n’est pas de tirer une quelconque moralité, mais de forcer le logos s’abimer
dans le «plaisir logique» et par 1a méme, lui faire s’auto-abuser. Puisque tel est
son but, il en ressort des motifs privilégiés de la fable propre au poéte : la mise
en abime, 'accentuation de la matérialité des mots et autotélicité®.

Dans le texte ci-apres, s’intitulant «logoscope», le poéete dessine la scéne
fantastique inspirée uniquement par I'élément matériel du mot «souvenir».

«Dans ce sac grossier, je soup¢onne / une forme repliée, SV N R.
On a da plusieurs fois modifier / I'attitude de ce mort.

Par-ci par-la on a mis des pierres, / O UE L.

Cela ne pouvait tomber mieux, / Au fond.» [«Souvenir»]

«On a dressé le cadavre entre deux

écrans, et je ne voyais plus / qu’un fantéme vitreux.

Mais plusieurs noyaux inégalement / répartis apparurent en noir.
Aussitot on s’écria : voici ce qui I'a / tué.» [« Voici...»]*

Le poete avoue qu’il s’agit de «descriptions de visions tout a fait folles» (OCI,
p. 614), et les phrases énigmatiques s’y démarquent dont I'une suscite «ceci
tuera cela» d’Hugo. Le texte est un des plus opaques écrits pendant la crise du

30) «Premiére et seconde méditations nocturnes», OCII, p. 1188.

31) Le but de cet article n’est pas d’embrasser toutes les dimensions de la fable pongienne. Pour
une étude générale de ce motif, voir I'ouvrage de B. Beugnot : «Au commencement était la
fable » : Poétique de Francis Ponge, Puf, «écrivains », 1990, p. 76-100.

32) Quant a la définition de terme «autotélicité » ou «autotélique », cf. H. v. Gorp et al., Dictionnaire
des termes littéraires, Champion, 2001.

33) «Du logoscope» : «Souvenir», « Voici ce qui I'a tué », « Multicolore », in « Fables logiques», OCI,
p. 614-615.



67

poete. Pour interpréter un tel texte hermétique, il serait important de rappeler
que ce texte n’est qu'une «“nature(s) morte(s)” du mot souvenir» (OCI, p. 614).
Plus précisément, le texte raconte l'instant de la perception qui précede le
moment ot le sens du mot se reléve a I'esprit™.

Voici notre analyse résumée®
les consonnes qui lui semblent os inertes, sont encore vivantes : celui-ci tente

. Dans «Souvenir», le poéte soupconne que

donc de les ressusciter en leur donnant les voyelles tenues pour chair [et
«pierres» (matériau de la tombe)] au fond desquelles lettres mortes tombent™ .
Dans «Voici...», le poéte redresse ces lettres mortes («cadavres») entre «deux
écrans» qui divisent le mot par syllabe : «sou/ve/nir»*. Avec un tel effort de
Iincarnation (et ’érection d’'une tombe), le «fantome» a été enfin ressuscité ou
le mot-objet «souvenir» se révele vivement. Cependant, un tel état idéal : «hors
de signification» ne dure qu’un instant. Dés qu’il apparait, 'idée le surprend. Car
— comme J. Paulhan I’avait appris au jeune poete — «il est difficile de parler des
mots d’une facon détachée [de son idée]*¥». Le poéte remarqua aussitot que le
mot, la lettre avait été assassiné a I'origine par la signification, I'esprit. Il accuse
donc ce meurtrier qui a réduit le mot-objet a une idée monotone, en criant ainsi :
«voici ce qui I'a tué !». D’ol1 proviennent le deuil et I'air lugubre.

Le poéte accuse ainsi la «signification», mais il se heurte a une aporie :
cette accusation peut devenir I'éloge du pouvoir absolu du logos, d’autant plus
qu’elle est sévére ; car son accusation, sa critique s’effectue au moyen du logos.
Ceci admis, la question est : le poéte, que fait-il ici ? La réponse est simple : il
dessine uniquement le «portrait» (OCI, p. 613) du mot.

Or, dans 'univers pongien, le logos est assimilé au soleil. Son seul défaut
est de ne pas pouvoir regarder son visage. Car il est un «trou», «condition
méme du regard» : d’oll nait son désir d’étre regardé, de se regarder®.

Le poete satisfait son désir d’ostentation par la description des mots : « “Du
logoscope”, c’est-a-dire “regardez le logos”, “regardez les mots” [...]'». Le
peintre-poéte lui permet ainsi de s’abimer dans le plaisir d’étre regardé et de se
regarder, en un autre mot, le plaisir narcissique.

Si bien que 1'éloge-dessin du poéte se tourne en critique-dessein. Selon

34

fud

«de prendre les mots de plus haut, de les considérer comme chacun un objet, [...], en pansant

le moins possible a ce qu'ils “veulent dire” » : « Hors des significations », OCII, p. 1004-1005.

Linterprétation convaincante de M. Collot souligne I'image du pére mort du poéte : Francis

Ponge entre mots et choses, Seyssel, Champ Vallon, « Champ poétique », 1991, p. 30-31.

Sur la métaphore : voyelle-chair, consonne-os, voir F. Ponge et P. Sollers, Entretiens de Francis

Ponge avec Philippe Sollers, Gallimard / Seuil, 1970, p. 59. Dans la méme page, Ponge retrouve

une affinité d’idées entre lui et Mallarmé, I'auteur des « Mots anglais ».

37) «Vous avez trois syllabes... SOUVENIR... » : « Fables logiques», OCI, p. 613.

38) «Hors des significations », OCII, p. 1005.

39) Sur la relation complexe entre le sujet regardant et 'objet regardé, voir «Le Soleil placé en
abime», OCI, p. 776-794 : on pourra se référer particuliérement a la p. 781.

40) F. Ponge et P. Sollers, 0p. cit., p. 59.

35

N7

36



68

Ovide, Narcisse se consomme en observant son image reflétée. De plus, I'acte
méme de décrire le portrait peut signifier un acte potentiellement sacrilége,
celui de falsifier 'icone. Si on juge notre explication trop romanesque, nous la
rendons plus raisonnable en étayant avec la théorie d'un psychanalyste ; dans
son livre, S. Freud explique que l'imitation ou la représentation permet de
dépraver l'autorité de l'objet représenté et de le rendre ridicule (théorie :
mimique de représentation)*’.

En tout cas, le mimologisme pongien doit étre cong¢u a la fois comme le
portrait qui amuse son modéle et comme la «caricature» qui a I'intention pleine
de «sadisme» (OCI, p. 613)*®. Tout en honorant le pouvoir du logos, le poéte y
renferme un poison caché. Telle est la ruse poétique, I'«<abus». Il en va de méme
pour certains textes a cette époque, par exemple «Naissance de Vénus».

llI-2. Logos et sa fabulation ou ce qui était au commencement : «Fable »
Dans les textes précédents, le logos reconnait sa chair, soma : dans une
fable logique suivante, il se fait regarder son dme, psyché, soit sa spécularité.

Par le mot par commence donc ce texte
Dont la premieére ligne dit la vérité,
Mais ce tain sous I'une et 'autre

Peut-il étre toléré ?

Cher lecteur déja tu juges

La de nos difficultés...

(APRES sept ans de malheurs / Elle brisa son miroir.)"™

On estime qu’une partie du texte a été rédigée dans la période qui couvre le
«moment critique». Lisons-le donc comme «fable logique» pour tirer quelque
moralité. On trouvera que le premier vers (lui seul énoncé autotélique) et le
second se correspondent 'un a l'autre et composent la phrase autotélique : leur
spécularité est assimilée a celle du miroir*”.

Or, comme D. E. Sears I'a indiqué™, I'étymologie du verbe «tolérer» est le

41) S.Freud, Le mot d’esprit, Gallimard, «essais», 1988, p. 341sq. ; cf. B. Beugnot, op. cit., p. 176.

42) cf. G. Genette, Mimologiques, Seuil, 1976, p.377-393 : dans ce livre, lauteur signale la
prépondérance de l'aspect visuel et celle de I'étymologie comme trait de mimolosisme pongien.
La remarque nous semble fort juste. Nous ajoutons seulement que le mimologisme pongien
possede l'agressivité, et il trouve son origine dans la résistance contre la raison.

43) «Fable», OCI, p. 176.

44) Pour l'analyse plus fine de ce texte, voir R. W. Greene, «Francis Ponge, métapoéte», Francis
Ponge, ].-M. Gleize (dir.), Herne, «Cahiers de 'Herne», n° 51, 1986, p. 452-467.

45) D. E. Sears, «The Two-Way text : Ponge’s Metapoetic “Fable”», L'Esprit créateur, No. 31, 1991,
p. 54.



69

latin «tollere» : enlever. Ce mot latin a été énoncé a 'impératif par la foule pour
faire exécuter Jésus-Christ par Pilate soupconnant la culpabilité de celui-la®. Par
ailleurs, dans le texte cité, le poete lui aussi, hésitant, laisse a 'appréciation de
son lecteur une décision : le début du texte est pur de souillure (tain), donc,
innocent. Tenant compte du début de I’Evengile de Jean : «Au commencement
était le Verbe», ce passage symbolise-t-il le Verbe incarné, Jésus-Christ ? Certes.
Car, selon la Bible, lui aussi affirme «étre» et «dire» la vérité’”. Si bien que
I'incipit du texte s’entend comme une variation de son propos sui-référentiel. Or,
dans un autre écrit, s'identifiant a Ponce-Pilate, Ponge lui souléve une question
de fond : «Qu’est-ce que la vérité ?*». Linterrogation est légitime, parce que
I'on ne pourrait se convaincre ni de la véracité de sa parole, ni de la signification
du mot «vérité», sauf preuve matérielle (ou miracle) : preuve qui permet de
vérifier pratiquement ce qui est vrai comme l'incipit de la «Fable» le fait — a
l'aide de la présence des lettres sur le papier.

De l'analyse précédente sur la fable logique citée, 'on peut retirer trois
lecons logiques (du logos) : une est thése et deux son corollaire.

THESE : le contenu du texte dépend moins de la signification des mots que
de son contexte ou sa référence qui sont hors des significations, des idées. Cela
est évident par I'analyse précédente : si le second vers de la «Fable» était seul et
détaché du premier, le mot «vérité» ne s’entendrait pas. Par conséquent, le texte
doit se lire, posé dans son dehors et comme énonciation performative, non

sémantique ni constative'”

. Sans cela, il ne signifie rien de vrai. C’est ce que
Valéry lui aussi reléve en exergue de cet article.
Il s’ensuit que I’énonciation autotélique, que le poéte nomme ailleurs

" ne se cantonne pas non plus dans le champ de la signification. Cela est

«acte»
aussi prouvé par l'acte de Jésus-Christ. La «Fable», le plus bel exemple de la
phrase autotélique, ne le sera plus, sans son «tain» qu’est la lettre, le papier,
matériaux du texte, ni sans I'existence du «lecteur» qui se situe hors du texte.

Il s’ensuit aussi que celui qui se prétend étre vrai ne peut prouver sa
véracité par et en soi, car il manque de preuve matérielle. Cela est aussi clair par
I'analyse précédente. Ainsi, s’il prétend assumer la vérité absolue, le logos
(raison) manque de preuve de sa justesse, disons plutét de son infaillibilité.
Lerreur consiste en cela : prendre ce qui doit étre démontré pour point de

départ de sa preuve. Une telle erreur commise au commencement est nommée

46) Voir Jean 19 :15 et l'article ; «tollé» du Dictionnaire Littré. Le dictionnaire Littré était un des
livres culte du jeune poete. cf. « Fragments métatechniques», OCII, p. 305.

47) Jean1:1,Jean 14 :6, Jean & : 45 et passim.

48) Le Savon, OCII, p. 404 : voir aussi «lettre 41 », Cor., tome I, p. 44.

49) CestJ. Derrida qui a incité a lire lincipit de la «Fable» comme énonciation performative, non
constative, en appuyant sur la théorie de J. L. Austin : actes de langage. cf. « Psyché Linvention
d’autre », Psyché, Gallilé, 1987, p. 29.

50) cf. Pour un Malherbe, OCII, p. 258.



70

ainsi : pétition de principe : «Voila I'explication de tout. La preuve par lion, quia
leo. La raison du plus fort, la pétition de principe®™ ».

Le poéte a ainsi révélé et critiqué la duperie du logos par la force de sa
fable logique. Malgré ceci, il a continué a honorer ce tyran : «Il ne reste donc
qu'une solution. / Recommencer volontairement ’lhymne®». En ceci consiste la
singularit¢ du poete. Il est assuré que l'essence de I'’homme réside
principalement dans sa capacité de l'exercice de la parole : «la nature dans
Ihomme, je veux dire la raison™». Le poéte-critique s’est refusé a une solution
facile d’aller au-dela de la raison.

IV. « Aprés sept ans de malheurs...»

Pour terminer, revenons sur cette question : «qui parle ?». Le poéte aliéné
par le langage, réussit-il a parler a sa propre volonté ? Certes, ses travaux de
critiques «métalogiques», notamment, le concept de la «fable logique», lui ont
permis d’acquérir la supériorité a I'égard du logos. Ce «méta» que l'acte critique
a accordé au jeune poéte est le siege ol se situe le sujet et qu’il avait tant désiré.
La ce n’est plus ni le langage ni le ¢a qui parle, mais le poéte-critique.
Cependant, la vraie critique ne se détache jamais de son auteur. Mais ce méta
est aussi la preuve que le sujet-critique se soumet a I'objet critiqué. Tant qu’il est
critique, la position du sujet n’est qu’une ombre du logos, son négatif’*.

En fin de compte, comme J. Lacan I’a démontré brillamment, le sujet, n’est-
il qu’un effet ou subordonné du langage ? Il serait trop t6t pour conclure ainsi
avant de chercher dans le monde extérieur d’autre existence que le verbe, et
tenter de communiquer avec lui. Aprés ses années de crise, le poéte inventa la
poésie du parti-pris des choses. Toutefois, la crise du poéte s’est-elle terminée
authentiquement ? Ce fut aprés avoir subi les sept ans de malheurs qu’«elle»”
— chose ou matiére — brisa le miroir du logos™.

(Etudiant en 3™ année du Cours de Doctorat 4 I'Université d’Osaka /
Chercheur a la Société Japonaise pour la Promotion des Sciences)

51) «Aurore», OCII, p. 1068.

52) «Le Soleil placé en abime », OCI, p. 783.

53) «Des Raisons d’écrire», OCI, p. 196.

54) Voir «Proéme a Bernard Groethuysen » [dossier du Nouveau recuil], OCII, p. 347.

55) Sur les multiples possibilités de ce pronom «elle», voir E. S. Greene, art. cit., p. 149-150. J.
Derrida propose d’identifier celui-ci a la «vérité» comme une de ses idées. Son interprétation
intéresse la lecture du passage suivant : «Le Soleil était entré dans le miroir. La vérité ne s’y vit
plus» : «Le Soleil placé en abime», OCI, p. 794.

56) Lexpression «sept ans de malheurs» se fonde sur la superstition populaire : aprés que T'on a
brisé le miroir, les malheurs suivront dans les sept ans. Ce passage est donc a examiner
distinctement la biographie du poéte. Nous tenons a remercier Madame Agnés Disson,
Professeur étranger a I'Université d’Osaka, a qui nous devons la connaissance précise.



