
Title デザインの空間

Author(s) 河本, 郭夫

Citation デザイン理論. 1962, 1, p. 6-21

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/52410

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



デ ザ イ ン の 室二欄

河 本 敦 夫

改めて云うまでもないことであるが,機 械による多量生産が一般の福祉のために不可避

的となっている現在,そ して機賊の形態そのものについてもデザインが要求される今日,

科学と芸術,特 に工学的技術と美的造形との間に,し っかりとした橋をかけ渡ナことが
,

重要な課題となっている。何かそこに基礎となる理論が考えられて然るべきである
。現代

のデザインもそうした土台の上に,自 分の役目を明確につかまねばならないのではなかろ

うか。すべてが分業化してしまった今日,こ うした問題を考察することは,ひ とりデザイ

ンにとってのみならず,一 般に人間性の歪みなき全体を回復 し発展 させるについても
,極

めて大切なことである。従って,周 知のように,技 術者であり文明批評家であるマンフォ

ードが,ま たデザインの側からはケペスがそうした問題について
,多 くの反響を呼んだ論

述を示 している。両者は共に太古の入間の在り方を顧みているが,前 者は内面性の表現と

外面的生活の支配とを共に企てる人間本来の創造的衝動に信頼をおき,後 者は,表 象形成

(lmage-making)が,芸 術へも思考へも,更 に科学へも進む根源であることを認めて
,

そ・・概 の不醐 襯 雄 を貼 して・・譽設 ンフ。一ドもケペスも科学と芸術との橋

渡 しを,本 来の人間性の中に,あ るいは生来の機能の中に求めている
。そうした人間性へ

の信頼には,わ れわれも尊敬をはらうにやぶさかでないが,だ からと云 って,現 段階の問

題を解決するに有効な基礎理論やそこから導かれた方法論が,か れらによって与えられて

いるとは,考 え得ないのではなかろうか。特にマンフォー ドは,現 代芸術の傾向,特 に抽

象や超現実以来の美術傾向に対 して,そ れを現実の反映としては認めても,疑 惑的な態度

を示 している。それは機威的文明からの主観的な自己内逃避によって,無 内容,も しくは

非合理で不蠏 なものとな・た拷 えて・・るようであぎ!)そ して,暇 近醵 界でおこっ

たきわめて顕著な変化」つまり厂産業的環境の秩序と整頓に特別の注意を払うことと並ん

で・その製品の美鬮 す襁 い関心」カ・示される・とに,人 間性の全体輪 均衡回復の兆

一6一



を見出し,科 学的抜術と芸術との綜合実現の端緒を認めて,将 来に希望を託 しているので

あ91も っとも彼の主張は1951年 のことであるが,そ れにしても,わ れわれが確実な理論

的基礎の上に据えたいと思うデザインの現象そのものに,彼 の楽天的な見通 しのあかしを

求めている観がある。つまり,現 象を基礎づけるよりも,そ れによって自分の主張を力づ

けているのである。従って,主 張する文化的綜合は,現 段階において如何なる基礎的理論

に拠らねばならないかは,わ れわれが改めて考えねばならない事柄と云えよう。

そこで,私 は彼やケペスが基本的には人間性の内側へ問題の所在と解決の鍵を求あたの

に対 して,外 側に向って問題の展開を試みて見ようと思う。それは,す べての問題が結局

は人間自身に帰着するとしても,己 が見出し築き上げた外界によってのみ,自 己の内面を

明確に知ることも真実だからである。そして,ま た人間性の本源へ遡及するよりも,今,与

えられている客観界の性格を明確にする方が,現 在の解決になると思われるからである。

その意味でここでは,科 学と芸術が,ま た工学的技術とデザインが見出 している空聞の性

格を明らかにすることを試みたいと思 う。

ところで,ま ず現代の造形芸術が前提している空間は,ど んな性格を もっているであろ

うか。現代彫刻の側からそれを考察するならば,も はや彫刻は作品のマ ッスの中に閉ざさ

れることな く,マ ッスの中の関係のみに配慮を尽すものではなくなっている。つまり,作

品の当体と,外 に広がる現実空間に多 くの関係が生じ,現 実空間そのもの,ま たその中の

現象が作品の当体の中に侵入し,不 可欠の契機をなすまでに至っている。これまでの彫刻

では,お よそ台座の表面と'マッスの外面とが,現 実空間から作品内の芸術空間を区別する

限界をなしていた。そうした古い在り方は,既 に消え去 りつつある。早 くは,立 体派から

出発 した作家たちに,こ のことが見出される。マッスではな く平板構成の作風を示 して空

虚輔 を取 り入批 リ・・シ。ツ,人 櫞 噸 面を姫 砌 ち抜いそ外の空間を透過させた

アルキペンコ,ボ リュームの高まるべき人体の部分 例えば腕の筋肉が隆起する個所を逆

に凹曲面と凋 囲空間をそ・縮 らせたザ・キンなど・今世細 杁 ・て間もない頃力〉ら・

幾多の前ぶれとなる現象が始っている。また,そ れらと共に,外 に起っている光の進行を

予想 し,そ れが麺 に反射する驪 の変イ匕を作品の契機として馳 入れ・滑らかな金属体

を回転させたブランクーシの試みなども注目をひく.や がては・マ ・クス・ビ・吻 よう1こ・

醐 の金籬 で区切 。腔 間の透明な立方体を大空繭 ・と轍 したり・空気 の流 動 の

中嘸 ゆる力洳 き薄板の麟 な蘭 を立ちのぽらせ,或 は気流の中にするりと浮揚 しそう

一7一



な,外 部空間との力学的関係を思わせるりベラの作品が現われ,つ いにはコールダーのモ

ビールが実際に浮游するようになった。また,ガ ラス,プ ラスチック,セ ルロイ ド,化 学

繊維の網目などをも用いる構成派の作品は,う つろな空間を区切 って分節を与えて構成す

ると共に,周 囲の空間を自由に透徹 しあう。ガボーの場合特にそれが著 しい。ブランクー

シのマッスをつくる系統の彫刻の場合でも,ム ーアのように気流の浸蝕をうけた岩の如く

空洞をくぼませて,圧 力のある外の空間と作品の中に取り込み,ま たそれとダイナミック

に波動する相互関係をつ くり出す。

右のように,今 世紀に入ってからの彫刻をざっと見渡しただけでも,そ の取り扱 う空聞

の性格が大きく変化 して来ていることが分る。つまり,今 まで作品の当体であるマ ッスの

中に集約され閉ざされていた芸術空間と,周 囲の現実空間との関係が深められ積極化され

ると共に,次 第に両老の区別を取り去る傾向が徹底化 しているのである。それは,フ ァイ

ンアーッ(finearts)と 云 う特別に囲われ游離した領域,も しくは次元を異にした世界

から,現 実の空間の中へ進出し,そ こに座をもとうとする芸術の志向に他ならない一 一

応,そ のように理解することができよう。さらに突き進めて云えば,実 人生の場から脱離

した別世界に生息するのではな く,実 人生の空間そのものの中に出て,そ こにある諸々の'

存在と共に足を地につけて在りたいと云う願いが,根 底に働いているとも考え得よう。比

喩的に云うならば,博 物館や美術館のケースや台座から歩み出て,直 接 フロアーの上に,

庭の中に,ま た街頭へ,職 場へ進出し,そ れも従来のように装飾やモニュマンとしてで

はな く,自 然物や日常の諸品と同格に肩を並べて,実 人生の附加物としてではな く存在

したい,そ の人生の場で独自の意味を以って在りたい一 そうした意志をもつと見ること

ができよ尻 このことが意識的に試みられていることも周知の事実である。

こうした理解について根拠を与えるのは,た とえばジャン ・アルプの論述である。彼は

自分の作品が,一 般の自然物を立ち越えた何か別世界のものとしてではな く,そ れと同 じ

世界で互格に立ちまじる存在として,生 み出されることを望む。他のものの形態を抽象 し

変形するのではなく,最 初からそれ特有の形態をなす独自の存在を生み出す彼の芸術を,

「具体芸術」(artconcret)と 名付けている。

「我々は自然をコピィしたいとは思わない。我々は再生産 したいとは思わない。正に生

産 したいのである。果実を生み出しても,(他 にまねた)再 生産などはしない植物の如くに

産出したい。じかに,仲 介者な しに産出したい。こうした芸術には,極 めて僅かな抽象の

痕跡さえもないのだから,我 々はそれを具体芸術と名づける。具体芸術の作品は創作者た

一8一



ちによってサインをされるべきではない。これらの絵画,こ れらの彫刻,ζれ らのオブジェ

は,自 然の一大ア トリエの申で,雲 や山や海の如 く,動 物の如く無名のままにとどまるべ
C4>

きだ」と述べ,ま た,「 芸術は,植 物における果実の如く,母 の胎内の子供の如く,人 間

の中に生成する実 りである。しかし,植 物の果実,動 物の胎生,母 胎の子供は自生的で自

然な形態をとるのに,人 間の精神的な実 りである芸術は,通 常,何 か他のものの外見に対

する馬覽げた類似を示す。我々の時代になって,よ うや く絵画と彫刻とはマンドリンや礼

装の大統領,戦 争や風景などの外見から解放されるようになった。私は自然を愛するが,

その代用物を好まない。自然主義老,仮 象主義者(lllusioniste)の 芸術は自然の代用物で
く5)

ある」とも云 っている。 このように,単 なる仮象や想像の世界ではな く現実の空間の申

で,'自 然と同じく,独 特の実在を生産することを主張 している。この信条は早 くからその

作品に現われ,す でに1917年 のオブジェについて,当 時のダダイズム年鑑は次のような批

評をのせている。

「彼(ア ルプ)は 石が崖から崩れ落ち,蕾 が花を開き,動 物が子を生むように,即 時直

接の産出を欲した。彼はファンタジーに満ちたオブジェを望み,美 術館向きの作品を望ま

なかった。彼は荒々しい強さと色をもつ動物的なオブジェを,そ れ自体で充足 しているよ

うな,我 々の中に(同 等の存在として)立 ちまじるような新 しい物体を欲 した。それは庭

の奥深 く巣 くうが如く,或 は城壁の上からじっと見つめるが如 く,ま さに十分一入立ち

で,テ ーブルの隅にうず くまっているようなオブジェである……彼には,額 縁も,後 には
Chi

彫塑台も無用の杖と思われた」この批評文を,ア ルプも我が意を得たものどして,後 に自

分のエッセイの申で引用している。一 かくの如く,特 にアルプの言説が顕わに示 してい

るように,作 品はも早や現実の空間から囲われた処に場所をもつことな く,現 実の中に進

出 し,他 の実在と互格に独自の存在を得ることが目指されている。

ところで,現 代の美術は,真 実,右 のように現実空間の申で座をもつことができるであ

ろうか。一応,先 述のように,こ のことが目指され実現もしているが如 く理解できるので

あるが,本 当にそう理解してよいのであろうか。云いかえれば,特 別なイメージの世界と

しての芸術空間は棄て去 られ,現 実に人々の生息する空間が現代美術の取り扱う空間とな

りつつあって,美 術上の造形は現実空間の改変であり,想 像上の出来ごとでは な くな り

つつある。一 そう考えて,よ いものか如何か。と云うのは,過 去においても既に,建 築

や工芸は現実空間の中に実在するものを芸術的に造形 し,人 々の生息する空間を実際に改

一9一



変 して来た。現代美術!°yに これらと同質のものへ移行 しっっあると見 ることができる

だろうか。一部の人々の間では,や がてはそうなることが語りあわれている。 しかし,建

築や工葺の作品1さ,少 くと套その一面に挙いて,必 ず生活の為の物品であって,実 人生に

しっかり根を率うしている。ところが,現 代莱術の作品は,い かに独自の存在を もつオブ

ジェで毒るにしても,生 活の為の物品ではない。高度の快適な生活に資する蒙飾品として

役立つにレても,現 代美術が現実空間へ進出 した⑱橘 そんなことを平素の目的としてい

るとは舉えない。現代の作品1さオブジェ(物)で φろうとしても,物 品であろうとするの

で髄 い・この点において羨 術一般力煙 がて騨 や工芸と同質化すう・或1まそれへ解

消すると云う意見には,同 意 し難たい皮相璽性急さ.が季る・

しか し,こ の社会に室いて,人 々の生息す る空間の中で,何 かを独自のものとして実在

させようとすれば,結 局,物 品とレて存在させる他は奉いのではなかろう々)。人々の生息

する実人生の空胤 つまり生活空間辱 ただ漠とした対象としての空間ではない。それは
鴨
社会生活のいとなまれる空間であり,一 定の生活的秩序と組織立った生活的遠近をもって

いる。現実空問の申に存在させる≧云うこと1ま,こ ラした秩序と組織をもった生活空間の

中に組み入れることであって,外 ρ空間へ形式的に押 し出したからと云って,直 ちに現実

空間へ進出したことにはならない。人生の現実空間の中に物(オ ブジェ)を 存在させるこ

とに,物 品を存在させると云うことを除いては考えられない。その点において,現 代の美

術家自体の側に無自覚な処があって,一 種の混乱巻生 じているのではないであろうか。

日常生活を営む人間を中心としてとらえられる空間は,何 硝りもまず生活目的の実現に

向って幾重にも順序を追って,手 段と道具とが積みかさね られた広がりであり,そ うした

順序の系列が交叉 し,全 体として統一的に運行されている空間である。 それ故,こ の場

合,何 かの存在への遠さは単なる距離で}まない。それは生活機能体が使用し得る可能性の

へだた りであり,道 具として手もとに属する程度の差である。 直接の生活空間の広がり

は,常 にそうした体験的な意味に満たされている。このような空聞を,生 活者の手もとか

ら繰りひろげられた手段がつな浮る広がりと云う意味で,道 具的空間と名づけることにし

たい。現代の美術家が目にしている造形の空間は,こ うした道具的空間でないことは明ら

や〉であろう。彼等の造形空間が別のものでちると云うその違いを,示 唆する実例は今世紀

には決 して珍 しくない。何かの物品を,手 もとから繰りひろげられる日常使用の系列から

切 りとり,道 具的空間から引き抜いてレまうと,そ の物品は一つの造形体として,そ の

空間的形iそ のものによって語 りかけて来る場合がある。日常の器具やその部分を,そ の

一10一



まま構成 して展覧会場にもち出すのは,こ うした体験を自覚的に行うもの で あ る。それ

は周知のように,転 位法(depaysement)と 呼 ばれ,ダ ダンfズム以来用いられて来た。そ

の初期のものは,デ ュシャンが便器をそのまま会場にもち出すと云うた ぐいのものであっ

た。この転位法的なものが,オ ブジェの一つの在り方を示すことは今日でも変 りがないで

あろう。 こうした事柄から推察できるように,道 具的空間から引き抜かれた或る種の物

品は,そ の形態自身で発言するようになり,別 の秩序をもつ空間の世界へ入り込む。シュ

ール リア リズム系統の美術では,造 形体そのものが発言する意味よりも,そ れが示唆 し喚

起する意識下の領域や偶然性の支配する世界を重視するのであるが,し かし,そ の示唆を

与えるのは,造 形体そのものによる意味作用である。つまり,造 形性である。それは意識

下の領域やその雰囲気を前提 したり,こ れ らな くしては意味をなさぬようなもので はな

い。造形性は道具的空間を離脱した処に顕われる空間自体の文脈であって,何 か他の世界

を指すのではない。特に抽象主義はそうであるが,い ずれの現代美術も,こ うした造形性

の追究を根底としていると云えよう。

モン'ドリアンは徹底 した抽象主義の主張者であらたが,彼 は具象的なものほど造形性は

歪められて悲劇的な在り方をもち,特 殊な限定された形態のものほど,く さぐさの個人的
く7」

主観的な感情や雰囲気が複雑にまといつくと云っている。その意味をわれわれが,今,問

題としている角度から解釈するならば,具 象的なものほどそれだけ実生居にかかわりが多

く,道 具的空間とのからみ合いが緊密であると云うことに外ならない。多少の誤解を生 じ

るかも知れぬが,あ えて一例を以って示すならば,次 のように考えることができよう。或

る個人の顔は,そ れが何程か個性的であるだけに,さ まざまな性格やその人生を感 じさ

せ,そ れらに対する見る人自身の批判や抵抗 .広 い意味での利害関係などを直観的に抱か

せる。そのようにして,知 らずに,個 人的もしくは社会的な生活目的に向って秩序づけら

れた日常生活の道具的空間の申へ関係づけられ,か らみ合わされる。無論 この顔を一つ

の純然たる造形体として,初 期のキュービズムのように取 り扱 うことも可能である。しか

し,そ の場合でも,何 らかの仕方で抽象化せざるを得ないように,直 接の具象的形態のま

までは,造 形性が明確にならず,道 具的空間とのからみ合いの中に埋もれるのである。な

お又,抽 象的に顔を取 り扱っても,そ れが顔の特殊な面白さ,特 殊な抽象性を離れぬ造形

に拘らう限り,少 くとも一般に顔であると云う意味をのこす限り,そ れだけ道具的空間と

のつながりは避けられない。顔と云うものは,特 に身体器官として人間生得の道具である

ばかりでな く,そ の人を代表的に表示し,社 会的に交渉する場合の登録商標の如き役割り

=11一



を担。ている.従 。て,単 に顔であると云う醐 樹 でも・道具腔 間へのつながり1ま案

夘、容易な疲 ある.・ のように鰍 な抽m形 齢 近づくほど道具鯉 齔 の関係は深

くなり謹 灘 を純粋;,.り 出す・とが困難となる・モ・ドリア・麒 貅 形齢 ら灘

し櫞 を究わめたのも 造形性を純粋瞰 り出し觝 する為であ・た・造形性それ醂 の

觝 慥 形芸術の唯一の道ではない}・ぜよ.ま 樋 具的輔 とのからみ合いや・雕 轗

縦 まとう賜 的形態など醸 術の本圓 こ掫 するものとして騨 嘯 じ去れない1`し て

も諠 灘 鮴 の純粋化は,モ ンドリア・の老えたような櫞 廰 底を・祠 齢 ご要求

する.彼 縮 己の立場を継 形蟻(N・ ・-pl・・ti・i・m)と唱 えたのも撚 しとしない・

上述によ。て粉 騾 される・とであるカ・,獄 黝 の取りあげてい腔 間は造 ヲ幽

処y`=_　 でそれ鮪 の鰍 轜 りか臆 鯲 せる編 の蛸 である・颱 の為に騨 に名

付けるならば,そ れは繼 形腔 問と云 う・とカ・できよう・かくして現 代美術の覯 象

は洗 述のように難 活腔 間へ翻 し,そ の改変に櫛 しつつあるが如く一見考えられ

るのであるが,そ うではないのが真相である.現 実の生腔 間は・決 して灘 した外のひ

ろがりと云うものではなく,鞴 購 ・従 ・た縟 の系列が繝 をはりめぐらし・頒 を

与えている。と鰓 えば,獄 彫刻棚 の空間と栖 に鷭 し合 うまでに関係を押 し勘

ていても,そ れをもって直ちに現実空間の中に座をもったとは云えないのである。

しかし,現 代美術の扱う空間が純造形的空間であるにしても,そ れが従前のようにマッ

スの中醐 じ。めら批 断 でもな く,ま た額縁によ・て切 りとられた世界で もな くなり

つつある。 ここに多 くを述べる余裕をもたないが・ 絵画醐 かの対軅 醐 的に伝えた

り,イ リゴ ジ。ンを与えたりす る・とに本質を求めず・平面を羅 とした鰍 な造形体

として即自的に存在するようにな。た.一 音aにはパンチゴ … オブジ・と云 うbさ え

謁 れるように,「何かの絵」でほな く〉一一つの 「纐 と云 う物」として外の空間の中薩

をもつ。とが求められる.そ れ故,獄 の繼 形的空間は・マ・スの中や額縁の中のみに

あるのではなく汎 てを包控 間全体である.ア ・・プのPを 借用すれば・宇宙の大ア1'

リエ全体である.す べてが,そ ・では造形臆 味しかもたず・また櫃 にそうした鮴 の

連関性 しかもたない空間である.つ まり1ま,道 具的空間の秩序や綱 が脚 され・凡てが

造形体としての硯 られる世界である.自 然の生成も燗 の営みも洞 かの生活目的によ

って意味や価値を与え られるのではな く,凡 て形態そのものの意味によって即自的に存在

し,他 と関係する.'ま た消 然が(燗 をも含めて)一 つの機能体として・・の上な く合

理的有機的に運行されていると云う広い意味での目的,宇 宙の目的とでも云 うべきものに

一12一



よって秩序づけられた空間でもない。ただひたすらにゴそれだけのもの,形 態自身の意味

臑 るものとして・凡てが存在する世痢 あり,ジ 。ング・・のように祠 解でもあれば
,

日月星辰のように規律正 しくもある。・そこにアルプの如 ぐ「偶然性の法」を直観 し
,モ ン

ドリアンの如 く圧制をうける生命の悲劇を感じ,或 はまた非条理な 「存在」そのものの意

味を洞察することができよう。そして,こ れ らゐ直観や洞察は作家それぞれの人生観や世

界観に動機づけられ,そ れと相関的であるに違いないが,そ の直観や洞察癬行われる基礎

的な場所は先のような純造形的空間である。

この造形的な意味 しかもたない空間は,実 人生の空間に対 して抽象的なものであること

は云うまでもない。 しかし,そ れはマッスや額縁の中に設定された逃避的な空間ではな

い。現実空間の処々にちりばめられた個々別々の特殊な空間でもない
。全体的な見渡 しと

遠い地平とをもった空聞である.つ まり,自 然も人工も含めて,こ の世の一切の造形体が

もっぱらその造形性の面で包括されるその意味を商われる世界である。云わば,宇 宙を横

断 している造形的なダイメンジョンである。そこの座標に位置をもつものを創造するのが

現代美術の意図する処であって,つ なが りのない単発的な匪鎖的空間を想定するのではな

い三こうしたダイメンジョンは,実 生活の空間,そ の中核をなす道具的空間をも貫いそい

る。従って,・そこに座をもつ現代美術の作品ほプ現実空問そのものの中に進出したが如く

一見思われるのであるが,真 実はその系列を異にしているのである。

さて,現 代美術の見出 した空間は,従 前のよ うな閉鎖的な空間ではなく
,広 い見渡 しを

もつ地平であるが,現 実空間そのものではなくて,続 造形的なそれである。 くり返えし述

べる如く・それは道具鰍 序をもつ生活空間とは質を異にしでいる
.実 生活の中1璞 的造

形をもたらすことが,デ ザインにとって重要な責務であるとすれば,そ れが真に遂行され

るについては,こ うして空間の質的相違を十牙自覚しなければならない。たとえハーバー

ト・リー ドも云 うように現代の抽象美術が工業デザインに造形の道を与えるとしても
,単

なる安易な適用を許さない問題が根本にあることを知らねばならない
。つまり,デ ザイン

は質のちがった両者を媒介 し融合し得るような空間独自のデザイン空商を見出さねばなら

ないのであって,以前のデコレィティヴ ・アー トやアプライ ド・アートの段階のように
,一

つを以・て他を緬 的に覆 うとか・従属させるとか云 うのであ。てはな らないであろ う。

このことは既に自覚されつつある事柄ではあるが1独 自のデザイン空間を明確に意識する

までには杢っていないと云えよう。

-13一



ところで,.こ うした問題を考察する上に手がかりとなるのは,工 学的扱術者にとっての

空間である。そして,ま たその空間の性格から芸術と工学的技術との橋渡しを可能にする

現代的な基礎が窺えるように思 う。

工学的技術者にとっての空間は,一 般的に云って,物 理学的,数 学的に,ま た化学的に

それ自体として究められるべきものであると共に,こ のことによって生活機能体を中心と

した秩序がより一層整然と改善され,生 活機能体の手もとに属する可能性がますます高め

られるべき空間である。つまり,工 学的技術者が数学や物理化学の基礎科学者と異なる処

は,現 実空間の所与の状況を分析探究するだけでな く,そ れに基づいて,よ り高度の緊密

さで人聞に結びつ く便利な空間の秩序を,作 り出そうとすることである。例えば,基 礎の

諸科学によって地勢を測量 し強度を決定するだけでな く,橋 梁を渡 して或る地点間の生活

上の関係を緊密且つ簡潔に秩序づける。それによって各地点にある事物は,各 地点の人々

にとって相互により一層確実に手もとに属するものとなる。停車場が,バ スが,病 院が,

すべて生活機能体にとつて,確 実で手近かなつながりの土にある道具となる。云いかえれ

ば,既 存の道具的空間が,そ の秩序を改変され更新されるのである。こうした道具的空間

の向上が,工 学的技術者の目的とする処であり,基 礎科学者と異なる点である。

右の橋梁の例では,工 学的技術は単に物理的空間の処理に関わるもののように思われ易

い。しかし,こ の技術を導いている根本の動機は実生活の空間的秩序を変革することにあ

る。そして,物 理的空間の秩序は,実 生活のそれと一致するものではない。先の橋梁の例

にしても,川 をへだてた二地点間の距離は,物 理的空間の秩序として見れば,ま ず直接的

には直線コースであり,そ の外にも無数に可能な曲線コースを考えることもできる。 しか

し,実 生活の空間の秩序として見れば,橋 を渡さぬ限軌 一定の浅瀬を迂回 し,山 あいを

縫って通る複雑な経路以外には存在しない。そして,こ の秩序は多大の労力を要求する云

わば重い体験的な質を含んでいる。自己を運ぶ両脚と云う身体的道具が繰り返えし何重に

も使用され,そ の一歩一歩に岩や地面の凹凸がさまざまに利用 される。そうした道具の操

作が積み重なる空間の距離は,物 理的距離と質を異に している。たとえ,物 理的には隣接

していても,実 生活の空間の秩序としては,極 めて遠いこともあり得る。つ まり,幾 重に

も道具的段階が積まれた迂路に媒介されるのである。原料倉庫 と製品倉庫とがたとえ隣り

あっていても,そ の間の距離は;生 産者の生活空間の秩序から云えぱ,全 工程をへだてた

遠さがある。このように,実 生活の空間には道具的空間特有の遠近に従った組織がある。

工学的技術者が関りあうのは,根 本的にはそうした空間組織の改変と向土であるαしかし

一14一



このことは必ずしも短縮し簡略化することに本質があるのではない。むしろ,確 実な秩序

をもたらすことにあるだろう。自然の不安定な生産過程を基礎にしたり,或 は工程の一部

に組入れたりしている製作は,製 品と生産者との,従 ってまた消費者との関係が不確定

であり,そ れ らの間に確実に手もとに属 しない不安な,動 揺 し易い系列の距たりを生 じ

る。つまり,秩 序の不明確な空間が介在することになる。 例えば,自 然繊維による衣服

は,物 理的には肌身に極めて近いとしても,生 産の空間としては不安定な距たりを もって

いる。人造繊維の発明は,自 然繊維以上に複雑な生産関係をもたらし,距 たりそのものを

増大 したかも知れないが,秩 序の不安定 さを取 り除き,製 品とそれに達する工程を確実に

入間の手もとに属せしめた。云いかえれば,衣 服に関して道具的空問の組織を革新 したの

である。

かくして,工 学的技術が関りあう空間は,根 本的に云 って道具的空間である。 この場

合,注 目すべきことは,与 えられた一定段階の道具的空間が,一 層確実な秩序によって組

織立てられ,更 に,「発展すべきものとして常にとらえられていることである。絶えず更新

される歴史的過程をもつものとして把握されていることである。云うまでもないことであ

るが,そ の過程は,技術者が科学的に製作活動を行うことによってたどられるのであって,

自然的変化の過程ではない。つまり,技 術者の努力が道具的空間を発展せ しめ,歴 史的運

動の中にある空間たらしめるのである。云いかえれば,彼 らは常に歴史的に発展せ しめる

べき空間としてそれと関りあうのである。それ故,工 学的技術者は,道 具的空間を歴史的

な運動の中にとらえていると云える。総 じて云えば,工 学的技術の空間は,歴 史的道具的

空間である。

しかし,道 具的空間を一層確実な秩序の段階へともたらす歴史的行為は,常 に基礎科学

の知識を特殊な限定的ケースへ適用することを通じて行われねばならない。基礎科学の一

般的原理を,現 実の特定の場合に適用す る媒介的な活動をそなえねばならない。工学の体

系は,こ うした媒介作用の原理の組織立てと考えることもできよう。しかし,こ の場合の

限定的ケースとは,実 生活における具体的な道具的空間の秩序の一部それ自体ではない。

生活機能体を中心とした目的遂行の系列と云う意味を含むものではない6そ れは基礎科学

の一般的原理が適用され得るように,操 作をうけた空間の秩序である。つまり,道 具的意

味を含むものから一度抽象され客観化された空間の組み立てである。このことは,技 術者

が与えられた現段階の道具的空間を検討する場合にも,ま た目的として計画された秩序に

ついて思考するに際しても,同様に当てはまることである。先の橋梁の例をもってしても,

-15一



川を隔てた二地点間は,身 体器官の両脚と無数の地物と云 う道具の,連 続な使用のつなが

りを見渡すことかち一度離脱 した立場で,諸 種の対象物をも含めて客観的に抽象空間のひ

ろが りとして見出されねばならない。その上で,測 量が加えられ,数 学的物理的に分析さ

れて構造を明らかにされる。その際,見 出された抽象的空問のどの側面をとりあげ,ど こ

に焦点をおいて測量すべきか,こ の選択が極めて重要であり,工 学的技術の成否の多 くが

ここにかかって来る。と云 うのは,こ の選択は道具的空間秩序の更新と云う工学的技術の

根本動機から要求されるものであると同時に,基 礎科学の適用される場所を,ま たその

適用が可能であるように決定するものである。 つまり,根 本の動機による一定目的に即

しつつ,同 時に基礎科学の可能性に即しつつ行われる選択であって,工 学的技術に特有

な媒介作用の基礎をなすものと云えよう。 それは基礎と云っても,一 度完了すれば後は

唯土台としてあることではな く,全 過程を通じて働き導 く本質的契機である。橋梁のよう

に主として物理的なものではな くて,新 しい道具的秩序の為に何かの物質を発明しようと

する場合,例 えば化学繊維の新材質を工夫する際でも,同 様のことが云える。 自然的生

産に拠る不安定さを除いて量産の工程を確実にする為,或 は自然繊維にない衣服の特質を

造 り出す為,,そ れらの目的に即して一定物質を選び,そ あ物質の化学的購造関係に,ま

たは極微の物理化学的領域の組織に焦点を求める。そして,選 ばれた焦点としての構造や

組織を優れた繊維材料の生産と云 う目的にしたがって,如 何に変化させるべきか。 例え

ば,耐 熱性をもたせるには何を付加すべきか,或 は何を抽出削減すべきか,ま たそのこと

の能,不 能一 そうした一定の象面に現われた問題にむかって,基 礎科学が適用される。

云わば,こ の適用の場を具体的に選び出す処に化学的工学の基礎があると云えよう。

このように工学的技術にあっては,実 生活の道具的空間が一度抽象され,客 観的に,基

礎科学の適用可能な空間として見出される。そして,そ こに選び出される空間の秩序は,

根本の目的に従って,物 理的或は化学的,ま た物理化学的で もあり得る。更に巨視的な場

合も,微 視的な時もある。その選択は様々であっても,一 般的な基礎として,自 然科学的

法則や秩序によって構成される空間が見出されていなければな らない。つまり,実 生活の

空間ではな くて,抽 象的な純科学的な空間の見出しが先決となっている。それ故,工 学的

技術の活動は,空 間に関する問題の角度から考察するな らば,基 礎科学の抽象的空間と,

実生活の道具的空間とを媒介 しつつ,後 者を歴史的に発展せ しめることに本質をもつ。

さて,右 に述べた工学的技術の特長は,デ ザインのそれ と構造の上で深 く類 似している

一16一



のではなかろうか。と云 うのは,工 学的技術が,基 礎科学の抽象的空間を見出 し,そ れと

道具的空間とを媒介するのに対して,デ ザインは,先 述の純造形的空間を見出 し,同 様に

道具的なそれを媒介することが考えられるか らである。基礎科学の空間が宇宙全体を含む

ように,純 造形的空問も,現 代では以前の如 く囲われ鏤められた領域ではな くて,自 由な

打ち開かれたホリゾントをもっている。それだけに一層,z学 的技術とデザインとの類似

性は深まっているし,また純造形的空間が解放されたればこそ,この類似性が本質的なもの

となり,正 面から真面目に問題にしなければならな くなった。工学的技術が基礎科学的空

間の秩序を,道 具的空間のそれと媒介し,後 者を更新 し発達させるように,デ ザインは純

造形的空間の秩序を道具的空間のそれと媒介 し,同 様に後者を歴史的に発展させる。そこ

に両者の根本的な目的がある。つまり,両 者ともにその関わる空間は,歴 史的発展性をも

つ空間であり,そ れは,目 的をもって歴史的に行動する者にとってのみ,正 しく現われる。

道具的秩序の革新を企てないで,た だ手わざの靆練や勘と骨の把握につとめているものに

とっては,道 具的空間は静的であり,歴 史とはなり得ない。それには,云 わば磨きあげら

れて,ど っしりと固定 した好 さや懐古的な深さはあっても,ダ イナミックで理想の輝きに

みちた近代性は何もない。歴史的道具的な空聞は,こ のような単なる道具的な空間とは,

異なっており,未 来への目的をもって行動する老にのみ開かれる動的世界である。 それ

故,工 学的技術やデザインが,道 具的空間を発展 させると云うとき,単 なる道具的空間が

そのまま意味を変えないで持続 し,た だ形態が移り行 くのだと解すべきではない。固定的

な ものが,ダ イミックなものへ,過 去の重い持続から未来への輝かしい展望をもつものへ

と,内 に包む意が変 じ,云 わば道具的世界の世界観が革新されるのである。それ故,工 学

的技術 もデザインも,単 に根のない他から利用されるだけのテクニックと云 うものではな

い。正真正銘のものは両者共に,そ れ特有の世界観を根にもっている。こうした世界観の

見渡し,云 いかえれば歴史的道具的空間の中で,基 礎科学の法則と道具的な秩序とが,ま

た,純 造形的構成と,道 具的な組織とが媒介され統一される。そして,具 体的にこの空間

が発展する。逆に云えば,こ の媒介統二の活動が,歴 史的道具的空間を具体的に見出さ

せ,組 成 していることにもなる。

このように,工 学的技術とデザインとは,歴 史的道具的空聞をもつと云 う点において,

基礎的に世界を等しくしている。 しかし,こ の空間をどのような側面について発展ざせる

か一 その点で両者は違っている。繰り返えして云 うまでもな く,工 学的技術は道具的系

列の秩序が簡潔確実に人間の手もとに属するよう発展を翁 てる。しかし,調 和的に属する

一17一



ように発展を計ることは,工 学的技術にとって関心の外にあるか,も しくは付随的なもの

にすぎないであろう。「簡潔確実に」と云 うことと,「調和的に」と云 うこととは,内 容が

異なっている。前者は,人 間の各種の能力による多量な労働と,そ の熟練を要するような

秩序,ま た不安定な自然力の参加をそのmと するような組織,そ うしたものの排除を意

味 している。つまり,道 具的空間の機構の中に人間と自然が,積 極的に組み込まれ道具化

される事態の改善を指している。人聞が生活するよりも,そ の為の手段と化 し,然 も自然

力の不安定さに脅かされている事態は,当 然取り除かれねばならない。 しか し,こ の事態

の中では,人 間は諸能力を多面的に多大に労しながら,自 然力と共に一つの機構につなが

って働 く。そ乙に,全 体として見れば,こ の事態は人間の道具化であ りながら,し かも,

人が部分的な能力に偏寄せず,自 然と共にあって一つの人生をなすと云 う意識が生じて来

る。機械器具の未発達な申世の工人の情態を思い起せば,こ のことが了解されよう。工学

的技術の発達は,人 間の全体的な道具化を次第に排除して行ったが,人 間の労力の参加を

質的にも量的にも極めて部分化し,自 然力 との接触を縮少 した。それだけ,道 具的秩序は

簡潔確実となっても,人 間がそこに組み込まれる部分は,至 極,単 調でメカニッ.クなもの

となり,一 つの人生と云 う意義を失ってしまった。つまり,そ の秩序は,簡 潔確実に手も

とに属するものでありながら,人 間が限られた能力の単調なメカニズムに閉じこもること

を要求する。それは入生を道具化から解放 しながら,そ の人生が非入間化された部分を支

点とすること,そ の部分によってのみ道具的秩序と関係づけられることを,必 要条件とす

るのである。

かくの如 く,工 学的技術による道具的な空間秩序の更新は,未 来に向う輝かしい歴史性

をもちながら,そ の一面にネガティヴな契機を含んでいる。.単純に云えば,機 械は,大 な

り小なり人聞が機械化することによってのみ,確 実に入間に所属すると云 う矛盾 した事柄

に似ている。工学的技術はこのように矛盾 した関係を,人 間と道具的秩序との問に生ぜし

める。その限 り,こ の秩序を簡潔単純に人間の手もとに所属させ るものではあっても,調

和的にそうさせるものではない。調和の関係をもたらすものは,工 学的技術ではな く,こ

れ と基礎的に世界を同じぐし,等 しく道具的空間を活動の場所としているデザインの外に

は求め得ないであろう。世界を異にし場所を同じくしない活動は,い くら有効と思われて

もすぐさま役立つものではない。調和と云えば,誰 しも直ちに芸術を思い付 くのが4Jで あ

るが,こ れを無媒介に道具的空間の場に生かすことはできない。無媒介にもち込んでも,

道具的空間を覆い,実 生活から,あ らぬ方に目を導 くことはできようが,工 学的技術によ

一18一



って生じる先述の矛盾そのものを解 くことにはならない。かって,西 欧で ミシンやエンジ

ンの一部に,ギ リシア建築の柱の形態がそのまま適用された実例を想起するならば,容 易

に理解されよう。従って,道 具的空間の秩序が,人 間との関係において生じる矛盾を克服

し,調 和へ転 じるには,こ の空間を自己個有の働きの場所としているデザインの活動によ

る外はない。

ところで,一 般に矛盾を克服して調和へ転 じることについては,さ まざまな事柄をその

具体的な内容としてあげることができよう。例えば最近の関心から云えば,人 間工学上の

諸々のデータを指示することができよう。しかし,今 の場合,調 和の中心的な課題は,人

間の機賊化を救い,労 働の場にも人生的意義を回復することにある。人間が,道 具的空間

の秩序につながる関係の中で,陥 って しまった単調でメカニックな,局 部的な勞働に全人

間的な意味を与えることにある。云 うまでもな く,こ の労働は,先 述のように,そ れによっ

てのみ道具的空間の秩序につながる生活の支点として要求されるものであって,除 去する

ことは許されない。大工場のオー トメーション操作室から,ア パー トの小さなキッチンに

至るまで,凡 てこうした支点が存在する。それをヒューマナイズすることが,調 和の中心

、課題である。 しかし,使 い易いように,安 全なように,効 率高く労力少な くと機器の形態

や配置を工夫することだけでは,そ れが如何に心理学的な層にまで深められても調和を決

定的にすることはできない。それは人間の性能を測定 し,そ の数値や法則に照して機器を

できるだけ変化させることであって,や はり人間を広い意味で一定性能の動力的機器とし

て取扱い,そ れを中心に他への連結方式を考究することである。たしかに人間は一つの有

機体として,こ うした広義の機器的側面をもっており,ま た,道 具的秩序との連結は,そ

うした側面に限 られた関係であると云 うこともできる。それ故,こ の機器的側面が渋滞な

く快適に運行されるよう道具的秩序を改革することは,卩たしかに一つのヒューマナイズで

ある。 しかし,根 本的にそうであろうか。調和の課題を本質的に果たすものであろうか。

云 うまで もな く,人 間を一定性能の機器と見 る観点を根底とし,そ れに終姶する限 り,こ

のことは否定されざるを得ない。機器的な性能に,し かもその一部分のメカニズムに閉じ

こめられ ることから救い出す処に,調 和の意義があるとすれば,否 定されるのが当然のこ

とであろう。しか し,道 具的空間の秩序に関係づけられる支点として,労 働のメカナイズ

は不可避的なのであるから,こ れを認めた上で,で きるだけ人間の性能に応じた快適な機

器を作 る外には,ヒ ュマナイズの道がないようにも思える。とは云え,調 和の課題は,そ

れを更に越えることを要求している。メカナイズの不可避さを認めた上で,し かもそれに

一19一



全人間的意味を与えることが界められるのである。ここに入間工学などによっても解きが

たいディレンマが突きつけられている。齟

こうしたディvン マを解 く方法は,メ カニックな労働行為自体が,同 時に全人間的な体

験を与えるものと成ること以外にはない。その行為自体が,全 人商性を象徴繭に体験させ

得るものとして形成 されることの外 真実の解決はなご・であろう。つまり,労 働行為自体

の象徴的な美的形成が,問 題蟹決の中核をな している。一般に行為は,そ の直接対象をも

ち,一 つの環境の中にあって,そ れらと不可分である。宙に浮いた,相 手もない行為は具

体的には存在しない。従 って,行 為と去えば,行 為する主体とその相手である対象と,そ

れらを包む一つの環境との全体を必然的に意味 している。'それ故,行 為の美的形成と云 う

ことは,そ れら凡ての美的形成を含んでいる。そのいずれを無視すことも許されない
。特

に,今 問題としているメカニックな労働の美的象徴化は,対 象及び環境の側に大きな重心

がおかれることになる。なぜならば,こ の場合,労 働行為の秩序をメカニックに決定する

ものは,主 体の側よりも対象である道具の側にあり,ま た環境が積極的に制約をな してい

る。道具の形態やその構成,更 にはその運動の様相が,豊 かな象徴性をもたない限り,主

体の労働行為自体が,全 く無残で単調なメカニズムに陥るであぢう。つまり,こ の主体の

労働行為が,常 に全人間的な含みをもって実施されるように,規 定し語 りかける力を,労

働の対象と環境とが備えねばならない。そうした規定的な表現力は,全 人聞性の理想的な

均衡を象微するような美的形成に墾フて得ウれる・渚 して・その形成の主要な分野は,視

器欝 重;驚瓢蠶 簍と奮灘 蠶 蠶 票:蠶
規定されて変化 し,メ カニズムが リズムとな りメロディーとなって,そ れを通 じて全人間

性を云わば身体の中で直観する。つまり,象 徴的に体験する。それは,或 る意味で俳優や

舞踊家の演技における体験と似ている。

かくして,メ カニ ックな労働行為に全人間的意味を与えるには,そ の対象と環境との美

的造形を根拠としなければな らない。調和の中心・課題 も,具 体的にはこの点にあると云え

よう。そして,こ の場合の対象と環境とを包括した全体は,道 具的空間に外な らない。更

に厳密には摩史的道具的空間である。従らて,工 学的技術と共にこの世界で活動するデザ

インにとって,美 的形成は単に二つの要素ではな く,決 定的な焦点をなすと考えなければ

『ならない
。ただし,そ れは単に美しくアピァランスを包んで,労 働行為のメカニズムから

目をそむかせる為のものではない。そのメカニズムそのものの中に,全 人聞性を象徴的に

一20一



注 ぎ込 み 体 験 させ る為 の もの で あ る。 この よ うに して の み,工 学 的技 術 が 「簡 潔 確 実 に」,

わ れ われ の 手 もと に属 せ め しる道 具 的 空 間 の秩 序 を,更 に デ ザ イ ン に よ って 「調 和 的 に」,

そ の真 実 の 意 味 に お いて,人 間 に所 属 させ る こ とが で き る。 上 の意 味 で の 美 的形 成 は,美

術 そ の も ので は な く,純 造 形 的空 間 と道具 的 空間 とを 媒 介 す るデ ザ イ ンの 活動 で あ る こ

と,ま た それ に よ って特 有 の空 間 が 見 出 され るこ と は,既 に 明 らか と思 われ るが,そ の具

体 的 な構 造 に つ い て は,稿 を改 めて 述 べ る こ とに したい 。

(註)

(1)GyorgyKepes;TheNewLandscapeinArtandScience.1956.p.29ff.

(2)LewisMumford;ArtandTechnics,P・137・(邦 訳,岩 波 新 書,162頁 以 下)

(3)ibid.P.154(邦 訳,岩 波 新 書,181頁 以 下)

(4)JeanArp;Artconcret,1947厂DocumentsofMcdernArt,vo1.6p.98～99

(5)-JeanArp;L'artestunfruit,ibid.p.93^-94

(6)JeanArp;De.plusenplusjem'eloignais:de1'esthetique,,ibid.p.90

(7)PietMondrian;Dieneue・Gestaltung,1920.Bauhaus-biicher,vo1.5.S.1～8

制O驫 亀匿MAOECOO:K蟹 督SHO八4E

COOKIESHOMENIA●EC● ●

泉 屋

一21一


