
Title 日本的空間とデザインについて

Author(s) 今井, 清

Citation デザイン理論. 1968, 7, p. 5-18

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/52536

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



日本的空間 とデザインについて

今 井 清

今 日、デザインが芸術であるか否かの論議 がさかんに行われているようで あ

るが、 ここではその問題 に深八りするつもりはない。ただ、論 をすすめるに当

って必要なことがらに限って触れてお きたい。美術(デ ザインと対応する芸術

とい う意味で空間芸術 と しての美術だけにっいて考えてみる)とは、人間関係 に

おけるコミュニケイションの一つと しての 「直接の行為」であり、 日常性から

離脱 しようとす る方向でのフォルムの追求であり創造である。そ してその結果、1

作品としての美術、 即 ち美術 「作品」 とは、 それ自身 として独立 に存在 し、

人聞に直面 し対決する 「新 しいオブジェ」である。それに対 してデザイ ンとは、1

どこまで も日常性に固執 し、 日常性の場 を離 れないもの と考 えられる。 換言

すれば、デザインが日常性の場か ら遊離 して、そのもの自体 として だけの意味

と価値 とを要求す るよ うになれば、それはもはやデザインではない ということ

である。デザインは、美術作品のような絶対的空間を占有するものではなく、

日常的生活の場 における一つの部分、即 ち日常的空間の細部 としての意味 をあ

くまでも保留 していなければならない。創作者 としての芸術家でもなく、制作

者としてのデザイナーや工人でもなく、 「物品」即ち日常生活 においてそれぞ

れの用途に応ずるためにその機能をはたすべ き物体を使用す る、日常的人間 と

してのユーザーは、このような部分空間 としてのデザインを、自らの心情 もし

くは'L'情の法則 に したがって 「配置」 し、彼独自の生活的意味空間を自らの手

一5一



でつ くりあげる。ユーザーは、彼の生活 における秩序空間の一・部 に、デザインさ

れた 「物体」 を自らの意志 と責任 において組みこみ、構成 し、新 しい空間を建

設するとい う意味で、彼自身新 しい空間の創造者 とならねばならない。 そして、

このような特殊空間に、まさに過不足 なく適応 し得 るような、 しかも不特定多

数のユーザーにそれぞれの秩序空間を形成 させる可能性 と包容力とを常に具備

しているような物品をデザインし、制作するのが、す ぐれたデザイナーである

といえる。逆にいえば、ユーザーは各人の特殊な空間形成 を完成させ、それぞ

れの生活空間のヴィジョンを充足 させ ることによって、デザイナーのデザイン

する意志を実現 させることになるのである。そ してその際重要 なことは、ユー

ザーの心情が、 日常的人間に一般 の心情、即ち 「分析できない形で美的 ・道徳

的 ・宗教的な意味が一つに含まれているような心」であることであろう。

このような観 点からするならば、日本的空間(く わしくは日本的芸術空問)

は、デザイン的空間といちじるしく類似 し、あるいは近接 していると考 えられ

る。けれども、 それだけでは、両者の関係 は、このままではどこまで もアナロ

ギァであるにとどまる。類似は二つのものの性質の比較において考 えられるの

で、両者が一っ に重 なることを意味するのではない。ただ、 日本的感性 には、

根源的にデザイン的な空間把握への道に 「無理 なく」進む ことのできる、一種

の潜勢的な傾 きがあることだけは正当に指摘で きると思われる。それ故、私が

ここで取 りあげようとする問題は、決 して日本美術 の根源的性格がデザイン性

にあるとい うことではなく、デザイン的空間への潜勢的な傾 きを指摘す ること

で あり、そのことは単に過去の文化遺産 を一つの視点から回顧するにとどまら

ず、同時 に現代 日本のデザインの進 むべ き方向への暗示ともなるはずで ある。

現代デザインは、過去 の固定化 された、いわゆる伝統工芸のように、既存の空

間の中に自然に同調 し、その自然 さの故 に、かえってその中に埋没 して しまう

とい う関係 をしらず しらずの うちにその目標 とするのではなくて、現代空間の

リズムに積極的 に参加 し、現代的日常空間の部分 として侵入することによって、

-6一



既存の空間全体 が一挙 に精彩をはなち、ダイナ ミックな生 きた空間として新 し

い調和の輝 きを示すことができるような方向を目指すこと、即 ち 「開かれた世

界」 を現代の課題 としなければならない。そ しそこのことが実行 されるために

は、'美的 なる結実を歴史において実現 し、常 にみずから変貌 しつっみずからの

伝統を形成 しつづけてきた日本的囈性 を、いま一度みなお してみる必要がある

と思われる。

源氏物語帚木の巻の中での 「雨夜の品定」 に一種の絵画論がある。人間が見

たことのない蓮莢山とか、荒海の中の怒れる魚の姿 とか、唐国 にすむすごい獣

の形 とか、眼に見 えぬ鬼の顔 とかいったような仰仰 しい仮作物は、空想にまか

せて思いきって人 目をおどろかすように描 きさえすれば、どんなに実際 とかけ

はなれていても、それで通 って しまうけれ ども、 「世の常の山のたたずまひ水

の流れ目に近 き人の家居有様 『げにdと 見えなつかしくやはらびたる形 などを

しつかにかきまぜてす くよかならぬ山の気色木深 く世離れてたたみなしけちか

き籬の中をばその心 しらひおきてなどをなむ上手はいといきほひ殊 にわるもの

は及 ばぬ所多力・めり」 ここには、自然 がその特殊で珍奇 な姿ゆえに尊重 され

るのではなく、 自然が自然であるとい うまさにそのことの故 に絵画の対象 とな

るべ きことが示 されており、同時 に自然 と人間との親近感およびその親 近感へ

の信頼が読み とれるで あろう。日常の世間にあ りふれた自然、普通の山水、 日

常目にふれる生活を描 くことに新 しい価値 が見出されているのである。日本人

が四季の移 りかわりに敏感であり、季節感 にす ぐれていることは周知の通 りで

ある。風土 と芸術、および自然感情 の問題 には立入 らないが、 日本芸術 には季

節感の表出にす ぐれたものが多いことは事実で ある。平等院鳳凰堂の扉絵 にも

すでに四季の景物が描かれているが、平安貴族の邸宅に聞 じきりとして用いら

れた屏風や障子(ふ すま)に、四季絵や月次絵 が多く見 られるようになる。いわ

ゆる 「や まと絵」 という新 しいジャンルの成立は、従来の唐絵 との意識的区別

一7一



から生 まれて きたものであるが、それは異国的題材 と異国的手法から離れて、

日本人本来の眼で自然を見ようとする日本的体験への自覚を予想せ ざるを得 な

い。先述の 「雨夜の品定」の絵画論 は、 日本人に親 しい自然への着目であり、

微妙に変化する自然の推移に敏感 に対応 し得 る、換言すれば季節感表出へのす

ぐれた感受性を持 ち得 る日本的心性の自覚的表現にほかならない。

ただここで注意すべ きことは、日本人 が自然に接する場合の根本的態度 につ

いてである。これについては別の機会に述べたこともあるか ら繰 りかえす こと

はひかえるが、私 は日本人には本来 自然 との対決意識はなかったと思 う。対決

とは二っのものの間に距離をおくことであり、一を他 と区別することに基 く。

コリングウッ ドは、一つの民族 にある概念が欠如 しているのは、その民族 に、

その概念が妥当する対象についての統一的意識が欠如 しているからであると述.

べているが、大野晋氏も 「何故ヤマ ト言葉 に 『自然が発見できないのか。 それ

は、古代の日本人が、 『自然』 を人間に対立する一っの物 として、対象 として

捉えていなかったからであろうと思 う…… 『自然』が一っの対象 として確立 さ

れなければ、そこにはその名前がない……ヨーロッパ人 にとって、自然は、人

間がそれに働 きかけ、変革 し、破壊 し、人間に役立っ ものを作 り出す素材であ

る……その根本には、地球を自分 に対立する一つの物 と見る考えがはっきり存

在 している……日本人は自然を、人間に対立する物、利用すべ き対象 と見てい

ない。む しろ、自然は人間がそこに溶け込む ところである。自分 と自然 との間

に、はっきりした堺灣無 く……いっ も自然 と共にあること、これが日本人 の自

然に対 する対 し方である。自然 と共にいるというよりも、『自然』と溶け合い、

『自然』 に対 して自と他 というはっきりした区別を持たない。」 といっている。

自然が人間と対立 した存在 として人間の前にあるのではない。 「自然」とい

う概念の枠がないところには距離 も対決 もない。それ故、よくいわれるよ うに

日本人 と自然とは、調和的あるいは親和的な関係 にあるということも厳密 さを.

欠いている。何 となれば、調和や親和 という概念は、それ自体 の中にすで にニ

ー8一



つ以上の ものの区別 と対立 とを含んでいるからである。つ まり、調和や親和 と

は、本来別個 なものがそれぞれの側か ら協力 し一致することを意味 しているの

である。よくギリシァの自然 と人間とが調和的であることが指摘 され、ギ リシ

ァ的自然観が日本人のそれに似 ていることを挙 げられるが、ギリシア的自然は、

いわば人間に対 して「合理的な姿に己れを現 わして来 る」合理的自然なのであっ

て、それに対応するギリシア人は、自然 とは区別 された自我 としての意識の上

に立 っているのである。 そういう意味での独立的な自我がなく、自然の中にい

わば埋没 している自我には、この関係 はあてはまらないといえる。

ここに日本人の対象(以 上の意味からすれば、日本的美意識にとっては 「対

象」即ち対 っているかた ちGegenstandと いう語の使用 も不適当といえそうで

あるが)へ の固有の姿勢 があるといえる。もしその対象が自然であるならば、

自然美 はそれをみる人間とのっながりにおいて感得 されたものであり、 いきお

いそれは自然の有情化 とい う形 になってあらわれて くるであろう。またその対

象が芸術であるならば、芸術美は観照者とのっながりにおいて感得 されるもの

であ り、それは観照者 とのっながりの充実相 によっては じめて完成された芸術

とならなければならない。っ まり美や芸術は常に観照者の心的はたらきかけに

よって、は じめて充分な意味の統一を持つ ことがで きるのである。勿論美の世

界の成立場所は、単 に外界に存在する具象的な作品、即 ち客観的存在 として一義

的に規定 される芸術作品であるのではなく、常 に観照者の作品への主体 的な参

加 を俟 っては じめて美が成立す るものであり、作品と人 との共働の場において

こそ美の世界が自らを開示するものではあるが、 「共働」 の意識なく、観照者

の主観的な気分からの働 きかけが優先するところに、日本的心性の独自性があ

ると考 えられる。 したがってこの美的世界の意味統一 とは、作品の客観的側面

を重視する構築的、有機 的統一であるとい うよりは、観照者の主観的側面を重

視する感性的統一もしくは気分的統一であると考 えられるであろう。それ故、

日本の芸術は西洋の芸術のように、客観的存在 としてその構造を分析すれば十

一9一



全であるとい うものではなくて、む しろ主観的気分 からの作用を俟 っては じめ

て全体 として理解 されるようなものである。観照者はこの気分的統一の要の役

割を果すもの といってよいであろう。このような気分的統一は、西洋的 な空間

把握の構造 にはほとんど見出 しがたく、その意昧でこれを日本的心性 による統

一、簡単に日本的統一と呼ぶならば、 日本的統一 とはまことに統一 ならぬ統一

であり、非連続の連続 といえそうである。 日本的遠近法が一種の心的遠近法で

あり、 より明瞭にいうならば気分的遠近法であるのもこζからすれば首肯 され

るであろう。

ここで遠近法の問題に触れなければならない。絵巻物 に多く見 られる視点の

転換や桃山障屏画の金雲は、画面構成上 の独自な工夫であるが、その際それ ら

の工夫の基盤 となるものは気分遠近法で あろう。吉川逸治氏は、室田]蒔代 の水

墨画を詩的遠近法的空間として特色づけ、桃 山時代の大画面の装飾画にもこの

空間構成は作画の基礎 としてはなお存続 しているが、他方では二次元的な均衡

の統制を受 けて、詩的空間たる本質 を稀薄 にした、と述べておられるが、私の

いう気分遠近法は、タブロー制作上の技法の問題、っまり空間構成における「文

法」的性格のみの問題ではなく、その 「文脈」にかかわり、空間の美的「意味」

統一 にかかわるものなのである。それ故 このような美的意味統一の現実化 の一

方式として、 いわゆる逆遠近法 が画面 にあらわれて くる場合もあり得 るのであ

る。矢代幸雄氏は 「日本美術の特質」の中の 「日本美術の装飾性」 とい う章に

おいて、吹抜屋台を例 とする鳥瞰 図様の説明の次に、逆遠近法について次のよ

うに言及 しておられる。 「日本美術 は……多 く文学的説明……としての動機 を

持 ち、これがための構図的工夫は、 日本美術 の一っの興味ある特色を形作 るの

であった。 しか しここには 『吹抜屋台』 に次いで、さらに進 んで自然法則 を無

視或いはそれに背反 してまで芸術的効果をあげん とした図案的変形 を、問題 に

してみたい。その種の著例 として、まず、さきに西洋の学者によりて東洋画 に・

-10一



は 『逆の遠近法』があるとして注意せ られたる、先拡 がりの構成について、考

察 を試みたい。日本の高僧像は、普通 に人物騁休上に坐するところを描出 して

いるが、その方形の牀座 は、遠近法 に従って奥 が狭 くなって描かれる代 りに、

往 々逆 にそれがかえって先へ行って拡がるように図取 りがしてある。東寺の竜

猛像 ・竜智像のごときは、その著例であるが、かくのごときは、透視画法的 に

言 えば全 く不合理 に相違 ない。 しか し画面効果か ら言えば、実はそうなくては

ならない ところに、芸術的意義がある。大人物の重厚なる体驅は、かくのごと

き線の構成に取囲まれて、初めて、牀上にどっかりと坐 して宇宙 に拡がったか

のごとき威容を持っ。も しそれと反対 に、牀座 が先すぼまりの正確 なる遠近法

をもって描かれたとするならば、画面は窮屈 に縮 まって見えて、事実・決 して

大人物 らしい高壮なる威容を感ぜ しめないのである。 もっともここに透視画法

的不合理 と言ったにっいては、今一歩突 き込んだ説明が必要である。何 となれ

ば普通 に言ラ透視画法即 ち一つの眼による透視画法においては、牀座の先拡が

りは不合理 になるが、人間は二っの眼を持 っている、二っの眼による透視画法

においては、一つの眼では見 えないはずの人物の背後が左右両側より少 しずっ

余計 に広 く見えるわけになり、かくのごとき二っの眼 によるより広 き視界の心

理的根拠が敏感 に捕 えられ芸術的に誇張 されて、牀座の描 き方が先拡が りにな

ったのではなかろうか。即ちこの名画 における牀座の逆の描 き方は、西洋人が

云々す る 『逆の遠近滷 などという科学的体制を有するものではなく、描かれ

る主題である人物を能 う限り立派 に印象せ しむるため、人間の見方、および線

の心理 に敏感なる者が、周囲の構成を客観図法的束縛 より解放 し、多少の心理

的根拠をもって美的効果本位に働 かせたところの、いわゆる 『芸術的許容』

ArtisticLicenseに 他 ならず、即 ち、われわれの呼称に従 えば、広義 なる装

飾性の顕現であった。」 このような高僧像の牀座のほかに、 日本肖像画の上げ

畳や、建築物 における縁側、畳敷あるいは鴨居ど敷居などの関係をあらわす場

合にも、日本絵画は平行線 を画面にそのままに描いたり、あるいは逆 に先拡が

一11一



りに描 くことが多かった。視兄削自然法則 あるいは写実的空間の表現 よりも心

理的感覚的表現、即 ち 「実感の印象に忠実 なる表現1が とられているのである。

矢代氏は、 この章においてさらに自然物の装飾的変形、および比例 と取合せに

おける芸術的変更について説いておられるのであるが、私は氏の説を首肯 しっ

っも、一二の点 について私見 をっけ加 えたい。それは氏の説が、芸術的効果の

意識の剔出をもって終始 されていることである。遠近法 における一っの眼 と二

つの眼との視界の差が じ理 的根拠 として提示されることは重要ではあろうが、

それは実感の表現 としての芸術空間、いわば主体 と切 りはなされた 「画面」効

果への手法の問題 にす ぎない。つ まり画面構成上の諸要素の分析によって、 日

本絵画に特徴的な構成手法が説明 され、その結果 としての美的 「効果」が指摘

されるだけでは充分ではないのである。私 が問題 にしたいのは 「芸術的許容」

を敢てするところの日本的心性の根本的性格そのものである。 さらに蓮実重康

氏の言を引いてみる。 「この逆遠近法 とい う言いあらわ し方は、おそらく科学

的で合理的と考えならわされているルネサ ンス的透視法 を唯一一の真実 な遠近法

の基準 と考 え、それを基準とし、それと比較 して言いあらわされた概念に外な

らない…… しか し、この逆遠近法 とい う言い表 し方は概念の逆立 ちを示すもの

に外ならない。逆の遠近法 とはその言葉 自身の中に矛盾 がある。末広がりの屋

根、末拡 がりの机 も、共 に、これ らのものが画面の奥へ向って力強 くのびひろ

がる意志 として描かれているのである。更 に重要なことは、これ らの ものが確

かにそこに存在するという事実 を強調 している方式だとすら考 えられるで あろ

う。」 しか し、この場合でも 「力強 くのびひろがる意志」が画面構成上逆遠近法

をとらしめたというよりは、その底 に 「のびのびとした気分」の潜んでいるこ

とを指摘せねばなるまい し、また 「確 かにそこに存在するという事実」 よりも

「意識」が先行 していなければならないと考えたいのである
。っ まり気分遠近

法は絵画の論理であるよりも前 に、 日本的美意識による意味統一の原理である

といわなければならない。

-12一



もう一度矢代氏の言を借 りよう。 「透視画法に支配 されたる西洋絵画 に於て

は、観者の視点は常に地上 に膠着 しているが、鳥瞰 図的観照を持つ東洋絵画に

於ては、観者は鳥の飛ぶが如 く、或は高 く或は低 く自在 に視点を変えることが

出来る。特に画巻構図に於て横長 く流転する画面は、 もともとマ暼の視野 に非

ず、絶 えず眼を転 じて、単 に位置の高低のみならず、或 は近寄って目的物 を観

察 し、或 は遠 く離れて天地の広大を見晴らす等々、融通無礙 に視点を転換する

ままに描出 し得るのであるから、表現の自由自在は無限である。」(画巻芸術論)

ここでは視点の転換が問題 とされているのであるが、ルネサンズの一点集中遠

近法は、単に科学的な眼によって対 象が写 しとられたものではなく、その視点

そのものが画家の主体的な自由による選択 と決断の結果であるには しても、客

体 としての描写対象 と画家 との間には、この視点の設定 によって定められた距

離が客観的に成立することになる。言葉を換えると、視点の設定 には画家の主

体的意志が参与するが、絵画が作品 として完成 した瞬間から、作品は一っの存

在を自ら主張 し、客観的な空間になりきって しまう。ところが絵巻 に見 られる

視点の移動や転換は、論理的にはたがいに相容れないような姿勢や態度、また

悟性的にはむ しろ積極的に矛盾 しあうような対象の描写 を、ひとしくみずから

の うちに併立せ しめることがで きる。このことが可能なのは、日本的感性が、

多様 なものを多様 なままに、客観的空間の面でよりは観 照者の情感の面で包含

的 に受容 し、 さらに積極的に統一的意昧づけを与 えるからであろ う。一体、対

象 と人間 との聞に距離 がないとい うことは、積極的には対象を自己から突 きは

なさないということである。 この態度は、厳密 に自己と対象とを区別するとい

う主客対立の態度 に対 して無頓着であり、無差別的であ り、また分析的態度に

欠けていることであって、このよ うな態度 を保持する場 合、自然科学の進歩の

見 られぬことも当然であると考 えられるが、他面では、感覚的にはそれぞれの

状況 に応 じて微妙にその間柄 における自己を転位させていることである。それ

故 ここには知的分析的構造において対象をみる立場よりも、気分包含的直感的

一13一



把握の立場があるといえる し、 さらに静止的空間定立 に対 して可動的空間把捉

があるともいえる。この可動的空間把捉に関 して石田正氏は 「日本的意識は客

体 との間に距離 をおいて存在する恒常的意識ではなく、客体 と情緒的に融合 し

て感情平面を動いて止まぬ一つの視点 と見做 すごとがで きよう」 と言われるが

まさにこのような流動的視点の根拠 こそ、可動的転位的な日本人の・L牲に基 く

ものといえよう。

日本書紀の欽明天皇13年 の条に、百済の聖明王が 「釈迦仏の金銅像PP、 幡

蓋若干、経論若干巻を献1じ たとき、天皇が群臣に問 うた言葉は甚だ興味深 い。

「西蕃の献れる仏の相貌端厳 し、全 ら未だ曽て看ず。礼 うべ きやいなや。」歴史

的事実の当否は別と して、ここでは仏の容貌がきらきらしかったこと、 その印

象が強烈であったことが感 じられる。たとえ仏教の象徴 としての仏が 「仏神」

として、八百万の神に更に一つを加 えたものとして受けとられたにせよ、 うや

まうべきか否 かの判断の基準(と まで極言 しないにして も少 くともその重要な

契機)と なっている。同 じく書紀の孝徳天皇 大化2年 の条の、改新の詔 が発せ

られている中に 「凡そ采女は、郡の少領以上の姉妹、及 び子女の形容端正 しき

者をたてまつれ」 とあり、 「きらきらし」 とは明 らかに容色の美 しいことであ

る。今 日にいたるまで日本人の宗教生活 に密接なつながりを持 ちつづけて来た

仏教の受容が、教理や教義、さらには信仰心か らはじまったというよりは、む し

ろ仏像の美Lさ に惹かれたことからは じまったということは、まさに宗教を美

的に受容する態度を生得のものとする根拠となるであろ う。そしてその美的受

容の根柢には、本来、現世否定的契機 を具有する超越的宗教 をも、感覚や感 性

の地盤 において受けとめようとする日本人の心的態度 が潜んでいることをみの

がせないのである。 くわ しくいうならば、日本 においては宗教そのものは決 し

て生活 を超越 しているのではなく、 「宗教的プラグマテ ィズム」 といわれるよ

うに、常に現実の生活 との連関において受容 されており、 しかも仏 と人 との出

一14一



会いの接点が 「きらきらしき」仏の容姿であるというこ≧である。この宗教に

おける現世的傾向は、奈良時代の仏教 における国家宗教的性格にも見 られる。

なるほど 「あおによしならのみや こ」 にうたいあげられているような古代国家

の繁栄が、大仏造営や国分寺造営 に反映 し象徴 されているかの如 くであるが、

最近の歴史学者の指摘によれば、政情 の不安定や反乱 があいっ ぎ、加 うるに疫

病や飢饉が各地を襲い、律令国家ゐ体制は根本的にゆれうこいていたのであ り、

大仏は古代国家隆昌のモニュメン トというよりは、む しろ国家的危機の克服の

祈念の対象 と考 えられる。聖武天皇の 「一枝の草、一把の土 を持 して、造像を

助 けんことを願 うものあらば、ほ しいままにこれをゆるせ」 との言葉 には、悲

願 とでもいえる響 きがみとめられる。いずれにせよ、華厳の教理の理想への具

体化や国家権力の顕示、あるいは鎮護国家建設の理念的根拠として仏教 が考え

られているとしても、やはり仏教 は万人を救 う心の教 えであるよりは、現世的

性格をその第一義 としていることは否めない。平安時代以後の密教にも理性的

もしくは理知的性格、あるいは神秘的色彩は加わっていったけれども、心の救

いや彼岸への超越よりは、加持 ・祈蒔 による現世利益的傾向が強 いと考 えられ

る。 もちろん、平安末から鎌倉時代 にかけて、末法思想あるいは来世観から、

現実生活 と仏教 との分裂の自覚の上に立っ現実観 があらわれ、現実観 と仏法 と

いう二つの方向への動 きが、逆 に両者の統一 としてのあたらしい鎌倉仏教の成

立をうながしたと考 えられるが、やはりそこにも新 しい現実主義 があらわれて

おり、鎌倉文化 に特有のリァリズムを形成することとなる。 しかもこのリァリ

ズムも、対象のリァリティを追求 してい く方向へよりは 、む しろ生活 そのもの

のリァライゼイションへの姿勢をとると考えてよいであろう。さらに平等院鳳

凰堂扉絵から高野山の阿彌陀聖衆菩薩来迎図、 さらに禅林寺、金戒光明寺、上

野氏蔵 山越阿彌陀、あるいは知恩院のいわゆる早来迎 にいたる一連の来迎図も、

信仰内容上の変遷や、浄土と穢土 との間 という間柄的感覚も、 さらには作風上

の展開やニュァンスの相違 もあるにはちがいないが、根本的には常に現世 に立

一15一



脚点を持 ち、現実世界中心主義の立場か ら成立 したといえるであろう。地獄絵

や六道絵 が、一見おどろおどう しく、陰惨で残酷で、 グロテスクの範疇 に入る

妖 しい美 しさを展開 させてはいるが、その底 に明るく力強 い鎌倉的 リア リズム

が流れてお り、二世 ・三世にわたる因縁 も、そのよりどころは常に現実である

ことも知 っておかねばなるまい。

以上、私は日本人の信仰において歴史的にその中心的地位を占める仏教 と、

宗教芸術 としての仏教芸術が、その超越的性格にもかかわらず、日本的心性 に

ひそむ現実中心主義によって貫かれていることを指摘 した。もとより、仏教美

術 は日本芸術一般ではないが、敢てこれをとりあげたのは、非現実性への傾 き

を内に含む特殊な芸術ジャンルでさえも、なお現実的性格によって支えられて

いるとい うことを明瞭に したかったからである。従 って中世以後の文学 に見 ら

れる無常感の表出や、室町水墨画にあらわれる一種の精神性や、能や浄瑙璃 に

見 られ る厭世的気分などにあっても、 それぞれの特色の基盤に厳然 として現世

主義が存 していることを忘れてはならない。まして桃山時代の障壁画は、自然

を生活の場 に正面切 って とり八れた直接的な例 と考 えられるであろう。桃山芸

術 は普通 「装飾的」 として特色づけられるが、その意味は単に、限定 された空

間の細部 に、補足的 に表面装飾 をほどこすということではなく、また、 そこに

展開す る空間が著 しく装飾文様的であるということでもなく、 さらに、空 間の

二次元化 という視覚方式の特徴 を形容することだけでもない。この点私 は先に

引いた矢代氏の言の中の 「装飾性」 に瞹昧 さを見出すのである。氏は日本美術

の 自然観照における印象性が表現形式 として装飾性を発揮 し、また日本人の鋭

敏 な感覚 からして、描写は対象性から遊離 しゃす く、装飾的配列 をなし、 さら

に日本の自然自体が装飾的であり、自然描写 と装飾画 とがほとんど区別 し難 く

なると述べておられる。 さらに 「装飾的世界は、快適 なる感覚要素の図案的配

合 によって芸術的雰囲気 を主眼 となすが故に、それは能 う限り現実感 より解放

一16一



される必要がある」 という言葉 には、,装飾性が現実を離れる方向において成立

するもの とい う考えが潜 んでいると思 われる。勿論氏 も 「日本の自然はこれら

の一見不合理 なる構図法を是認せ しむるような風土的特色を有 し、これ らの構

図法は、他 国人が感ずるほど、 日本人にとりては不思議不 自然なる人為的工夫

ではなかった」 として 日本的心性には現実の抽象化や現実遊離への意識が必ず

しも明瞭ではない とされるが、 しか しそれにもかかわらず問題は依然 として残

るのである。即ち現世主義の心性 と 「写実に執着薄 き性質」 とは、単に無媒介

に結合 されるべきものではなく、この両者を包括す る原理的なものが理論上要

求されるのである。私はさきに一つの画面 に四季が描 きこまれ、それが矛盾 な

く見 られるために雲畑が画面整理上必要 とされたことに触れたが、その際画面

の統一は平面空間 としての画面のみの問題であるよりはむ しろ観照者の主観的

統一が問題であると考えた。絶 えず転位 しっっ(具 体的には視点の移動など)

意味的統一の要となる日本的心性は、客観的リァリティよりは主観的現実 に傾

く。私 は一歩 を進 めてこの要が静的であるよりは動的であり、具体的にいえば

日常行動的であると考えたい。桃山障壁画が自然 と自然 に密着する芸術 と生活

とが突 き合わ されている典型的な例であるとすれば、それは生活空間の美術 に

著 しく近よることである。 それは大 きくいえば、 日常的生が生活空問の場 に即

しつつ自らの美的文化を形成することであり、 さらにその美的生活空間を享受
`
するという姿勢 につ ながることである。 その際重要 なことは、障壁に描かれた

形象が、あるいは画面 としての障壁画が、客観的存在 もしくは豸竝 的空聞として

あるということではなく、観照者の心性 による意味統一によっては じめて「生」

を賦与 されるということ、そしてその際の観照者は行動する日常人 としての生

活者であり、生活者の働 きかけによって画面が生 きるとは、その空間が生活空

間として働 くということである。高階秀 」氏は、 「芸術空間の系譜」の中で、

洞窟画を描いた後期旧石器人たちが 「行動の空間を予想 している」 ことを指摘

して次のように述べてお られる。 厂あの洞窟画は、それだけで完結 したもので

一17=



はなく、演劇の書割 りにも似て、原始人たちの行動 と結びっいた表現であった。

それはいわば、それ自体ではまだ完全 なものではなく、そこに人間の行為が加

えられることによってぽ じめて完全な意味を持って来 るよ うな、そのような表

現だったのである。」これら原始人の心性は呪術的心性であり、同 じく画面 に人

間の行為が加 えられ なければ充分 な意味を持 ち得 ないといって も日本人の心性

とは大 いに異っていることは当然である。勿論ヴォリンガーが 「ゴジック美術

形式論」 において芸術的人間の類型を民族心理学的に三っ に分類 したうちの原

始人と東洋人 との関係 と比較 とをここに想起することは甚だ興味深 いが、本稿

ではこれ以上述べることはで きない。ただ心情転位における気分的統一 を本性

とする日本的心性は、原始人の如 き主客未分の心意から来る呪術的心性 とは異

りっっ も、空間への行動を俟 っては じめて意昧空間を完成 させるのであ り、そ

の際の 「行動」がきわめて日常的行為に近 いことを特色 とすることだけは挙 げ

ておきたいのである。日本的空間がデザ イン的空間に著 しく類似 しているとい

うのも、実はこのような状況を指 しているのであり、生活を美化するというよ

りはむ しろ美を生活化 して行 こうとする傾向の中に装飾性 と現世性 との統一が

見出されるのである。

一18一


