
Title 格狭間の変遷 : 束アジアにおける文化受容の一例と
して

Author(s) 曽布川, 直子

Citation デザイン理論. 2001, 40, p. 1-14

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/53092

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



学術論文 『デザイン理論』40/2001

格狭 間の変遷

東アジアにおける文化受容の一例として

曽布川 直 子
関西学院大学

キ ー ワ ー ド

格 狭 間(牙 牀 ・牙 床)

牀 仏 像 台 座 正 倉 院

Kozama(Gesho)

Sho(bed)edestalofBuddhiststatue

Shoso-inoftreasures

は じめに

7・8世 紀は,日 本が大陸から積極的に文化を受容 した時代であり,大 きく東アジアという

文化圏の中の一様式として日本美術がとらえらる時代である。

本稿では,7・8世 紀に日本に受容された格狭間を美術伝播の一指標としてとらえ,文 様史

の中で平面的に捉えられてきた格狭間の先行研究の再検討 と共に,格 狭間のもっ意味や機能を

も考慮 して考察することにより,当 時の東アジア美術の伝播の一側面を明 らかにしたい。

まず,格 狭間の定義として,「器物の台や,建 築,彫 刻などの脚部 に

見 られる装飾の一種」であ り,形 態の特徴 は,「上部が数個の弧線よ り

なり,下 部が椀のような形」であるとする。起源 としては,台 の水平

材と垂直材の取 り付けを強固にするために垂直材の上下の幅を広げて

複雑な曲線をもっ輪郭を与えたと一般的には捉え られている1(挿 図1)。

しかし,こ の定義によってすべての格狭間が理解で きるわけではな

い。そこで,本 稿では,ま ず,格 狭間の名称 について,次 ぎに格狭間

の形式について,最 後に格狭間の機能の面か ら見た違いにっいて検証

し,伝 播の際に文化変容がいかにおこったかを考察す る。

挿図1

1



1名 称 について .

格狭間という語 は近世以後の文献 にみ られ,現 在においては一般 的な語となっているが,本

稿で扱 う時代では国によって名称 は異なる。 日本に於いて格狭間を示す語の初見は 『東大寺資

材帳』や 『西大寺資材帳』 にみられる .「牙床」である2。これは従来 「牙のような形を した床」

という意味で捉え られてきた。つまり,「牙」が格狭間の弧線の形を表現 し,「床」 は中国の座

臥具である 「牀」に由来 し,日 本に於いては 「牀」に限 らず台座部に同 じ格狭間をもっ脚部に

対す る総称 として 「格狭間をもっ脚部」を 「牙床」と表現 したようである。平安時代になると

「牙象」と変化する3。これは 「床」に限 らず,格 狭間が多様化 し器物 に付 けられるよ うになり

用途が拡大するに伴い,「牙のような形(象)」 と広範囲をさす語になったのであろう。一方,

本家である中国においては,「牙牀」 という語が古い文献上に散見する。最 も,古 くは象牙製

品を示 していた例 もあるが4,後 に,格 狭間,も しくは格狭聞をもっ脚部を示 していたであろ

う例が確認できる。例えば,梁 の蕭子範の落花の詩に 「飛来入斗帳 吹去上牙牀」とある。斗

帳と牙牀という語より,お そ らく,伝 顧皚之の 『女史箴図巻』(図1)に 描かれた囲いのある

牀を示 していると思われる。そ してこの牀には格狭間が描かれている。魏晋南北朝時代頃か ら

このような使用例が文献で確認できる5。

なお,「象牀」「眼牀」などの語 も見 られることから,中 国では 「牙牀」は牀の一呼称にすぎ

ず,特 に 「格狭間のっいた牀」の呼称であった。そして,南 北朝時代以後,「 格狭間のついた

牀」に対 してのみ用いられた 「牙牀」という呼称は,日 本では 「牙床」と,「 牀だけでな く器

物等も含む台座の格狭間っきの脚部の総称」として認識されていた点に注目したい。

また,こ の牙牀の他に,も う一っ 「局脚牀」という語 も文献に頻繁 にでて くる。晋時代の

『神僊伝』巻4に は 「見陵座局脚牀斗帳中 …」とある。斗帳と牀であるからおそらく格狭間付

きの牀を示 しているのだろう。「局脚牀」 という呼称 は魏晋南北朝時代によく見 られ6,中 国 に

おいて も柔 らか く曲線が変化 したために牙床から局脚牀 と名称が変化 した,あ るいは,局 に転

用されるようになってか らの呼称である等,様 々な推論がある。 いずれにしても 「牙牀」 「局

脚牀」ともに,格 狭間部分を示 しているのではな く,「格狭間をもっ脚」を示す語である点に

も注意 したい。一方 時代が下がるが,宋 時代の 「営造法式』には 「凡牙脚坐毎一尺作一壺門

下施龜脚 ・・」(下 線は筆者)す なわち,凡 て牙脚帳は坐の一尺にっき一壺門を作 り,下 に龜

脚を施 し ・・と脚部の総称の 「牙脚」に対 して,格 狭間の刳 り抜いた部分を 「壺門」としてい

る。また,「牙脚」の他に 「牙頭」という語もみ られる。「牙頭」は格狭間を構成する一部材 と

し,格 狭間の上部の曲線を しめす。っまり曲線自体は 「牙頭」「牙脚」 と言 い,格 狭間の空間

自体は 「壺門」 と称 されているのである。格狭間という現在認識 している脚部の装飾に対応す

る語はこの 「壺門」が初見であり,宋 時代以降の呼称であろう。 これは,刳 り抜いた曲線か ら

2



刳 り抜かれた空間へ,「 虚から実へ」7という格狭間の認識の変化に伴 うものであり,日 本 に於

いて もほぼ同時代の平安時代に 「牙象」 と呼称が変化 している点は大変興味深い。

2中 国の格狭間

中国に於いて格狭間は 「牙牀」という呼称 どおり,牀 の脚部によくみ られる。格狭間の様な

刳 り形ある最古の例は 【河北省望都二号漢墓出土石牀】(図2)で ある。 これは,お そ らく木

製の牀の形を石に写 したものと思われる。多 くは,木 製 という材質の為に遺品は少ないのが現

状であり,石 製の埋葬品によってのみ,立 体 としての形が知 られる。また,絵 画的史料ともい

える画像石に古 くは漢代か ら比較的よく描 かれている。有名な 【山東省武氏祠画像石】や,

【宋山画像石】について確認 していくと,【宋山第2画 像14石 】(図3)に は男主人が横向き

に跪坐姿勢をとっている。その男主人の座 る椅子のような座臥具の脚部には格狭間が描かれて

いる。格狭間の刳 り型部分をみると両側に階段状の弧線,そ してS字 っなぎ曲線が見られる。

おそらく階段状の弧線が格狭間の曲線であり,S字 っなぎ曲線は,こ の場含 牀の上に敷いた

「席」 という敷物を表 しているのだろう。 というのも,【宋山画像第2石 】て図4)中 に成王 の

立っ台が描かれるが,こ こでは階段状の格狭間の上部の弧線だけで,S字 っなぎ曲線は表され

ていない。 しか し,こ のS字 っなぎ曲線は後述の南北朝時代の絵画,及 び金銅仏の格狭間上部

の弧線に見 られることか ら,少 し注意する必要があるだろう。

【山東漢安邱画像石】(図5)で は牀の中心に座る人物が他の二人よりも大 きく描かれてい

る。これは古代においては力関係を示 し,牀 に座 る人物が主人に当たる。牀の周 りは屏風のよ

うなもので覆われていて,脚 部に格狭間が見 られる。漢代には,格 狭間は専ら牀の脚部にみ ら

れる。

時代が下がり南北朝時代頃か ら絵画史料がいくつかあげられる。北斉の 【校書図】(図6)

は,こ れまでの一人だけが座る 「独坐牀」 とは異なり,か なり大きく,趣 も少 し異なり芝設 け

られた小空間めような印象を うける。牀の上に座るのはすべて男性で周 りに侍女が描かれる。

伝顧榿之の 【女史箴図巻】の中の牀 も,帳 で覆われているために一層個室といった感 じがする。

また,こ の格狭間は,前 代までの格狭間に比べて,よ り装飾的な性格の強い印象をうける。 こ

の時代には牀自体 も多様性を持ち,大 きさや用途 も広がりを見せていた事がわかる。

唐時代の格狭間はさらに多様な展開を示す。【宮楽図】(図7)で は格狭間が大 きなテーブル

の脚部や椅子の脚に伴う。「牀」からその他の家具への転用が進んだ事がわかる。また,【 トル

ファン唐墓出土絹絵】(図8)で は局の脚部にも格狭間がついており,奈 良の正倉院のそれを

連想させる。

以上の様に,格 狭間は牀の脚部に多 く見 られ,特 に唐時代以降は,家 具類,器 物類に転用さ

3



れ,使 用範囲が広がる。その際格狭間の形 も構造的な支えのような格狭間から,よ り洗練 され

た装飾的な格狭間へと変化する。

その流れの一方で,中 国では仏像の台座部にも格狭間が見 られる。例えば,北 魏最古の在銘

仏である 【太平真君4年(443)銘 如来立像】(図9)は 仏像 自体 は西方色が強 く,格 狭間の

上部の弧線には鋭い鈎型突起が付いている。 この鋭い形は,中 国ではよく見られる格狭間の形

であり,漢 代の画像石の 「席」を表 したS字 っなぎ曲線に類似する。推測ではあるが,鈎 型の

突起を付けるのは,古 代青銅器においては常套手段である。金銅仏にこの様な鈎型の格狭間が

み られるのは,金 属器の鋳造 という技法の類似を考慮すれば少 し理解できるのではないだろう

か。そして,こ の鋭い弧線が 「牙牀」という呼称を想起させることは言うまでもない。また,

少 し時代が下がって 【大和元年銘金銅仏】(図10)や 【大和6年(453)銘 金銅仏】 となると,

S字 をっないだ弧線が先ほどの格狭間よりも柔 らか く連呼 し,上 部 にはパルメット唐草文が見

られる西方的要素の強いものである。南北朝時代は仏教文化を積極的に取 り入れており,西 方

の影響も顕著である。 この時代の仏像台座の格狭間をみると,こ の影響を受け,鋭 い鈎型の弧

線の格狭間か ら,次 第に唐草的な柔 らかい弧線の格狭間へと変化 していることも確認できる。

以上,中 国に於いては格狭間は牀と仏像の台座にみ られた。漢代の画像石の牀がより構造的

名残を見せていることから,牀 の格狭間が仏像の台座に転用されたと考えられる。

3日 本の格狭間

日本の格狭間は,初 期の飛鳥 ・白鳳時代 は殆 どが仏像の台座 に伴 う

ものである。舎利容器等 も現存するが,仏 教関係に限 られているのが

特徴である。 日本の格狭間について は,石 田茂作氏の 「香様の起源 と

発圜 という論文8の 中で,す でに時代変遷を追った概論的な考察がな

されている。石田氏は飛鳥時代か ら江戸時代までの代表的な格狭間を

取り上げて,五 形式に分類されている(挿 図2)。 この分類 を参考に し

ながら特に,7・8世 紀の格狭間 にっいて,前 章の中国の格狭間を考

慮 しながら確認 していく。

格狭間のもたらされた最初期である飛鳥 ・白鳳時代 は,石 田氏の分

類でいう 「肘木式」一種類のみしか見 られないのが一番の特徴である。

つまり,頂 点の部分が繋がらず離れている。 これは,格 狭間の起源が

挿図2

台の柱の取 り付け部分を補強する三角の副え板であるとする説を跡づけるものである(挿 図1)。

中国に於いてはこの形は漢代の画像石にみられた形式であり,古 様の格狭間である。弧線 は

「外行弧線」と 「内行弧線」の2種 類ある。「外行弧線」は,弧 線が外に向かって開 くような上

4



向 きの弧線を示す。一番目安 となるのは各弧線の交わる部分が凹型になり,そ こか ら上に曲線

が張 り出している点である。 これは飛鳥時代建築特有の 「雲形斗供」 と同 じ弧線であり,日 本

に於いては初期のみにみ られる弧線である。一方,「 内行弧線」は,内 向 きに取 り巻 くような

曲線を描 き,各 弧線の接点が凸型に強 く張 り出 してそこか ら丸 く円を描 く。

「外行弧線」 は,例 えば 【玉虫厨子背面の彩画】(図11),法 隆寺四十八体仏 の 【観音菩薩

立像】(図12),【 菩薩半跏像】(図13)に 見 られる。これ らはよく見 ると,均 等 な半円を描い

ておらず,曲 線 に癖があるのがわかる。正倉院の 【赤漆文欟木厨子】9(図14)の 弧線 は上向弧

線だが,今 見てきた 「外行弧線」の格狭間の曲線には癖があったのに対 し,連 続して同 じ弧線

を反復 している点は興味深い。奈良時代以降になると,規 則正 しい連弧を描 く 「連弧式」とよ

ばれる格狭間が出て くるが,こ の厨子の格狭間は,そ の先駆的なものとも,あ るいは過渡的作

例とも捉え らよう。美術史において,飛 鳥時代 と奈良時代の特に正倉院の遺品の格差を埋める

工芸品は数が少なく,こ の 【赤漆文欟木厨子】が貴重な作例であることが格狭間か らもわかる。

「内行弧線」は,ま ず,法 隆寺四十八体仏の中で 【辛亥年銘の観音菩薩立像】(図15)が あ

げられる。頂点の部分か ら出ている第1弧 線は,第2,3弧 線が鋭い先端を持 っているのに対

して上向き弧線を描 く。これが飛鳥 ・白鳳時代のもっとも典型的な例であり,数 も多い。その

他 【山田殿銘阿弥陀如来椅像及び両脇侍像】(図16)や 【菩薩半跏像】(図17)は 少 し 「連弧

式」への兆 しが見られる。そのほか,木 製台では法隆寺の 【釈迦三尊像台座】【薬師如来像台

座】【阿弥陀如来像台座】(図18)も ほぼ金銅仏 と同 じ形式を持 っている。そ して,【 玉虫厨

子】(図19)の 格狭間はより,自 然で洗練された弧線を描 く。

また,下 部弧線を見ると,脚 部に爪先のような形をしている。この爪先は中国では北魏 ・東

魏時代の金銅仏にはよく見 られる形である。日本の飛鳥時代の仏像様式は朝鮮の三国時代(主

に530-600年)の 美術様式をほぼ踏襲 している。 この三国時代は中国の北魏 ・東魏様式 を直

模 していた為,こ こに時代的な矛盾はない。ということは,上 部の弧線は前述の通り頂点の離

れた古様の漢代の名残が見 られ,下 部の爪先は北魏 ・東魏様式を踏襲 した混交様式であること

が解 る。 しかし,一 方で,日 本のこの時代の格狭間には北魏時代のもう一っの特徴である,前

述の大和年間の金銅仏の様な西方的な弧線の要素は全 く見 られない。

また,中 国の金銅仏 と日本の金銅仏を比較するとよく解るが,中 国の格狭間は起源である副

え板的な補強の名残が全 く感 じられず,構 造的なものを昇華 して装飾的な感 じがするのに対 し,

日本の格狭間はより構造的役割を残 した古様の系統であると言えよう。

この相違については,お そらく中継点である朝鮮において様式が停滞的に温存された事が原

因であろう。つまり,一 度朝鮮で保持された様式が時期をほぼ同じくして,混 交 して日本に移

入された可能性を示 しているのかもしれない。

5



そもそも,「外行弧線」が雲形肘木の曲線と同 じであることは既に述べた。雲形肘木自体 は

中国に類例 はないが,朝 鮮には壁画中に雲文様がっいた斗供がある。朝鮮独 自の要素が飛 鳥時

代に強いことは格狭間に限 らず,仏 像などで も同様であるが,こ の 「外行弧線」 もその一要素

であるか もしれない。

以上,日 本の初期,飛 鳥 ・白鳳時代の格狭間は古様の漢代の様式をもっ弧線と,北 魏時代の

爪先の形式を踏襲 しているが,西 方的な要素 は全 く見 られず,朝 鮮独自の影響 も確認 した。

これに対 して中国か らダイレクトに文化を受容 した奈良時代は,格 狭間 も多様な展開を見せ

る。飛 鳥 ・白鳳時代に続 き,仏 像台座にももちろん格狭間は引き継がれる。 しか し,塑 像 ・乾

漆像制作 の隆盛に伴い,金 銅仏 は減少 し,台 と像の一鋳 はなくなり,木 製台座が主流となる。

時代が確定できる格狭間をとして 【唐招提寺盧舎那仏台座】(図20)が あげられ る。下框 の格

狭間は東南の南側 と東北側面は当時のもので,こ れは天平宝字から宝亀という奈良時代の比較

的早い時期に確定できる格狭間である'°。この時代の仏像台座の格狭間はほぼ同 じ形を してい

る。【法隆寺西円堂薬師如来像台座】(図21)の 八角形裳懸座 は,周 りに花足をっ ける。前代

に比べて,格 狭間の持っ役割が希薄になり,高 さを失 った格狭間は間延びした感がある。 これ

は台座の形式とも関わりもあるだろう。 この時代 は四方形の台座ではなく,よ り凝った八稜形

や蓮華座の隆盛に伴い,格 狭間自体は前代の伝統の継承というような形式的な印象を受ける。

また,こ の上框の敷茄子の部分にみられる格狭間は,扁 円形をしていて中央に花文を付 けてい

る点は,そ の後の格狭間の展開を示す初期の例とも言える。っまり,こ の後,格 狭間は透かす

のではな く,そ の開いていた空間が閉じられており,装 飾的な格狭間へと変化す る。 例えば,

【中尊寺金色堂須弥檀】(図22)に 見 られる格狭間のように,フ レームの役割を持 ったような

装飾的な格狭間が,こ の延長線上にあり,後 に須弥壇にも多用される様になる。

また,絵 画資料として 【過去現在因果経】があげれる。 【絵因果経】は性格上,後 世の模本

も知 られる。興味深いのはよく見ると格狭間の描き方にそれぞれ違いがあるという点である。

例えば 【醍醐寺本】は奈良中期の制作 とされるが,こ の格狭間は弧線が小さく連弧 し,周 りに

斑点模様が付いており,弧 線 自体 は古拙簡潔に描かれる。模本とされる 【上品蓮台寺本】(図

23)に なるとより形式化 した弧線をもっ連弧式格狭間となる。

そして,奈 良時代の格狭間を述べるにあたって,一 番華やかな様相が見 られるのが,正 倉院

宝物に見 られる格狭間であろう。正倉院では,周 知の通り,唐 代様式のほとんど現存 しない木

製器物が地上で保管 されてきた。宝物中の床脚は様々な形式があるが,そ の中で最 も多 く見 ら

れるのが格狭間を施 した脚である。 もっとも,正 倉院宝物 は 「東大寺献物帳」 に記載され る

「帳内宝物」 とそれ以外の 「帳外宝物」にわけられ,「 帳内宝物」のなかで格狭間脚を持っのは

【赤漆文欟木厨子】【木画紫檀棊局】(図24)【 木画紫檀双六局】(図25)の3点 だけになる。

6



その他は,お そらく東大寺の大仏開眼会や諸法会に使用 された献納品の際に納められたもので

ある。

まず,前 代の肘木式を受け継 ぐタイプだが,こ れ らにはすべて畳刷りがっいている。また,

曲線 自体 も前代の癖のある反曲線の形式はみられず,よ り均等な 「内行弧線」を描 き,弧 線が

装飾 としてアクセントになっている。明らかに,彩 色 によって刳り型曲線の縁をく縁取って強

調 したり,象 牙で縁取 りをしたして例か らも,格 狭間は装飾的な役割を担 っている。例えば,

【粉地彩画八角几】(図26)は 献納物を載せたと思われる天板部分には何 も文様が描かれず脚

の部分に格狭間を配 して,そ の周 りをグラデーションをつけて彩色することで格狭間を装飾の

一っと捉えた例であろう。

肘木式の両辺が近づ くことで頂点が くっついた合掌式は,例 えば 【木画紫檀双六局】(図25)

を含めて4点 ほどあるが,最 も形の整っているのは 【紫檀木画箱】(図27)で あろう。

そ して,先 ほどでてきた 【赤漆文欟木厨子】の形をさらに抽象化 した連弧式のタイプは 【絵

因果経】にも見 られた形式だが,【木画紫檀棊局】(図24)と 【沈香木画双六局】の2点 ある。

前述の 【トルファン唐墓出土絹絵】の格狭間付き局の転用例があることから,日 本における独

自の展開ではな く,外 来の展開,つ まり唐時代の工芸文化の受容によるものである。

最後に,最 も装飾的な葉状式の格狭間であるが,【籠箱】(図28)は 格狭間の形式を利用 し

なが ら,葉 状の刳り型をつけている。また 【紫檀小架】(図29)は 唐草風に浮 き彫 りで表 され

る。

これ らの多様な展開は,前 述の唐時代の絵画の中に,格 狭間のついた局の画が現存 している

点を考えれば,明 らかに唐時代の格狭間の日本への受容と言える。

ここで着目すべき点 は,正 倉院宝物に見 られる格狭間が,前 代の仏像台座の付属物 としての

格狭間か ら明 らかに意識を変えいている点である。より自由に格狭間が用いられる正倉院宝物

は,そ の後の格狭間の展開を予期させるものがある。これ以後,格 狭間は器物 ・家具類の脚部

や仏堂の須弥壇への転用,そ して装飾的な意味が増すにつれて形 も多様に,よ り自由に展開す

る。 しか しそれにも関わらず,い ずれも台脚部分に用いられるのは,元 来の台脚の装飾という

起源を残 しているか らであろう。

4機 能からみた格狭間

前章では日本と中国の格狭間にっいて確認をした。初期の大きな流れは,中 国から朝鮮,そ

して日本へと1順に格狭間が伝播 していたことがわかる。その中で,相 違点をあげるとすると,

まず,名 称については,中 国では 「牙牀」 は牀の一呼称であり,日 本では仏像の台座の格狭間

もすべて 「牙床」と固定化 していた。また,格 狭間は,中 国では元々,牀 に付随するものであ

7



り,後 に仏像に転用 されたが,日 本に於いては格狭間は,牀 ではなく,仏 像の台座に伴 うもの

であった。

この相違がなぜおこったのか,形 式の上か ら明 らかにすることは困難であり,従 来の研究に

於いても,中 国と日本の格狭間にっいてそれぞれ列挙 し,伝 播があったという事実確認に終始

している。そこでこの章では従来あまり考えてこなかった格狭間の機能について,つ まり,格

狭間が本来 どの様な意味をもっていて,そ れが受容の各段階においてどの様に解釈されたかを

検証す ることにより,伝 播の際の文化受容のあり方を再考する。

中国に於いて,も ともと牀は,臥 具である為に横に長 く,榻 と呼ばれる牀よりも短い座具と

区別 されていた。牀 は八尺程度 榻は三尺程度であるという認識があったu。 榻 は牀にのぼる

踏み台 として,そ して来客用のポータブル的な座具 として用いられていたことがわかるが12,

時代が下が るに連れて両者の区別は曖昧となり,牀 といえば寝具であり,座 具であると捉え ら

れるようになった。漢代の画像石に多 くみられることは既に述べたが,こ れ らは墓主像と共に

描かれることが多 く,明 らかに身分的に上位の者の座臥具であった。そ して,画 像石中では殆

どの牀に格狭間がついているが,全 ての牀に格狭間がっいたわけではなかった。例えば,『 宋

書』巻3の 武帝本紀下 永初3年(422年)に は 「有司秦,東 西堂施局脚牀銀塗釘,上 不許,

使用直脚牀釘用鉄」とあり,局 脚牀 っまり格狭間付 きの牀ではなく直脚牀を使用させる例,

また 「齊太祖 ・本紀』には 「大明泰始以来相承奢侈,百 姓成俗,太 祖舗政治上表禁民間華儀不

得作鹿行錦及局脚牀」 とあり,格 狭間は華美なもの,あ るいは贅沢なものであったことがわか

る。仏像にみ られる格狭間はこの意味が転用され,仏 を崇めた,い わば 「荘厳」 としての機能

をもっていたのではないだろうか。後に椅子生活が持ち込まれ るに伴い,前 出の唐 の 【宮楽

図】の様に椅子に,そ して 【トルファン唐墓出土絹絵】の様に局へと写 されていく。 ここにお

いて,格 狭間が元来 もっていた 「権力,お よび身分の象徴」 という意味あいはもはや薄れ,

「格の高いものに附される装飾」 と受 け取 る方がいいだろう。 これは格狭間の使用が拡大す る

ことからして当然であり,装 飾的役割に変化 していくにっれて,よ り多様な形式が見 られるよ

うになる。 これは日本の正倉院宝物中の器物の多様な展開によってもわかる。 これらは大陸か

らのダイレクトの受容を示すものである。それに対 し,飛 鳥 ・白鳳時代の格狭間は大変複雑で

ある。まず,名 称が固定化 している点 仏像に付随するもの しか見 られない点,そ して,こ の

時代の様式 としては古様な様式が混交 している点があげられる。また,中 国に於いて南北朝時

代によく見 られたS字 っなぎ曲線による牙の様な鋭い格狭間が見 られない。 これは伝播の際の

どこに起因するのだろうか。

朝鮮は飛鳥 ・白鳳時代においては,中 国文化の伝播の重要な中継点である。そして,朝 鮮の

格狭間をおうと,牀 に付随する格狭間と,仏 像台座に付随する格狭間の形が,明 らかに違 うこ

8



とに気づ く。例えば,【高句麗梅山里古墳壁画】(図30)で は主人と三人の夫人が座 る牀には,

牙のようなと表現するのにふさわしい格狭間が描かれている。此を格狭間と取るかどうかは,

中国の北魏の 【司馬金龍墓出土漆絵屏風】(図31)中 の格狭間 と比較すると,稚 拙 さはある も

のの,同 種の格狭間を表 していたのだと理解できる。また,【 双楹塚古墳壁画】(図32)の 格

狭間もS字 っなぎ曲線のパターンであり,中 国の金銅仏,例 えば,【 太平真君4年(443)銘

如来立像】 と同パターンであり,「牙のような」と表現できる。このS字 っなぎ曲線のSの 組

合わさる突出部が 「牙牀」の 「牙のような」 という表現 と一致する,中 国の南北朝時代によく

みられる格狭間である。

しか し,興 味深い事に,朝 鮮の金銅仏にはこの格狭間は一切確認できなかった。朝鮮では6

世紀になって初めて現存遺品が知 られるが,格 狭間をもっ金銅仏 自体が少なく,格 狭間を持っ

ものであって も形が崩れ,輪 郭のはっきりしないものが多い。朝 鮮三国時代の格狭間としては,

例えば国立中央博物館蔵 【百済金銅半跏思惟像】(図33)が ある。曲線ではな く四角 い刳 り形

を付け,弧 線は上向きの外行弧線である。外行弧線の格狭間は朝鮮独 自の形式であり,日 本に

もいくっか受容されたことは既に述べた。まさに副え板か ら発展 したような,古 様の格狭間で

ある。同様の形式 は8世 紀中頃の仏国寺三層石塔か ら出てきた金銅製舎利外函にもみ られる。

その他の多 くは7世 紀半ば統一新羅時代のものとなるが,比 較的鋳造のあまいものが多く,S

字っなぎ曲線のような鋭い格狭間はみ られなかった。

つまり,朝 鮮に於いて,牀 の格狭間と金銅仏の格狭間は明らかに別系統であり,別 の認識が

されていたことがわかる。 これは,格 狭間の伝播の際に媒体となった牀と金銅仏の,朝 鮮が受

容 した時期の相違によるものかもしれない。

そして,日 本に於いて,牀 は 『日本書紀』に 「室に入 り帳を空けて,玉 床(ミ ユカ)に 居 し

ます」 とあり,床 であり寝所 という意味をもっていた様であるが,現 存遺品は奈良時代正倉院

宝物中の 【御牀】が最古であり,聖 武天皇のベッドであるにも関わらず格狭間が付いていない

為,牀 の格狭間の意味は伝わっていないと言える。また,中 国の牀 という家具が日本にもたら

されたかどうかも遺品か らは跡づけられず明確ではない。おそ らく,朝 鮮までは確綛 できる牀

自体が,日 本に伝わらなかったのではないだろうか。古様の朝鮮金銅仏の格狭間が日本への唯

一の格狭間の受容であり,こ こに日本の格狭間の古様形式が説明できる。

む す び

以上,格 狭間を取 り上げ7・8世 紀の文化受容の一側面を考察 した。この時代の東アジアの

文化格差 は大 きく,多 くは中国から周辺国へ伝播する。 日本美術を考える際に,中 国に起源を

求あ類似点を探す研究 は多 くあるが,中 継す る朝鮮についてはあまり語 られない。 しかし,伝

9



播の確実な経路が確認できる以上,初 期の文化変容は中国から朝鮮へ,そ して朝鮮か ら日本へ

という2段 階あったと考え られる。 したがって,本 稿では格狭間の伝播の経路を考慮 して,格

狭間の形式 認識の問題 媒体の問題を特に論 じた。その結果,変 容がおこる原因は,2段 階

の格狭間の受容の際の認識の相違にあった。

中国か ら朝鮮へは,牀 仏像両者の格狭間が伝来 したが,様 式的には格差がみ られた。そし

て,朝 鮮から日本への伝来においては,格 狭間の受容の媒体である牀自体が確認できず,朝 鮮

の古様の格狭間が仏像に付随 して伝来 した。 したがって,日 本の初期の格狭間は,朝 鮮の古様

の仏像の格狭間と同様の古様形式である。また,2段 階の変容の際にどれほど格狭間の機能及

び意味が伴 っていたかは明かではないが,遺 品を見る限 り,経 路を経 るにっれ意味は希薄とな

る。そして,意 味という点での受容が行われなかったか らこそ,初 期に受容 された形式は,受

容された媒体に左右され固定化 していた。 しか し,大 陸との交渉は絶えずなされており,奈 良

時代に至 っては唐か ら直接文物がもたらされた。そ して格狭間は,唐 代の格狭間同様,そ の装

飾的役割か ら,後 には様々な台座の脚部に展開 していったのだろう。

【主要参考文献】

[論 文]福 山敏男 「周,漢,六 朝,飛 鳥の格狭間」1953『 建築史研究』2

「周,漢,六 朝,飛 鳥の格狭間 補遺」1958「 建築史研究』3

「格狭間 再論」1959『 建築史研究』5

石田茂作 「香様の起源と発展」上 ・下1941『 考古学雑誌』31の7・8

小杉一雄 「格狭間について」1969『 美術史研究』7

渡辺保忠 「牙床考」1958「 建築史研究』4

[出版本]竹 島卓一 「營造法式の研究』1960中 央公論美術出版

小泉和子 『家具』1980近 藤出版社

【図版出典】

① 『特別展 法隆寺献納宝物』岩波書店

② 「国宝法隆寺展」東京国立博物館

③ 「奈良六大寺大観」岩波書店

④ 『日本絵巻物全集』 角川書店

⑤ 『中国家具史(坐 具篇)』明文書局

⑥ 「正倉院宝物』毎日新聞社

⑦ 「嘉祥漢画画像石」山東美術出版社

⑧ 『畫中家具展』国立故宮博物

⑨ 『中尊寺金色堂と平安時代漆芸技法の研究」至文堂

⑩ 「中国仏教彫刻史論 図版一』吉川弘文館

⑪ 『韓国金銅仏研究』吉川弘文館

10



⑫ 覧『世界美術大全集』小学館

⑬ 「韓国美術全集 壁画』同和出版公社

汪`

1「 図説考古学事典」東京創元社 水野清一

2東 大寺献物帳(756年)よ り抜粋

・厨子壹 赤漆文槻木,古 様作,金 銅作鋏具,右 件厨子,是 飛鳥浄原御宇 天皇傳賜 藤原宮御宇

太上天皇,天 皇傳賜藤原宮御宇 太行天皇,天 皇傳賜平城宮御宇 中太 上天皇,天 皇七月七日傳

賜平城宮御宇 後太上天皇,天 皇傳賜 今上,今 上謹獻……

・木畫紫檀棊局一具 牙界花形眼牙床脚,局 両邊著環,局 内蔵納棊子亀形器,納 金銀亀 甲龕

・木畫紫檀雙六局一具 牙床脚,納 漆縁篷籐龕,々 裏悉漆,西 大寺資材流記帳(780年)よ り抜粋

・牙床一基 漆,長 九尺二寸廣三尺八寸高一尺一寸,金 銅肱金并金銀絵

・居六角牙床 高壹尺四寸長七尺廣五尺七寸,押 金銅肱金

・漆牙床 土居并高蘭等,押 金銅肱并裁物,所 々在水精吹玉等

・居牙床榻二基 漆高各三尺長三尺七寸,金 銅釘并肱傘等

・居漆牙床机各一前 各長二尺八寸廣一寸五尺高一尺五寸五分

3類 聚雑要抄 ・牙象高九寸

和名類聚鈔 ・机 牙脚附 唐韻云机(音 與几同和名都久惠)案 屬也史記云持案進食(案 與按同)唐

式云行床牙脚(今 案行床者食床屬也,牙 脚者今所謂牙像脚也)

4『 梁書』巻54諸 夷伝の海南諸国の条に梁の中大通元年(529)の 盤盤国から 「牙像」が献 じられた と

ある。盤盤国という場所が東南諸国に推定されるため,あ るいは象牙製品であるという可能性を福山

氏は指摘 している。

5梁 の蕭子範の落花の詩 「飛来入斗帳 吹去上牙牀」

晩唐の李商穏の詩 「帷飄白玉堂 簟巻碧牙牀」

五代の宋齊丘の羯鼓の詩 「巧釿牙牀縷紫金 最宜平穏玉漕深」

元の周伯碕の詩 「徒倚牙牀新睡足 一瓶勺薬当荷花」

6『 南齊書』巻1高 帝本紀上 即位前宋昇明2年 の條 「下得作鹿行錦及局脚樫栢床」

『太平寰宇記』巻114江 南堂潭長沙県の條 「誼有局脚石牀,猶 有廟中…」

『鄭中記』晉時代 「石虎於正殿安牀辟方三丈,其 餘皆局脚高六尺一」

『神倦伝』巻4晉 時代 「見陵座局脚牀斗帳中…」

『霊鬼志」唐の常沂 「左右施,局 脚牀,七 宝屏風…」(下 線は筆者による)

7小 杉一雄 「格狭間にっいて」1969『 美術史研究』7

8石 田茂作 「香様の起源と発展」1941「 考古学雑誌』31の7・8

9『 東大寺献物帳』によると,天 武天皇(673-686)の 時代からの来歴を持ち,こ の時代の外行弧線に

入るが,こ の厨子は明治時代には大破 しており,明 治25年 と29年 の二度にわた り修復されている。そ

の際に床脚も一部修理されている。

10『 六大寺大観』毛利久氏 【唐招提寺盧舎那仏】解説 より

11『 通俗文』「牀三尺五日榻,板 獨図日秤,八 尺日牀」

12『 釋名』六巻 「榻登施之大牀前小榻上,登 以上牀也」

『後漢書」・ 「蕃在郡,不 接賓客,唯 穉来,特 設一榻,去 則縣之」

11



図1女 史箴 図巻

12

図2河 北省望都二号漢墓 石牀

5

図3宋 山第2画 像14石

0

図4宋 山画像第2石

0

図5山 東漢安邱画像石

0

図6校 書図

0

図7宮 楽図 ⑧ 図8ト ルファン唐墓出土絹絵 ⑧ 図9太 平真君4年 銘

金銅仏 ⑩

図10大 和元年銘金銅仏

0

図11玉 虫厨子背面彩画

0

図12四 十人体仏

観音菩薩立像 ①

12



図13四 十八体仏

菩薩半跏像 ①

図14赤 漆文欟木厨子

⑥

図15四 十八体仏

辛亥年銘観音菩薩立像 ①

図16四 十八体仏

山田殿銘阿弥陀如来及び両脇侍像 ①

図17四 十八体仏

菩薩半跏像 ①

図18法 隆寺

阿弥陀如来像台座 ②

図19法 隆寺玉虫厨子

0

図20唐 招提寺

盧舎那仏像格狭間 ③

図21法 隆寺西円堂

薬師如来像台座 ③

13



図22中 尊寺金色堂須弥壇

0

図23絵 因果経 上品蓮台寺本

④

図24正 倉院

木画紫檀碁局 ⑥

図25正 倉院

木画紫檀双六局 ⑥

図26正 倉院

粉地彩画八角几 ⑥

図27正 倉院

紫檀木画箱 ⑥

図28正 倉院

御箱 ⑥

図29正 倉院

紫檀小架 ⑥

図30高 句麗

梅W里 古墳壁画 ⑬

図31司 馬金龍墓出土

漆絵屏風 ⑫

図32高 句麗

双楹塚古墳壁画 ⑬

図33百 済

金銅半跏思惟像 ⑪

14


