
Title 英領期インドのポスター画にみる女神像「バーラト・
マーター」の展開

Author(s) 福内, 千絵

Citation デザイン理論. 2011, 57, p. 118-119

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/53403

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



英領期インドのポスター画にみる女神像「バーラト・マーター」の展開
福内千絵／国立民族学博物館外来研究員

118

例会発表要旨　2010.  5.15� 『デザイン理論』 57/2010

　英領期インドでは，民族運動の隆盛を背景
として，政治的メッセージを伝えるポスター
画がさかんに制作され流布している。識字率
が低く，しかも多言語のインドにあって，民
族の統一，独立にむけた政治的メッセージを，
誰もが理解可能な「絵」として視覚化し得る
ポスターは，極めて有効なメディアであった
だろう。そうした英領期のポスター画を俯瞰
的にみると，主題となる図像やその画面構成
から，次の三つに大別することができる。一
つは民族運動の指導者や歴史上の英雄の肖像
を画面の中心に描いたもの。その二つは女神
像「バーラト・マーター」を画面の中心に描
いたもの。その三つは女神像「バーラト・
マーター」と民族運動の指導者たちを同一画
面上に並置して描いたものである。本発表は，
その中の後者二つにみられる女神像「バーラ
ト・マーター」に焦点をあてて，インドの国
家的表象が形成される過程について考察する
ものである。
　「バーラト・マーター」とは，現地語ヒン
ディー語で，「バーラト Bharat」は「イン
ド」，「マーターmata」は「母」を意味し，
「母なるインド」という概念を示すものであ
る。19世紀末に，著名な小説家によって，イ
ンドを母に喩えて讃える詩「バンデー・マー
タラム」がつくられ，これにより「母なるイ
ンド」という概念は注目されはじめた。また
20世紀初頭には，当時インド画壇を牽引して
いたベンガル派の画家によって，はじめて
「バーラト・マーター」と題した作品（水彩
画）が創られた。この作品は，後のポスター
画にみる女神像とは一線を画する理想主義的

な作風によるものであったが，インド・イ
メージを母ではなく女神で，すなわち人間で
はなく多くの腕を持つ観念上の聖像として描
いたことは注目される。以上のような「母な
るインド」の概念化，形象化を通して，聖像
としての「バーラト・マーター」のイメージ
は一般化しつつあったのである。
　さて，本題となるポスター画にみる女神像
「バーラト・マーター」はこうしたイメージ
とどのような関係にあったのであろうか。結
論をいうと，女神の姿で表された点において
のみ共通するものの，図像的な表現の関連性
はほとんどないといえる。むしろ，ベンガル
派の「バーラト・マーター」に取って代わる
聖像として，対照的な位置にあったといえる
かもしれない。いずれにしても，神像に対す
る礼拝供養を日々の宗教的慣習としていたヒ
ンドゥー教徒にとって，「バーラト・マー
ター」の聖なる属性は，各々の自宅の神棚へ
と歓迎され得る可能性を多分に有していたと
いえる。
　では以下において，女神像「バーラト・
マーター」を，その図像的展開から「黎明
期」「確立期」「発展期」に区分し，各々の時
期にみられる特徴を抽出してみたい。
　「黎明期」は，「バーラト・マーター」の
図像が伝統的なヒンドゥー教のドゥルガー女
神と未分化な時期である。ドゥルガーは，荒
ぶる女神として古来より図像化されてきた。
特にドゥルガーがライオンにまたがって剣を
振りかざし悪魔に立ち向かう姿は，「マヒ
シャスラ・マルディニー」と称され，好んで
主題とされた。一般にヒンドゥー教の神々は



119

活動を補佐する乗物や持物を具備している。
例えば，シヴァ神は牡牛ナンディン，ヴィ
シュヌ神は巨鳥ガルダを乗物とし，それぞれ
三叉戟と太鼓，法輪と法螺貝を持物としてい
る。ドゥルガーにとっての乗物はライオンで
あり，持物は剣と槍などの武器である。こう
した約束事に沿って図像化されたドゥルガー
は，民族主義的観点に立った場合，神話の主
題とはまた別の意味合いを読み取ることがで
きる。ドゥルガーの乗物ライオンは，英国王
室の紋章，すなわち英国を象徴するライオン
であるとみることができる。つまり，ドゥル
ガーが剣をふりかざして戦う悪魔は，他なら
ぬ植民地支配者の英国であると考えられるの
である。翻って，ドゥルガーには「インド国
民」のイメージが投影されることになる。し
かも，猛々しく敵に立ち向かう，「戦う女神」
のイメージである。この期において，逆説的
であるが，ライオンに込められた反英民族主
義的寓意が可視化されたといえよう。すなわ
ち，女神とライオンによる寓意的表現が成立
し，その後の女神像「バーラト・マーター」
が受け入れられる素地が整ったのである。
　「確立期」では，女神の乗物や持物による
寓意的表現が踏襲される一方で，明確な民族
主義的表象が登場するようになる。一般にヒ
ンドゥー教の神が多臂で表現されるという特
色を生かして，女神の手にインドの統一を表
象する旗や誕生を象徴する蓮の花，そして
様々な武器を持物として持たせることで，ご
く自然な形で国家の表象が表わされたのであ
る。特に現在の国旗のデザインの基となる三
色旗を手にした女神は，「バーラト・マー
ター」として，その名がポスターの余白部分
に明記されることとなった。ここにおいて，
ドゥルガーに萌芽していた国家的イメージが，
鮮明な国家の女神像へと昇華されたといえる。
　こうした表現に加えて，この期の女神像

「バーラト・マーター」は，柔和で静的な姿
で表されているところに特徴がある。ドゥル
ガーの戦う姿とは対照的に，直接的な殺戮の
場面は描かれず，民族運動の志士たちを勇気
付ける「見守る女神」としての存在が示され
るのである。そこには，ガンディーの唱導し
た非暴力の時代的空気が反映されていたので
はないかと発表者は考える。
　「発展期」では，女神像「バーラト・マー
ター」は，持物とライオンによる寓意的表現
を継承しながら，民族運動の指導者たちとと
もに表現されるようになる。その際，女神の
表情や動作によって，画面上の人物へ語りか
け，働きかける内容が示されている。戦いを
鼓舞したり，讃えたり，あるいは殉死者を悼
んだり，独立達成後は希望に満ちた表情に
よって祝福するなど，それら人物への語りか
けは，そのまま見る者へのメッセージとして
投げかけられたものであると考えられる。つ
まり，こうした女神の様態をみると，「伝え
る女神」という役割的性格が顕著となるので
ある。
　このように，女神像「バーラト・マー
ター」の展開をみると，民族運動の進展と連
動し，「戦う女神」「見守る女神」「伝える女
神」というように，女神像の持つ役割は変化
し，メッセージ性が強化されてきたことが明
らかとなる。ポスター画というメディアのな
かで展開してきた女神像としての当然の帰結
であるといえよう。最後に付言すれば現在の
女神像「バーラト・マーター」は，ヒンドゥー
教を象徴する「ヒンドゥー・ダルマ」の旗を
手に持っている。このことは，国旗からヒン
ドゥー教の旗へと持ち替えられたことを意味
する。つまり，そこには国家をヒンドゥー教
によって，言い換えると，国家を「ヒン
ドゥー・ナショナリズム」によって，収斂し
ようという意図が推し量られるのである。


