
Title Le Nom de la Femme Mariée dans l'histoire légale
du Japon

Author(s) Kumagai, Kaisaku

Citation Osaka University Law Review. 1961, 9, p. 1-12

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/5345

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



    LE NOM DE LA FEMME MARIÉE DANS 

       L'HISTOIRE LÉGALE DU JAPON 

                      PAR KAÏSAKU KUMAGAÏ 

                Professeur à la Faculté de droit de l'Université d'Osaka 

     Préface 

     Chapitre Ier.- Nom de famille après le mariage à l'époque d'Édo 

                  1) Classe des Ëf (Samuraïs, guerriers) 

                2) Classe du J (Shomin, peuple) 

                     a) Les paysans 

                      b) Les commerçants 

     Chapitre II.- Restauration de Méiji et le nom de famille des époux 

     Chatitre III.- Nom de la époux à l'époque de la rédaction du Code civil 

     Conclusion 

   Depuis l'établissement du droit civil du japon à l'ère de Méiji, c'était 

sur la maison, base du régime familial que reposait toute la société japonaise. 

Cette maison, de nature toute différente de celle fondée sur les relations 

entre deux époux, était complètement soumise à la domination du chef de 

famille: sa puissance était totale, et son autorité portait sur les détails de 

la vie des membres. Il avait même jusqu'au droit d'approbation du ma-

riage et de désignation du domicile. 

   Dans ce petit traité, notre but est de présenter le problème que pose le 

nom de maison ou de famille et l'évolution du droit civil japonais con-

cernant ce nom. 

   Les anciennes dispositions de notre Code civil en 1898* decidait: «par 

le mariage la femme entre dans la maison de son mari» (Art. 788, i) et 

de chef de la communauté familiale,-de même que les membres-prend 

   * Ce Code a été proclamé et mis en application à la 33e année de l'ère de Méiji (M), 
c'est-à-dire en 1898, et on l'appelle sous le nom de droit civil Méiji.



 2 KAÏSAKÜ KIJMAGAÏ 

le nom de la maison.» Pendant un long intervalle, qui commence en 1898 

et qui finit en 1947 (la 22e année de l'ère de Showa), on ne croyait pas 

que le mot de nom de famille pût signifier autre chose que le nom de maison 
du mari. (Il va de soi que le mari, au cas où il entrait dans la maison de 

sa femme, portait le nom de la famille de celle-ci. (Art. 788, ii) Or, depuis 

longtemps, au japon, les époux n'avaient pas eu leur nom à eux, la maison 

seule en avait eu un. Au cours de l'histoire, tous les gouvernements japonais 

avaient imposé un régime social si peu naturel, dont les lois sur le nom de 

famille semblent peu pratiques. Cependant, à la longue, le peuple s'y 

était habitué. Il était passé dans les moeurs de considérer le nom de 

maison comme qu'héréditaire. Si bien que le respect et l'enthousiasme 

qu'il inspire avaient été parfois un vrai transport. 
    Après la seconde guerre mondiale, la nouvelle Constitution du Japon 

de 1947 a déclaré l'égalité des sexes et la dignité de l'individu (Art. 24). 

En vertu de cette déclaration, notre droit civil a été réformé (1948), et les 

institutions de la maison et de son chef ont été abolies. Point de maison, 

partant, plus de nom de famille. Ce qu'on appelle le nom de famille ne 

peut plus signifier autre chose que celui des deux mariés. D'après le droit 
actuel du japon «les deux mariés s'appellent du nom de famille du mari 

ou de celui de la femme, suivant ce qu'ils en ont convenu au moment du 

mariage.» (Art. 750) Le nom de famille n'est plus en réalité l'appellation 

de la maison héréditaire mais celle de la famille conjugale. 

    Cependant, cette réforme n'etant que très récente, l'idée de maison 

héréditaire, dans son acceptation commune, n'est en réalité pas encore 

éteinte dans l'esprit de la plupart des japonais. Presque toutes les femmes 

japonaises renoncent en effet à leur nom pour prendre celui de leur mari, 

parce que au point de vue économique et social, l'homme reste toujors ab-
solument le plus fort. L'importance que le mari met à son nom n'est rien 

moins diminuée. 

    Pourquoi en est-il toujours ainsi? Pour répondre â cette question, il 

faut que nous remontions à l'époque d'Édo (Tokio), époque immédiatement 

anterieure à la rédaction du Code civil à l'ère de Méiji.



              LE NOM DE LA FEMME MARIEE DANS 3 
                 L'HISTOIRE LÉGALE DU JAPON 

Chapitre 1. Nom de famille après le mariage à l'époque d'Édo 

   La société de cette époque était loin d'être homogène. Elle se com-

posait de deux classes aux manières de vivre nettement différentes : celle 
des « samuraïs» (guerriers) et celle du peuple. Notre étude sera donc di-

visée suivant ces deux classes. 

   1) Classe des jK± (Samuraïs, guerriers) 

   La société des samuraïs était la société de l'homme. En temps de paix ils 

surveillaient les paysans laboureurs qui constituaient toute la base financière 

sur laquelle reposait l'autorité féodale. En temps de guerre, ils se mettaient 

à la disposition de leur seigneur. C'est par bienveillance particulière si 

un prince ou un seigneur leur gratifiait d'un fief (feo). Cette bienveillance 

pourtant avait pour destinataire non pas tel ou tel individu, mais une famille 

entière à laquelle un individu appartenait, si bien que la famille constituait 

une unité à la fois pour rendre service et pour recevoir une récompense. 

En d'autres termes, le nom de famille est devenu symbole des honneurs 

dont une famille s'était rendue digne. Or, puisque ce furent toujours les 

hommes seuls qui signalaient la fidélité au seigneur et qui en recevaient la 

récompense, le nom d'une famille quelconque ne fut, en réalité, autre que 

celui de la famille de l'homme, jamais celui de la femme. 

    Quelle pouvait être, dans ces conditions, la tâche de la femme, sinon 

de donner un fils héritier à la maison de son mari? D'où il en advint qu'au 

cas où une femme mariée ne pouvait donner naissance à un héritier, son 

mari était pleinement autorisé à prendre une ou plusieurs maîtresses (e 

Mékaké) qui étaient considérées comme femmes légitimes. I T~1 (Ogu 

Sorai 1666-1728) érudit, sorte de porte-parole du Jf (Bakufu, gouverne-

ment des Tokugawa), écrivait dans ses i e°p,-j (Seidan, Propos politiques) : 

«Pour ce qui est des mékakés (maîtresses), on ne peut pas s'en passer ... 

Si la femme légitime ne donne pas naissance à un héritier, l'usage permet 

l'entretien de maîtresses». 

    Si le propre devoir d'une femme mariée ne consiste qu'à enfanter un fils



 4 KAISAKU MUKAGAI 

héritier, toute son activité hors de la maison sera regardée comme superflue 

et parfois même compromettante. Dans un livre d'édification de ce temps, 

           (Seikenkohi), nous trouvons les mots suivants: 

    « Le mari garde la porte, la femme s'occupe des travaux domestiques. 

   Voilà la loi universelle de la vie humaine. De même que la poule 

    qui chante le matin, une femme qui garde sa porte au lieu de son mari 
    est un mauvais augure annonçant la ruine de la maison.» 

Ainsi, à l'époque d'Edo, la femme japonaise, à qui toute activité en dehors 

de la maison était interdite, et cloîtrée au foyer, n'avait pas son nom de fa-

mille à elle, puisqu'elle n'en avait pas besoin. Dans une compilation d' 

arbres généalogiques des notoriétés guerrières, f IgeZe, ~ (Kwansei-

tchoshu-shokafu), éditée par le gouvernement des Tokugawa et publiée en 

1812, aucune femme n'a son nom, et seuls les noms de naissance sont in-

diqués. Car le nom de naissance, c'est ce dont on avait besoin pour savoir 

la souche familiale, condition primordiale, si l'on voulait se donner un digne 

héritier. Et cette manière d'enrégistrement semble éclairer indubitable-

ment le rôle social de la femme mentionné ci-dessus. 

   Dans la vie des samuraïs (guerriers), la question du nom de famille 

est dominée, comme nous l'avons dit, par la position effacée de la femme 

mariée. Allonsnous retrouver ce meme phénomene chez le peuple? 

   2) Classe du j~ (Shomin, peuple) 

   Pendant toute l'époque d'Edo, la nation japonaise a été divisée en 

états ou ordres sociaux, connus sous les noms de shi-no-ko-sho (± • jk • S • e; 

guerriers, paysans, industriels, commerçants). De ces quatre ordres, le 

premier, c'est-à-dire les guerriers, était en haut de l'échelle sociale. L' 
ordre le plus bas était celui des commerçants. Les deux autres, paysans 

et industriels, se situaient au milieu de l'échelle, les paysans audessus des 

industriels. Il y avait de plus les gens de vil métier qui n'appartenaient 

à aucune classe. Les guerriers seuls, par principe, pouvaient avoir un nom 

de famille. Quoi qu'il en soit, il arrivait de temps à autre que quelques 

membres des autres classes, élevés peu à des positions supérieures dans leur



                  LE NOM DE LA FEMME MAREE DANS 5 
                     L'HISTOIRE LÉGALE DU JAPON 

    état, finissaient par être autorisés à porter le nom de famille ou l'épée, quel-

    quefois l'un et l'autre à la fois. A propos de cette autorisation, il faut dis-

     cerner deux cas : paysans et marchands. 

        a) Les paysans. Pourquoi la classe des paysans jouissait-elle d'une 

    estime plus grande que celle des industriels ou des marchands? La raison 

    en était que les paysans étaient producteurs de riz, et que le riz était la base 

    de l'impôt et de l'autorité féodale. Il y avait cependant certains paysans 

    qui, tout occupés qu'ils étaient de leur métier d'agriculteur, se chargeaient 

    d'une tâche d'intendant ou de receveur, et qui surveillaient aussi la vie 

    d'autres paysans. Leur rôle était celui d'un fonctionnaire de village. Il 

    leur était accordé la faveur de porter un nom. Mais cette particularité 

     était destinée seulement a récompenser les services rendus par la personne 

    intéressée, elle ne concernait nullement les membres de sa famille. On 

    voit là naître ceci d'étrange que le chef de famille seul portait un nom, alors 

     que les autres personnes de la famille, y compris la femme, n'en avaient pas. 
         La question du nom, telle que nous venons d'en parler, ne se posait 

    que pour les paysans fonctionnaires de village. Il n'y avait pas de question 
    de nom chez la majeure partie de paysans: le petit nom suffisait. Confinés 

    dans le monde fermé de leur village, les paysans n'avaient aucun besoin 

    de nom de famille. La femme qui n'était qu'une humble créature de fa-

    mille agricole gouvernée par le chef et qui ne pouvait avoir aucun travail 

    rémunérateur, n'avait même pas besoin, croyait-on, de petit nom. Comme 

    elle n'avait rien à faire avec les gens du dehors, l'appelation "femme du 

    paysan un tel" suffisait à la nommer. Nous en rencontrons un exemple 

    dans pleÀMtf (Shumon-aratamé-ninbétsu-tcho), livre d'enrégistrement très 

    répandu et utilisé pour déraciner la religion chrétienne propagée aux 

    premières années de l'époque d'Édo, et précieux document de la structure 
    de la famille en ces temps-là. En voici une page qui enrégistre des familles 

    de paysans de Q{ (Shinano, actuellement la préfecture Nagano). La' ma-

    nière dont les femmes y sont inscrites doit être remarquée.



 6 KAÏSAKU KUMAGAÏ 

z 

0 

 Pl ffi -T P5 

                                                        fD fD 

                                                     C) ~_ 

                               °C ~~ 

Le chef de famille s'appelle simplement de petit nom. Ni les mères non 

plus que les femmes n'ont même pas de petit nom. Mais ce qui est à noter, 
c'est que les filles et soeurs du chef de maison, tant qu'elles restant filles, 

portent le petit nom (Issa et Tsuru). Mais une fois mariées, leur petit nom 

s'efface : « femme», « mere », « veuve », voilà tout ce dont on les nommait. 

Dans un village, on pouvait s'informer de tout d'une femme, pourvu qu'elle 

fût femme d'un paysan quelconque. Si la femme paysanne menait une 

existence tellement effacée dans la maison qu'elle n'avait même pas son 

petit nom, parler davantage sur elle pour savoir plus long le nom de famille, 
ce serait inutile et n'amènerait à rien. Nous venons de constater du moins 

que le problème du nom de famille chez les paysans à l'époque d'Édo ré-
sidait dans le caractère féodal de la société de ce temps-là. 

    b) Les commerçants. Pendant toute la période d'Édo, la hiérarchie 

sociale était respectée. Cependant les commerçants et petits bourgeois 

jouissaient d'une liberté relativement grande. Il en est de même pour



              LE NOM DE LA FEMME MARIEE DANS 7 
                 L'HISTOIRE LÉGALE DU JAPON 

les noms de famille. Comme nous l'avons dit, la possession d'un nom de 

famille était une faveur reçue. Aussi l'emphase était-elle mise non sur 

l'aspect pratique du nom, moyen d'identification, mais sur l'aspect hono-

rifique, marque d'honneurs et de respect reçus. Les commerçants-bour-

geois, à l'opposé, crurent pouvoir profiter de leur nom: leurs activités étant 

beaucoup plus étendues que celles des paysans, ils sentaient l'opportunité 

autant que la nécessité de se servir de leur nom de famille comme raison 

de commerce. Nous allons citer un passage traitant cette question, tiré 

du livre rfffÀj (Tchonin-bukuro, Sac de commerçants-bourgeois), écrit par 

  i I j p r (Nishikawa Joken 1648-1724) au début de l'époque d'Édo : 

    « Hashi, cette simple prononciation peut signifier diverses matières : 

    fourchette (à la japonaise), échelle, pont. Pour éviter la confusion 

    qui en résulterait, on ajoute souvent de petits mots à chacun d'eux, 

    de sorte que l'on dit hashi à manger, hashi à monter, hashi à passer. 

    Le nom de famille est à peu pres la même chose que ces petits mots 

    ajoutés. Pour tourner la difficulté inhérente au fait que tous les hom-

    mes s'appellent jean ou Paul, on prend le nom de famille.» 

Ici, le nom de famille n'est que pure convenance, sans aucune réminiscence 

de sa provenance. Dans la classe des commerçants-bourgeois, cendant, 

de même qu'en toute autre, la naissance d'une hiérarche était inévitable. 

La distinction était particulièrement stricte quand elle concernait les four-

nisseurs de denrées et d'argent aux samuraïs (guerriers) et les autres petits 

marchands. Un certain nombre de faveurs furent accordées aux premiers : 

l'autorisation leur fut faite d'entrer dans la maison des samuraïs, de porter 

le nom et l'épée. C'est ainsi que leur nom fut honoré comme cela était 

arrivé aux guerriers. C'est également ainsi qu'il n'était plus la pure con-

venance qu'il avait été d'abord,,tel que les petits mots ajoutés « à manger», 

« à monter », « à passer ». 

    Maintenant il faut parler de la femme de marchand et de son nom si 

elle en avait. Rappelons-nous que c'est pour avoir fourni des denrées et 

de l'argent aux samuraïs que les marchands riches avaient été autorisés 

à porter le nom de famille, Ces services du mari ne regardaient pas sa



 8 KAÏSAKU KUMAGAÏ 

femme. Ainsi nous retrouvons la même situation que chez la fémme des 

guerriers ou des fonctionnaires de village. La femme de marchand non 

plus n'avait pas de nom de famille. On n'avait qu'à l'appeler "la femme 
d'un marchand un tel", parce que c'était le nom de son mari que l'on de-

mandait pour savoir qui elle était. Aux échellons supérieurs de cette hiérar-

chie, la position de femme dans la famille était en général relativement 

plus basse encore qu'elle ne l'était dans le menu peuple. Peut-être le fait 

que la femme seule était privée de nom tandis que son mari en avait un 
étaitil le symbole d'une position si humble. 

    Ce que nous venons de démontrer, c'est que le problème du nom de 

famille à l'époque d'Édo ne peut se concevoir et s'éclaircir qu'en suivant 

l'ordre hiérarchique des étages dans chacun des quatre états : ± • 4 . Z • jj. 

L'ère de Méiji qui suit a fait la table rase de tous les ordres féodaux et ac-

compli la modernisation sociale du japon. De quelle manière la question 

du nom a-t-elle été traitée pour être en accord avec la réforme générale 

du Japon moderne? C'est ce que nous allons traiter dans le chapitre suivant. 

         Chapitre II. Restauration de Méiji et le nom 

                     de famille des époux 

    Immédiatement après la restauration du pouvoir impérial, c'est-à-dire 

à la troisième année de l'ère de Méiji (1870), le gouvernement a permis 

à toute la nation l'emploi du nom de famille. Était-ce la conséquence du 

fait que la vie civile des japonais était déjà beaucoup élargie, développée, 

et que tous les japonais avaient acquis la qualité des personnes juridiques? 

Si l'élan de la vie civile est un fait incontestable, nous sommes tentés de 

le croire. Mais la réalité est que la permission générale du nom a été don-

née non seulement en faveur de la vie civile mais encore à des fins politiques 

et militaires. Ensuite en 1875, le gouvernement a obligé l'emploi du nom 

de famille. Il est à noter que cette obligation a été due à l'exigeance du 

Ministère de la Guerre. Dans le document considéré, le Ministère de la 

Guerre mentionne que «dans des lieux retirés pas mal' de gens du peuple 

n'ont pas le nom de famille. Cela fait obstacle au recensement militaire.»



              LE NOM DE LA FEMME MARIEE DANS 9 
                 L'HISTOIRE LÉGALE DU JAPON 

Le vrai but de l'obligation de porter un nom n'était donc pas de favoriser la 

vie civile mais de faciliter le recrutement en achevant le contrôle politique 

de la population. L'obligation de cette sorte se faisait remarquer partout 

dans les régimes d'alors. 

    Pour la premiere fois la femme employa un nom après le mariage. 

Mais lequel? En 1876, le gouvernement décrétait que « la femme, après 

de même qu'avant le mariage, porte son nom de naissance. » C'était comme 

une révolution dans la longue histoire des femmes humiliées qui n'avaient 

jamais été autorisées à avoir un nom. Mais pourquoi le nom de naissance 

pour la femme mariée? Il est nécessaire que le motif politique du décret 
soit mis à jour. Était-ce pour favoriser l'activité féminine après le mariage? 

Changer de nom est de coup sûr un inconvénient pour que la femme pour-

suive son activité dans le monde. A vrai dire, le but de ce nouveau décret 

n'était pas là. C'était, croyon-nous, un régime inventé pour la cause du 

racisme. A une séance en 1893 de la Société d'Étude du Code (M4ffl A', 

Hoten-tchosa kai), organe du gouvernement, e5 (Umé Kenjiro, 1860-

1910), légiste très connu, disait « Si la femme emploie le nom de naissance 

après le mariage, on a cru que c'est un usage de Chine. Or on voit ré-

pandre une pareille chose au Japon.» En effet cet usage en Chine servait 
à faire savoir la lignée de la mère. 

    Quel que soit son but, jusque vers 1890, le régime du nom de naissance 

de la femme mariée fut mis en pratique au japon. Mais au cours de 

l'époque de codification qui succède, on a connu l'inverse: l'obligation était 

de ne porter que le nom du mari. A quel but ce changement était-il dû? 

Maintenant il faut passer à l'époque de codification au cours de laqulle 

l'histoire du nom est arrivée à une nouvelle étape. 

          Chapitre III. Nom de la époux à l'époque 

                de la rédaction du Code civil 

     Dès le début de l'ère de Méiji, la rédaction du Code civil avait été 

énergiquement poursuivie sous le guide de Gustave Émile Boissonade (1825-

1910), appelé de France par le gouvernement, Ici nous commençons par



 10 KAÏSAKU KUMAGAÏ 

prendre «le Projet» du Code, publié en 1888. Ce Projet a été profondé-

ment influencé par le Code français. On lit les mots suivants dans le Projet 

lui-meme: «Bien que l'économie du plan du Code francais soit très com-

pliquée, ce Code a, jusque dans ses détails, une nécessité tellement incontes-

table qu'on ne peut pas l'élaguer.» Le Code français pourtant n'avait 

pas encore le règlement sur le nom au moment du mariage. (II l'aura 
le 6 février, 1893. Art. 299, ii) Dès lors, le régime du nom que l'on trouve 

dans ce Projet de 1888 est un point de repère des moeurs de la nation japon-

aise de ce temps-là. 

    D'après ce Projet, il y a deux sortes de mariages: mariage ordinaire 

et mariage spécial. Le premier est un mariage « où la femme porte le nom 

du mari et par lequel elle abandonne sa condition sociale pour celle de 

son mari.» Une femme appelée du nom de son mari, c'est le contraire 

de ce que le gouvernement avait décrété en 1876. Mais en tout cas, à 

travers la condification qui suit, la règlementation de l'emploi du nom du 

mari a été réalisée comme symbole du régime marital. 

   Le Code civil japonais, publié en 1890, (c'est ce qu'on appelle l'ancien 

Code civil. Il n'a pas été mis en application.), disait que «le chef d'une 

famille et ses membres portent le nom de la maison du chef.» (Art. 243, 

ii) Il faut souligner cette expression, car le Code ne dit pas e le nom du 

mari» mais «le nom de la maison du mari» en se servant du mot *c tout 

exprès. Cela est d'une grande importance dans l'histoire du droit civil 

du japon. Le Code insistant sur le mot «maison», la femme a été amenée 

à s'assujetir non plus à l'autorité du mari mais à celle de la maison du mari. 

   Apres neuf ans d'intervalle, le Code civil publié en 1898 a défini la 

relation entre le * (Ié, maison ou famille) et le 1 (Uji, nom de famille) 

d'une maniere plus positive. Il dicte que « par le mariage la femme entre 

dans la maison du mari» (Art. 788, i) et oblige l'emploi du nom de famille 

du mari. Afin d'illuminer les circonstances de l'établissement de ce Code 

de 1898, nous allons rappeler deux opinions soutenues au cours de sa ré-

daction. 11* (Hozumi Yatsuka, 1860-1912), qui gardait longtemps 

le professorat à, l'Université impériale de Tokio, a écrit dans nn livre in-



              LE NOM DE LA FEMME MARIÉE DANS 11 
                 L'HISTOIRE LÉGALE DU JAPON 

titulé r~Z Z~ (Abolissement de la loyauté patriotique et 

de la piété filiale par la publication du Code civil) : 

    «Le chef de famille est l'image terrestre des mânes de nos ancêtres. 

    Si les mânes de nos ancêtres sont sacrés et inviolables, la puissance du 

    chef de famille est sacrée et inviolable ... Une famille où un homme 

    et une femme s'unissent par amour pour vivre ensemble, nous n'avons 

    connu ce genre de famille que depuis l'envahissement de la religion 

    chrétienne. » 

Jugeant de cet esprit, la femme n'est qu'un objet anonyme donnant des 
héritiers pour que ceux-ci puissent adorer, consoler les mânes de leurs pères 

en les déifiant. iX P5 (Umé Kenjiro) * lui aussi, s'exprimait à une séance 

de la Société d'Étude du Code: 
    "Puisque l'usage veut que la femme entre dans la maison du mari

, 
    l'erreur est que la femme, étant entrée dans la maison du mari, garde 

    encore son nom de naissance." 

    Remarquons les mots « entrer dans la maison du mari. » Ces mots 

signifient que le mariage ne consiste pas seulement en l'union des deux 

mariés, mais aussi, et à plus forte raison, en ce que la femme devient un 

des membres de la famille du mari pour se soumettre à la souverainité 

de la puissance du chef dans le corps de famille. 

   Ce fut ainsi que la réglementation de la famille plutôt que celle du 

mariage est devenue la premiere oeuvre de la codification civile. Ce fut 

également ainsi que dans ce Code de 1898, le chapitre « Du chef de famille 

et des constituants de la famille» se trouva placé avant ceux « De la parenté» 

et «Des successions» qui forment les quatrième et cinqième chapitres. 

    Le nom n'était plus conçu, interprété que comme nom de famille, et 

c'est de cette manière qu'il joua longtemps le rôle de symbole de maison. 

C'est pour cela qu'au japon, la question du nom des époux à eux a été de 

tout moment celle de l'émancipation de la famille. 

      Umé a d'abord étudié très assidument le Code français sous le guide de Boissonade. 
Mais peu à peu au plus tard, il a commencé à se réconcilier avec l'idéologie de*.



 12 KAÏSAKU KUMAGAÏ 

                           Conclusion 

    Les femme mariées au japon avaient vécu une longue histoire d'igno-

nimie sous le double joug de * et de (nom de famille). La Constitution 

nouvelle de l'an 1947 a déclaré l'égalité des sexes et la dignité de l'individu, 

et leur historire de misères a été terminée. La maison a disparu entièrement 

de la loi japonaise, tandis que le (nom de famille) est devenu symbole 

de la famille conjugale. A leur mariage, les mariés font choix de leur nom. 

Ils peuvent prendre le nom du mari ou celui de la femme: toute relation 

juridique entre eux de dominant-dominé s'est effacée. 
    Mais cette émancipation totale n'est vrai qu'en tant que règlement. 

L'enquête que nous avons dressée dans l'arrondissement du Nord de Kyoto 

(où l'auteur demeure) en 1959 montre que, d'apres les actes de déclaration 

du mariage conservés au mairie, il n'y a que 3.5 ménages pour cent qui 

portent le nom de la femme. L'égalité des sexes a été déclarée, mais 
l'estimation de l'aptitude d'activité sociale des femmes n'en est pas moins 

réduite. De toute façon, la vie économique du ménage dépend exclusive-

ment du revenu du mari, ce qui veut dire que le mari domine la femme 

économiquement. L'un des plus grands problèmes de la vie de femmes 

dans le japon d'aujourd'hui sera d'élever l'activité féminine économique 

et sociale jusqu'au niveau des hommes.


	OULR_No09_1961_Part2
	OULR_No09_1961_Part3
	OULR_No09_1961_Part4
	OULR_No09_1961_Part5
	OULR_No09_1961_Part6
	OULR_No09_1961_Part7
	OULR_No09_1961_Part8
	OULR_No09_1961_Part9
	OULR_No09_1961_Part10
	OULR_No09_1961_Part11
	OULR_No09_1961_Part12
	OULR_No09_1961_Part13

