
Title 重なり合う二つの「伝統」 : 米国先住民ホピの宝飾
品産業におけるデザインの応用と流用

Author(s) 伊藤, 敦規

Citation デザイン理論. 2012, 59, p. 130-131

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/53465

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



重なり合う二つの「伝統」
米国先住民ホピの宝飾品産業におけるデザインの応用と流用
伊藤敦規／国立民族学博物館

130

シンポジウム発表要旨　2011.  7.16� 『デザイン理論』 59/2011

　2010年現在，アメリカ合衆国（以下，米
国）政府は約550の先住民集団を承認してお
り，アリゾナ州北東部に保留地を有する人口
約11,000人のホピはその一つである。ホピは，
米国人類学会の形成基盤であった民族学局の
研究者などによって，およそ120年前から調
査・研究対象となってきた。文化人類学的に
は，天水耕作，儀礼，言語，社会組織，そし
てさまざまな美術工芸品（籠，土器，木彫人
形，テキスタイル，絵画，宝飾品など）と
いった観点からその名が知られている。
　さて，本稿で注目する宝飾品（銀細工）に
関して言えば，米国南西部には，ホピに限ら
ずナヴァホやズニなどのように，銀やトルコ
石やサンゴといった稀少石を素材とするジュ
エリー制作を行う民族集団がいくつか存在す
る。そして，彼らが制作する作品群は，一般
的に「インディアン・ジュエリー」と呼ばれ
る。ただし，親族集団のシンボルであり，か
つ神話に登場する動植物や自然現象のデザイ
ンと，デザインを起こした銀板を糸鋸で切り
抜いた後にもう一枚の銀板に貼り合わせる
「重ね合わせ技法」という制作技法との組み
合わせは，ホピに特徴的な表現形態といえる
（ホピ様式）。
　そもそもインディアン・ジュエリーは，米
国南西部先住民が日常的に，そして諸種の儀
礼時に装飾品として身に付けていたもので
あった。それらはサンタフェ鉄道の開通をは
じめとする20世紀初頭の当地の観光開発化の
過程で，白人の観光業者が観光商品としての
価値を見出し，土産物として流通させていっ
た歴史がある。1960年代後半以降は，ハリ

ウッド・スターやヒッピー等がファッション
や傾倒する思想（例えば反原発）を表現する
ための一要素として採り入れた。近年では日
本国内での消費が顕著である。
　一般的に民族集団が制作する美術工芸品は，
その来歴が伝統的なものと捉えられがちであ
る。ところが，ホピの宝飾品は必ずしもそう
とはいえない。その理由は，第一に，重ね合
わせ技法が1930年代から1940年代の米国政府
の対インディアン政策，特に社会経済開発政
策の一環として創出されたことである。当時
まだ近隣の民族集団の制作技法を踏襲してい
たホピの銀細工作品は，ホピ製か否かを容易
に判断する基準がなく，そのため「一民族一
特産品」を創出しようとした国家政策の格好
の対象となったのだ。第二に，第二次世界大
戦中の物資不足が解消された後に，ホピ保留
地内に建てられた復員軍人職業訓練学校にお
いて銀細工制作のデザインを指導したフレッ
ド・カボーティというホピの画家が，遺跡か
ら出土した土器に描かれた意匠や文様にホピ
性を見出し，新規に銀細工作品に応用したこ
とである。このように，ホピ様式を構成する
技法もデザインも，歴史上のある時期に，近
隣の他の民族集団の様式との差異を強調する
商品化を前提として，人為的に創りだしたり
応用したものであった。
　その後，需要の増加とホピの作家の間での
技術の普及に伴い産業は成熟していった。換
言すれば，銀細工・宝飾品制作を生業とする
作家の数が増加していった。1970年代には作
品の完成度もあがり，チャールズ・ロロマの
ように抽象的な作品を手がけたり，そうした



ホピ様式の作品（国立民族学博物館蔵）

ホピ様式の作品（右）と，デザインや技法や落款を模
したコピー商品（中，左）

131

作品に抽象的な題号を付す作家も表れた。彼
の作品は，米国を訪れる国賓への贈答品とし
て選ばれることもあった。つまり，ホピの銀
細工や宝飾品は，単なる当地の土産物や
ファッションの一要素としてだけではなく，
国家を代表とする文化資源として政府に認め
られたということもできるのである。
　こうした状況もあいまって，市場では，ホ
ピ様式＝ホピ製＝手作業＝高品質＝希少＝高
額といった認識が高まっていく。近郊都市ま
で150km も離れている保留地に暮らす多く
のホピの人々にとって，村落で儀礼を司り，
農作業に勤しみながら，必要な現金を都市で
の労働をせずに獲得できることは，作家本人
のみならずその家族や親族というコミュニ
ティ全体の維持と将来的展望を抱けるという
側面からも喜ばしい状況であった。
　しかしながら一方で，高額ながらも需要が
高く供給量の少ないこと，さらに消費者の間
でデザインと技法からなるホピ様式の認知度
が高まっていったことで，招かざる状況も生
じた。ホピの人々が手がける作品だけではな
く，ホピ様式を流用する模倣品や，生産者を
偽る偽装品が市場に混在するようになって
いったのだ。
　もちろんホピの作家間でも模倣はしばしば
行われている。しかし，そうした模倣はオイ

とオジ，イトコ同士といった特定の親族間で
の同意に基づく教育目的の行為である。デザ
インを流用したり，鋳型に溶解した銀を注い
で複製を作る簡易な方法とは根本的に異なる
ものなのだ。また，ホピの銀細工・宝飾品作
家は，ホピ様式によってホピ製を保証してい
るわけではなく，個々の作品の裏面などに制
作者を示す落

らっ

款
かん

（ホールマーク）を刻印する。
偽装品とは非ホピが製造したものをホピ製と
騙る場合と，落款を模して特定の作家作品を
騙る場合とがある。
　ホピの宝飾品産業史の初期には，遺跡から
出土した土器に描かれた意匠の応用という，
史実に基づかない過去とのつながりとしての
伝統性を，トップダウン的にホピの間に普及
させていった。近年では，模倣品・偽装品の
流通という状況に対して，独自の様式を自分
たちが育んだ知的財産とみなし，その排他的
使用権を主張するようになってきた。ホピの
人々は，非伝統的来歴であるホピ様式の創出
過程という過去の出来事に加え，それを継承
してきた民族集団としての集団性や政治経済
史にも目を配りながら，ボトムアップ的にホ
ピ性の主張を行っているのである。


