
Title 芸術における周縁的なものと人間の生 : 「限界芸
術」の概念をてがかりに

Author(s) 三木, 順子

Citation デザイン理論. 2011, 58, p. 110-111

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/53570

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



芸術における周縁的なものと人間の生
   「限界芸術」の概念をてがかりに     
三木順子／京都工芸繊維大学

110

例会発表要旨　2010.  9.  4� 『デザイン理論』 58/2011

芸術と生活の関係の変容
　芸術と生活との関わりを尋ねるとき，まず
念頭に浮かぶのは「応用芸術」というジャン
ルであろう。応用芸術は，一定の用途を持ち，
実生活に適用されうることを条件とする。芸
術と生活を繋ぐ媒介項は，まずもって「実用
性」に見いだされる。
　だが，いわゆるモダン・デザインの展開を
とおして，事情は変化していく。アーツ・ア
ンド・クラフツ運動では，手技に基づく応用
芸術の，実用性にではなく，むしろ優れた芸
術性に，生活と社会を向上させる可能性が求
められる。あるいはバウハウスでは，都市生
活と産業社会とに連動した応用芸術の近代的
なテクノロジーのなかに，芸術の全体を刷新
する力が認められる。実用性に条件づけられ
た小さなジャンルに甘んじてきた応用芸術を，
従来の在り方から解放し，芸術の全体と人間
の生活とがダイナミックに交差する新しい領
野を切り開こうとする志向が，モダン・デザ
インの展開を支えていたといえよう。
　しかし，20世紀後半に至ると，芸術と生活
の関係は，もはや一定の志向に基づくもので
はなくなり，とりとめのない混交の様相をみ
せはじめる。芸術は，さまざまな娯楽や情報
とあいまって，よりどりみどりの状態で日常
生活のなかに案配され，気の向くときに気の
向くままに享受されている。
　このような状況は，これまで，ポストモダ
ンの時代における芸術概念の曖昧化や生活の
多様化として論じられてきた。それらの議論
は，芸術と生活の関係がなぜ変容したのかを
説明してくれる。だが，変容を振り返るだけ

では十分でない。改めて問われるべきは，両
者のあるべき関係とその意義であろう。

「限界芸術」という概念
　そう考える時，鶴見俊輔（1922‒）の「限
界芸術marginal art」の概念が，一つの手が
かりを与えてくれるように思われる。
　鶴見は，1960年に発表したエッセイ集『限
界芸術論』で，芸術の体系を三つに分類する。
第一に，制作を専門とする芸術家が作りだし，
愛好家に享受されるものが挙げられる。それ
らは，注文や蒐集，あるいは美術館や劇場と
いった，芸術に特有の制度の枠内で展開する。
第二に，芸術家と起業家の協働によって作ら
れ，不特定多数の大衆に享受されるものが挙
げられる。その典型は，昔ながらの芸能や，
消費社会に流通する製品，広告，娯楽などに
求められる。第三に挙げられるのが，「限界
芸術」と呼ばれるものである。そこでは，享
受者だけでなく作り手も，もはや芸術の専門
家ではない。それは，アルタミラの洞窟画の
ように，文明の成立以前にすでに発生し，あ
るいは新聞紙でつくったカブトや凧のように，
人間の成長の過程の早い段階で体験される。
　限界芸術とは，芸術としての純粋な展開や
成熟の中心部から最も遠く離れた，芸術と生
活の境界に位置する領域，つまり，芸術にお
ける周縁的なものにほかならない。

限界芸術へのアプローチ      研究・批評・創作
　鶴見は，柳田國男（1875‒1962）の民俗学
が扱う民謡や盆踊りや小祭に，限界芸術とし
ての性格をみいだす。それらは元来，誰かに



111

披露するためのものではなく，同じ村落で共
に生活する集団が，みずから執り行いみずか
ら享受するものであった。唄や踊りや祭りは，
村落の暮らしを一つの共同体の営みとして束
ね，伝承し，存続させる。農村・漁村に古く
から伝わる風習を考証する柳田の仕事を，鶴
見は，「限界芸術の研究」と位置づける。
　次いで鶴見は，柳宗悦（1889‒1961）の民
藝運動に目を向ける。柳は，茶道で重用され
る器が，無名の陶工によって，芸術的な意図
もなく，ただ大量につくられた雑器であるこ
とに着目する。かつての茶人は，そうした雑
器に「良さ」を見いだし，その用い方を，器
に即した，無駄のない，必然的な型として極
めた。このような茶人の眼識を評価する一方
で，しかし柳は，いったん極められた型が，
やがて裕福な人々の茶室の内で権威化してい
くことを批判する。そもそも器の用い方とは，
特別な型としてあてがわれるものではなく，
用いること自体をとおして醸成されるもので
ある。吟味すべきは，むしろ茶室の外の，日
常の中にこそ息づく器の用い方とその洗練で
ある。このような理念に則った柳の仕事を，
鶴見は，「限界芸術の批評」と特徴づける。
　柳田の研究においても柳の批評においても，
芸術と生活のあるべき連関の理想は，かつて
の，近代化される以前の暮らしのなかに求め
られる。これに対して，芸術をみずからの実
生活に結びつけるアクチュアルな企てとし 
て，鶴見がさらに重視するのが，宮沢賢治
（1896‒1933）の活動である。
　宮沢は，農民が芸術の制作に携わる必要を
説く。とはいえ，それは，労働からからの逃
避を意味するのでもなければ，単なる気晴ら
しでも，ディレッタンティズムでもない。例
えば，芸術の制作をとおして，普段の労働と
は異なる仕方で自然のすがすがしさを感受し，
再び土の上に立つ時，自然のなかでの農作業

は，これまで以上に確かで濃密なものとして
実感される。そのような制作の実践を，鶴見
は，宮沢が教師として引率した農学校の修学
旅行にみいだす。旅は，生徒たちとの合唱，
食事，散歩や雑談から，一つのドラマを紡ぎ
だす行為となる。その創造的なプロセスをと
おして，普段の生活がいつもとは異なる視点
から捉え直され，見慣れた日常が新たな意味
を持ち始める。鶴見は，宮沢の文学作品より
も，むしろ彼が，農学校や羅須地人協会で非
専門的な立場から携わった寸劇や音楽会に注
目し，それを「限界芸術の創作」と評する。

周縁からの出発      ノン・テクニカルな芸術
　芸術における周縁的なものは，生活に実用
的に役立つわけではない。しかし，それをみ
ずからの生活において創造的に実践すること
は，実生活を肯定し，それをさらに深く豊か
なものへと変革し，よりよく生きるための展
望を開くことに繋がる。芸術は，人間の生き
方，つまり，生活を営む主体としての人間の
根本的な「生」の在り方に関わることとなる。
　そのような実践は，特別な技術の習得や修
練を必要としない。むしろ肝要なのは，誰も
がそれに与ることができるような平易さであ
る。周知のとおり，芸術という語は，技術を
意味するギリシャ語「テクネー」に由来する。
そうだとすれば，芸術における周縁的なもの
は，ギリシャ以来のテクネー＝モデルの伝統
とは別の，ノン・テクニカルな芸術モデルの
展開の可能性を示唆しているといえよう。
　ノン・テクニカルな芸術は，だが，平易で
あるからこそ，深め充実させるのが難しいと
いうことを忘れてはなるまい。生活のなかに
身を置きながら，よりよい生き方の未来に向
かって現状を飛び越えていくためにわれわれ
に求められるのは，一層しなやかで強靱な跳
躍力を備えた想像力ではないだろうか。


