
Title 日本の近代工芸と「伝統」

Author(s) 土田, 真紀

Citation デザイン理論. 2012, 59, p. 128-129

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/53605

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



日本の近代工芸と「伝統」
土田真紀／帝塚山大学

128

シンポジウム発表要旨　2011.  7.16� 『デザイン理論』 59/2011

　「美術」同様，「工芸」は明治初めの万国
博覧会参加をきっかけに表舞台に登場した言
葉である。その意味で「近代工芸」は二重の
意味で近代の産物であるが，ここでは「近代
の工芸」と「近代工芸」を分けて考え，後者
は，工芸の領域で「近代」が自覚されたとき，
すなわち近代の表現を求めることが工芸の在
処を求める問いと重なったときに成立したと
して議論を進めていきたい。
　建築や洋画，彫刻（塑像）とは異なり，
「工芸」の実質的な中身が形成されていく過
程で，「伝統」（言葉として頻繁に用いられる
のは1930年代以降ではあるが）は絶えず意識
され，重要な役割を果たしてきた。にもかか
わらず，工芸における「近代」の自覚は，既
存の価値体系を一旦は否定することから始ま
り，その上で新たに「伝統」として拠るべき
所を，それぞれが自覚に基づいて選び取って
いったといえるのではないだろうか。その結
果，「伝統」の中身は時代とともに推移し，
各時期において，「外」としての西洋を意識
しつつ，その都度新たに「内」に発見された。
このことを３つの段階に即して検討したい。
　「近代の工芸」（「近代工芸」ではなく）の
出発点は，明治期の殖産興業における輸出工
芸としての役割であった。当初から輸出工芸
品は図案を重視し，欧米市場向けに日本的な
性格を強調したが，1900年のパリ万博以降，
輸出に翳りが見え始めると，国内で図案改革
の動きが盛んになった。その際，ジャポニス
ムおよびアール・ヌーヴォー経由で再評価さ
れたのが琳派であった。1900年以降の十年間
に京都の図案会で活躍した浅井忠，津田青楓

と『小美術』のメンバー，神坂雪佳らは，い
ずれもアール・ヌーヴォーと琳派のあいだに
工藝図案に新たな可能性を見出そうと試みた。
また，図案の役割が高まるにつれ，ちょうど
1900年前後から図案集という独自の媒体が登
場し，芸術の一分野としての図案の自立を促
した。なかでも津田青楓は，「芸術」として
の図案の必要性を自覚し，過去の図案に頼ら
ず，戸外に出て直接自然のモティーフを写生
する姿勢を重視する一方，近代の人々が工芸
品に求める明快でわかりやすい美しさを，あ
くまでも「自己の図案」として創造すること
を試みている。その点で明治30年代の「日本
のアール・ヌーヴォー」ともいうべき流れは，
西洋の新しい様式の単なる受容という側面に
留まらない。工芸図案という領域において初
めてオリジナリティーの重要性が自覚された
という意味で，「近代工芸」の実質的な出発
点として位置づけられるだろう。
　続く大正期には，図案に限らず，工芸その
ものにおいて「自己の表現」の重要性が富本
憲吉らによって自覚されるが，彼らは広く古
今東西の工芸品に目を向ける一方で，身近な
「自然」や「土着」のものが持つ価値にも気
づいた世代であった。既存の「伝統」からは
完全に離れ，「内」よりも「外」へ向かった
意識が，新たな視点に基づいて「内」なるも
のを再発見する過程を通じて，工芸における
個人主義的な制作態度が次第に確立されて
いったと考えられる。
　富本憲吉はその代表者であるが，富本はロ
ンドン留学中にサウス ･ケンジントン博物館
で，世界中の工芸品に混じって江戸期の織物



129

標本や尾形乾山の陶器を発見した。このとき
富本は，「私」（個人）の視点に立って工芸文
化の持つ世界普遍性を発見すると同時に，新
たに自らの根っこにある土着のものの重要性
に気付いたのである。帰国後の富本は，まず
図案（富本にとっては「模様」）に関して
「自然」に回帰し，「私」の視点で自然と向き
合った。意識や姿勢の点では明治30年代の津
田と同じであるが，津田の図案そのものは依
然として折衷的であったのに対し，富本の図
案は確かに全く前例のないものであった。
　同時に富本は，作品を制作する姿勢におい
ても既存のやり方をはずれ，ほとんど独学で
陶器づくりを習得し窯を築くなど，積極的に
アマチュアリズムを実践した。人から人への
伝達が必須といえる技術や技法に関してもあ
えて個人主義を貫こうとするこの姿勢は，こ
の後の「近代工芸」のあり方を決定付けたと
さえいえる。これ以後富本は時間をかけて自
ら一つ一つ咀嚼するように陶器づくりの技術
を習得していったが，大正時代に工芸の世界
に登場してきた作家たちは，富本に限らず，
既存の伝統から一旦完全に断絶することに
よって，技術についてもある種の「自然回
帰」を行い，その上でそれぞれが「私」に
とっての「伝統」をあらためて発見していく
ことになった。
　こうして「近代工芸」が成立していく過程
と並行して，「土着」への視点も深化し，大
正末には柳宗悦を中心に民芸運動が開始され
た。当初は古作品の蒐集を中心としていたも
のの，1930年代には地方に現存する手仕事の
振興に力を入れ始めたが，ちょうどこの時期
に来日したブルーノ・タウトとシャルロッ
ト・ペリアンは，モダニズムの視点から日本
の「土着」の建築や工芸品に価値を見出し，
同時代の個人作家の作品よりも民芸運動に共
感を示した。新旧の違いはあっても，造形の

基礎を材料や技術に置くタウトやペリアンの
デザイン姿勢は，身近な自然に由来する材料
を生かし，無駄のない技術でつくられる必要
最小限の品物に工芸の最も重要な「伝統」の
一つを見出した民芸の価値観と響き合ったの
である。
　日本の「近代工芸」の内実が形成されてい
く過程で，何を自らにとっての「伝統」と見
なすかという問いには，各時期の切実な問題
意識，課題が映し出されている。そのなかで
特に注目したいのは，時代を追って工芸のあ
り方やアイデンティティをめぐって作り手た
ちの自覚が深まっていくにつれ，工芸にとっ
ての変わらぬ源泉である自然への意識もまた
次第に深まっていき，それが同時に各時代に
見出された「伝統」の性格を決定づけている
点である。自然を最も重要な源泉としたアー
ル・ヌーヴォー以後，近代都市や工業化を背
景に登場してきたモダニズムの建築やデザイ
ンは，自らを自然からも伝統からも切り離し
たところに成立したが，日本の「近代工芸」
にとっては，自然および伝統への関わり方こ
そが，「近代」の自覚を促し，その内実を誕
生させたといえるのではないだろうか。


