
Title 時空間概念と生活空間 : モホリ＝ナギのニュー・
ヴィジョンを手掛かりとして

Author(s) 梅澤, 修

Citation デザイン理論. 1979, 18, p. 18-41

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/53712

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



時空間概念と生活空間

モホ リーナギのニュー ・ヴ ィジョンを手掛 りと して

梅 澤 修

序

デザ イ ンは,芸 術 と科 学技術 との統 合 を志 向す るもので あった。 それは,科

学 技術 の進歩 に対 す る信頼 も さることなが ら,分 業 や専門化 に対 す る批判 で も

あった。 しか し,デ ザ イナ ーが,一 っ の確 か な職業 となった現 在,「時空 間」 と

い う象徴 的 な言葉 によって芸術 と科 学 とが結 びつ け られたこ とも色 褪せ た もの

に見 える。確 かに,芸 術 と科学 そ して デザ インは,そ の時空 間の質的 な もの が

同一 であ るとは言 えない。 しか し,モ ホ リー ナ ギが,芸 術 ・科 学 ・デザ イ ンに

共通 の問題 を 「ヴ ィジョ ン」 とい う概 念 に よって捉 えたよ うに,芸 術 ・科 学 に

おいて 「時空 間」 により,象 徴 的 に示 され る世界観 及 び認識 論的 ・存在 論的 な

視 角 には,表 面的 な類似性 以上 の共通性 が在 る。「時空 間」 は,単 に芸術 ・科 学

におけ る一 つの新 しい発 見 とい うのみ な らず,世 界観 レベルの全体的転 回の一

現 象 であ り,近 代的世 界観 の破綻 を示す もの と思 わ れ る。「時空 間」概 念 におい

て開示 され るヴ ィジョンは,デ ザ イ ンに とって も基礎 とな るべ きもので あろ う。

こ こでは,芸 術 と科 学の 「時空 間」概念 におけ るヴ ィジ ョンの共通性 を顕示

し,そ の ヴ ィジ ョンに基づ き,デ ザ イ ン空 間の基礎 的構造 の一端 を考察 したい。

1.芸 術 に お け る時 空 間 概 念

芸術 の時間 ・空 間概 念や世 界観 レベ ルの更新 の現 象 を正 面 か ら問題 とす るな

一18一



らば,周 到 な準備 が必要 と思 われるが,実 証的 な基礎 づけ等 は別 の機 会 にゆず

り,モ ホ リー ナギの結論的 な解釈 を手掛 りに して,芸 術 の 「ニ ュー ・ヴ ィジ ョ

ン」 を把握 す れば足 るであ ろう。

(1)

モ ホ リー ナギ に とっ て,キ ュ ビズ ム以後 の絵 画 は ,そ れ以 前 とは根 本的 に違

うもの であ る。 その相違 は,「時空 問」 によっ て象徴 され る。

彼 によれば,絵 画 に おける 「新 しい空 間意 識は,虚 構 的空間 に よって三 次元

的 対象 のイ リュー ジ ョンを与 えるとい う絵 画 の伝 統 に対す る明 らかな反逆 と し

て現 われた。ル ネサ ンスの画家 は,場 面 を消失 点遠近 法の諸法則 に従 って
,変

化 しない固定 した点 か ら描 かれ るよ うに構 成 した。」しか し,「キュ ビズ ムの画家

達 は,対 象 を立 面 ・平面 ・断面 ・等 に よって,あ たか も対 象 が見 る者 の眼 前で

回転 して いて運動 において多 くの視点 か ら見 られて いるよ うに,キ ャ ンバ スに

表 わ した。」これが,キ ュ ビズムや未 来派 にお ける文寸象 の時空 間的描写 と言 われ

る事態 であ る。

キュ ビズ ムは,対 象 の諸側 面 の構 成 に力点 があ り,未 来派 は,運 動態 その も

のの描写 に力点 があ ると思 われるが ,そ の相達 は ともか く,彼 に よれ ば,こ の

よ うな事態 は単 に描写芸術 における改 良 と解釈 されては な らない。す なわ ち
,

抽 象 芸術 家 ・新 造形主義 者 ・絶 対主義 者 ・構成主 義者 ・等 が発見 した よ うに,

「キ ュビス トの努力 で最 も重 要 な特徴 は
,対 象 の再現 や運動 の描写 では な く,

諸 関係 の視覚的 力 と情緒的富,つ ま り視 覚的諸基礎 の構 成的 可能性 で ある。」

「視覚芸術 におけ る固定 されたパ ー スペ クテ ィブか ら 『運動 における ヴ ィジ
ョ

ン』(visioninmotion)へ の 発展 とは ,蘭 像 たおみ るみ キシ善ジ(visionin

relationships)で あ る。固定 された視 点,つ ま り一定 の標 準 に従 って諸 問題 を

分離 して処理 す る ことは拒否 され,柔 軟 なア プローチ によって ,す なわ ち,相

互関係の絶 えず変化 し運 動す る場 にお いて諸事象 を見 るこ とによ って取 って代

わ られ る。」

-is一



従 って,「時空 間」 とは抽象絵 画の 問題 で もあ る。「抽象絵 画の本質的意味 は,

視 覚的 諸要素の統合 で あ る。す なわ ち,自 然 のイ ミテー ション,及 びそれ と結

びつい た哲学 か らの解放 に存 す る。」キュ ビズ ム以 後の美術 は,「 視覚 的 イ ンパ

ク トの基本的手段 形体 ・寸法 ・位置 ・方 向 ・点 ・線 ・面 ・色彩 ・リズ ムー

を分節 し,そ れ らによって完全 に新 しい ヴ ィジ ョンの構 造 を形成 した。 これは,

時 空 間の諸 問題 を情緒 的 に把握 す るための試 みで あ る。」

以上 の ごと く,時 空 間的描写 の本質的意義 は,「運動 におけ るヴ ィジ ョン」換

言す れ ば 「関係 におけ るヴ ィジ ョン」 で ある。 そ して,そ れは,絵 画 のみ な ら

ず,視 覚芸術の諸分 野 において確 認 され うる新 しい ヴ ィジ ョンで あ り,新 しい

原理 で ある。

(2)

この 視 角か らは,空 間 とは既存 の所与 ではな く,視 覚 的要素 に よって構 成 さ

れ るものであ り,視 覚 的要素の諸 関係 によって形成 され る連関全体 に他 な らな

い。 しか し,諸 要素 を統 合 し統一 的全体 を形 成す るとい うこ とのみ を取 り出 し

て考 えるならば,「関係 におけ るヴ ィジ ョン」 とは単 に古典的 な 「構 成」概 念 の

言い換 えにす ぎない と も思 われ よ う。

具象形体,抽 象 形体 を問 わず,諸 要 素(諸 部 分)を 集 合 し組 み合 わせて一 定

の関係づ け を行 ない,現 実 の空間 とは質的 にも異 な る芸 術空 間 を 「構 成」 す る

とい うこ とは,ル ネサ ンス以 降の近 代芸術 にお け るア カデ ミックな美学 で あっ

た。 デカル ト以 来 の主観 と客観 の分離 と相即 的 に,芸 術 は,全 体 と諸部分 との

構 成的秩序 によ り,自 然 とは本 質的 に異 な る独 自の 自律 的世 界 を形成 し うる と

思念 された。

自然 とは異 な る世界 を構 成す る とはい え しかし,そ の構 成概 念 は,時 計 が歯

車等 の要素的部 分 か ら形成 され るとい う機械論 的構 成 の概 念 と同様 の構 造 にな

って い る。全体 の調和 的統 一 に とって,「関係」 が重 要 な構成原理 で ある ことは

明 白であ る,が しか し,全 体 は要 素的 な諸部 分 に分節す ることがで き,存 在 論

一20一



的 には部分 た る要素 が全体 に先立つ 自存的実体 的 な存 在者 と思 念 されてい る
。

近 代的構 成概念 は,こ の よ うな機械 論 的要素主義 の ヴ ィジ ョンに基 づ くものと

言 えよ う。

従 って,抽 象美術 への発展 は,再 現描写 の否定 と構 成原理 の多様 化 とい う点

で はそれ以 前の美術 とは異 な るとは いえ ,純 粋 な視覚 的要 素か ら自律 的 な芸術

世 界 を構 成 しうるとい う思念 は,近 代 的構 成概 念 を純 化 させ た もの であ り
,そ

の意味で はい まだ近代的世 界観の地平 に止 ま ると言 え よ う
。(タ ダ ・超現 実主義

及 び第二 次大戦後 の諸動 向,等 を視野 に収 め ることに よって,美 術 におけ る世

界観 の転 回 を対 自化 しうると思 われるが ,こ こでは立入 ること を控 える。)

モ ホ リー ナ ギの時空 聞解 釈 にも要素主義 的構 成の概 念 の混 在 が読取 れ
,近 代

的 ヴ ィジョンを端的 に乗越 えてい るとは言 えないが ,彼 の所論 には同時 に機械

論 的 な要素主 義的 ヴ ィジ ョンに収 まらない もの があ り,「関係 にお け るヴ ィジ ョ

ン」を単純 に要 素主義 的構 成概 念 で解釈 す るこ とはで きないと思 われ る
。

(3)

要 素 主義 的構 成概 念 に収 まらないものの一つ は ,運 動 こそ本質的 な もの だ と

い う了解 であ る。

彼 は,彫 刻 の発展 を五段 階 に分節 して論 じる。(1 .blocked-out2.modeled

(hollowed-out)3.perforated(bored-through)-4 .equipoised5kine-

tic(moving)。)結 局,「彫 刻は ,物 質的 ヴ オリューム か ら虚 の ヴ オリュー ムへ,

触 覚的把握 か ら視覚的 把握へ の道 で ある。彫刻 は,物 質 をその重量 か ら自由 にす

ることへ の道,す なわち,マ ッスか ら運動 へ の道 で あ る。」「staticか らkinetic

へ ,マ ッスか ら時空 間関係 へ」 これが彫 刻 におけ る発展 と解 され る。

そ して,芸 術 全般 に 「静 か ら動」 へ観 念 が変化 したのであ り,「古典 的用語 で

は,調 和 は静寂,す なわ ち諸要素 の結晶化 した配 置 を意味す る。 だが,創 造的

作品の新 しい動的形 式は,不 断 の流 動,時 には急激 な変化 ,諸 要 素の絶 間 ない

移動 を前提 とす る。幾 可学的 固定 は最期 とな る。tsiJ

-21一



ここにおいて,運 動 とは,通 常思念 され てい るよ うな物 質の場所的移 動 と解

す ることはで きない。 なぜ な らば,こ の発 展 におい ては,「物 質の軽量化,又 は

溶 解」換言す れば,「 非物 質化」 が問題 だか らで あ る。従 って,運 動 の概念 も,

物 質 の継時的 な空間的移 動 とい うことか ら,そ の よ うな分節以前 の時空 間関係

つ ま り運動態 その ものへ と変化 して いる。未 来派 にお いて も,こ の よ うな運 動

態 ・運動性 ゲ シュ タル トの表現 が志向 されて いたので あ り,こ れ こそ原 基的存

在 であ って,表 現 手段 として時間 ・空 間 ・物質 とい う分節化 が行 われた に しろ,

そ れ ら諸契機 は存在論的 に実 体的 な自存 的第一次 的存在 とは解 されては いない。

kineticな ものは,staticな 物 質の変化態 なの ではな い,kineticな も の こ そ

原基 的存在 であ り,staticな もの はその一特殊 形態 と して把握 され ねば な らな

・いo

「運動 におけ るヴ ィジ ョン」 とは,こ のよ うな了解 を含意 してい る と言 えよ

う。 そ して,「関係 に おけるヴ ィジ ョン」 は,こ れ と同義 であ り,そ れゆ え,「相

互関係 の絶 えず変化 し運 動す る場 において諸事象 を見 る」 とい うこ とは,場 と

事象 を切 り離 し,事 象 が先在 し,そ の相 互関係 によって場 が生 まれ るとい うよ

うに思 念 されては な らない。事象 と場 とは切 り離 しえないの であ り,相 互 関係

の場 こそ事象 の存立 の基盤 で ある。 す なわ ち,運 動態 が原基的存 在で あ るとい

うことは,換 言す れば,関 係 こそ第一次的 な もの で あるこ とを意 味す る。

"Th
enewvision"の 「要素 の諸規則?」 と題 され た節 では,視 覚的 要素 に

関 して次 の よ うに述 べ られてい る。

「要 素の意味Jは ,「形 や位置 」「時 間の経過」 及 び 「われ われの傾 向」 によっ

て変化す るもので あ る。それ ゆえ,「ある形 や位 置 に在 る単一 の要 素の精神 物理

学 的効果 が考慮 され る場 合 にの み正確 な公式 化 が可 能で あ り一 そ して それで さ

え確実 ではな い」 そ して,「これ ら単一 の要 素 が互 い に組 み合 わされ るや否 や,

そ れ βの効 果 の正確 な記述 の可能性 は なくな る。」従 って,「基 礎的諸要 素 の研 究

は,整 備 された 『道具箱』 あるいは 『辞 典』 の役割 を果すで あろ う,が しか し,

-22一



それは創造的作 品 自体 に保証 を与 える もので はない。」

視覚 的要素 の意味 は,文 脈 によって規定 され るので あ り,自 存的 なものでは

ない。視覚的要 素 は,わ れ われ をも含 む機 能的連 関 において意味 をもつ ので あ

り,そ の一契機 と して存在す る。要素 は,関 係 の第一次性 に即 した 「関係 にお

け るヴ ィジョ ン」 か ら把 握 されねば ならない。要素 とは,む しろ関係 の結 節点

で ある。

以上 の ように,「運 動 におけ るヴ ィジ ョン」「関係 にお け るヴ ィジ ョン」 と して

了解 され る時空 間概 念 は,要 素 主義的構 成概 念 とは明 らかに相違 す る。「運 動 に

おけ るヴ ィジ ョン」'と は,単 に静 的 ヴ ィジ ョンとの対概 念 では な く,時 間 ・空

間 ・事物 とい う分節 的 見方 に対 して,運 動態 を原基 的存在 とす る見方 で あ り,

「関係 におけ るヴ ィジ ョン」 とは,要 素 を第一次 的 とす る見方 に対 して,関 係

を第一 次的 とす る見方 で ある。 この よ うに了解 され る時空 間概 念 は,カ ッシー

ラーの 「関数(機 能)概 念」(Funktionsbegriff)と 概 念形式 が共 通す ると思 わ

れ る。

カ ッシーラー によれば,論 理 学 の典型 をなす主要形式 には 「自存 的実体 を第

一 義 と し関係 を第二義 的 なもの とす る 〈事物概 念(実 体概 念)〉 と関係 を先 行 さ

せ関係 に依 って規定 される 〈関係概 念〉」の二 つ があ る。 そ して 「実体 概念 の観

点 に縛 られて いる類概 念の論理学 に,い まや 〈数 学的 関数概 念 の論理 学〉 が対

置 される。」関数概 念 においては,「要 素 は関係連 関 か ら切 り離 され えない。 とい

うの も,要 素 それ 自身 は この連 関以外 の もの を意味 せず,こ の連 関 をい わば凝

縮 した形 で表現 す るものだか らで ある。」中井正一氏 の要約 を援 用 して言 えば,

「この新 しき論理 的 フ ンクチオ ンに於 いて は
,凡 ての要 素が その組織 その もの

を背負 って,そ の複合 的関聯 の も とに全体 が成立 す る。 かかる概 念は全体 と呼

ばん よ りは,一 っ の有機体 で ある。何故 なれば要素其 自身 が自 らの機 能的組織

をもって い るか らで ある。即 ち 『全体 の部 分』 と しての拡 りあ る大 きさでは な

くて,互 に規 定 し合 う関聯的組織 に融合す る函 数形 なの である。」

-23一



時空 間概 念は,ま さにこのよ うな関数概 念で あ り,関 係 を第一 次的 とす るヴ

ィジ ョンに基 づ くもので あ る。 そして,カ ッシー ラー は,「形而上 学 に特 有 の手

続 きは,そ れが認識 一般 の領域 を踏み越 えるとい うことにあ るので はな く,認

識 自身 の領域 内 において相互的 にのみ規定 される一対 の観点 を互 い に分離 させ,

こ うして論理的 に相 関 している もの を事物的 に対立 す るものへ と解 釈 し直 す こ

とにある」 と指 摘 してい るが,要 素主義的構成概 念 は,こ の形而上 学的手続 き

に基 づ いてい る。す なわ ち,時 間 ・空 間 ・物 質及 び視覚 的諸要素 とい うよ うな

「函数的関連 の もと にあ る分離 すべ か らざる要 素 を
,不 当 に も分離 して考 え,

論理 的相関関係 にあ るもの を物的 対象 と して扱 うご とき誤謬 を犯 してい る。」

以上の よ うに,芸 術 における時空 間概 念 の本質的意 義 が 「運動 にお け るヴ ィ

ジ ョン」「関係 におけ るヴ ィジ ョン」 と して了解 され るならば,そ れは単 に芸術

の分野 に限 られ るものでは なく,よ り広 い射程 を もつ 。モホ リー ナギ によれば,

この よ うな新 しいヴ ィジ ョンは,「関係 とい う普 遍的原理 に基礎 づ け られ た,人

類史 にお ける新 しい局面 への出 発であ る。」

2.相 対 性 理 論 に お け る時 空 間 概 念

モホ リーナ ギは,"VisioninMotion"の 「時 空間?」 と題 された節 で次 の よ

うに述 べて いる。す なわ ち,「芸術 におけ る時空 間 とい う問題 は,ア イ ンシュタ

イ ンの相 対性 理論 に必然的 に基礎 づけ られるので はない。」しか し,「時空 間」「運

動 や速度」 又は 「運 動 におけ るヴ ィジョ ン」 とい う術語 は,「過去 のス タテ イッ.

ク で固定 した枠組 み か ら自由 な,あ る新 しい ダイナ ミックで動的 な存 在 を表 わ

してい る」 ので あ り,「時空 間は単 に自然科 学 の事 象で あ るのみ な らず,美 学的

及 び情緒 的関心 の事 象で もあ る。」

モ ホ リー ナギ は,相 対性理 論の時空 間概 念 に関 して主題的 な考察 は していな

い。 だが,そ の時空 間概 念 も 「関係 とい う普遍的 原理 」 に基 づ くもので あ り,

科 学 におけ る 「運動 におけ るヴ ィジ ョン」「関係 に おけ るヴ ィジ ョン」 と して了

一24一



解 され るべ きもの と思 われ る。 ここでは,古 典物 理学 と対比的 に相 対性理 論の

自然観 を考 察 し,観 測 問題 に関連 して主 観 ・客観 問題 にも論及 した いIl&0。

(1)

古 典 物理 学 におけ る自然観 は,実 体論 的 ・機械 論的 ・客観 主義 的 ・等 と言 わ

れるが,要 約的 に次 の よ うに言 えよ う。 す なわ ち,古 典物理 学 において は,互

いに独 立 自存的 な絶対 空 間 と絶 対時間 が想定 され ,そ こ にお け る質量(質 点一

究極的 には不壊 で同 質 な原子的 存在)の 決定論的 ・力学 的 な運動法則(物 体 の

場 所的移動 の法則)を 発見 す ることが自然現象 を解明 す るものと思念 されてい

た。時 間的持続 ・距離 ・質量 ・加速 度 とい った諸契機 は ,ガ リレイ変換 に対 し

て不変量 であ り,座 標 系の運動 に対す る実体 的 自立性 を有 し,こ れ ら第一次的

存 在 が成素複合 的 に結 合す るこ とによって所 与の 自然の現相 が構 成 され るど思

念 され た。 とはい え確 かに,成 素間の関係 としての法則 も,現 実的 な自然の様

相 にとっては規 定的要 因で あ り,こ の意 昧 で法則 的関係 も存在原 理で あ ると解

され る。 だが,時 間 ・空 問 ・質量 とい った第一次 的存在 が,わ れ われの経験 的

認識 か ら独立 した客観 的実在 とみなされるの と同様,法 則 の直接的 ・経験 的 な現

相 は観測系 と相関 的で あ るにしても,ガ リレイ変換 を通 じて定立 され る同型 的

法則 性 こそ が客観 的法則 であ り,こ れが法則 的認識 の存在根拠 と して客 観的 に

実在 してい るもの と思 念 されて いる。

さて,相 対性 理論 は,等 速直線運 動 をす る系(慣 性座 標系)に のみ適 用 され

る特殊 相対性理 論(1905年)と,す べて の座標 系 に適 用 され る一般相 対性 理論

(1915年)と の二段階 を踏 んで発展 した。

特殊相 対性理 論 によれば,〈相対性 原理 〉 と 〈光速度 不変の原理〉 か ら,運 動

す る物 体は その速 度 の方 向 に収縮 し,二 つの 出来事 の同時性 は観測 す る慣性座

標系 に よって定 義 が異 な り,運 動す る時 計 は進 み が遅 れ るとい う結 論 がでて く

る。 ただ,こ れ らはすべ て相 対的 にい えるこ とで ,絶 対運 動 は全 く考 え られ な

い。従 って,時 間 と空間 とは もはや互 い に独立 自存 の ものでは な く
,ひ と まと

一25一



め にして,相 互浸 透的 な相で,す なわち,時 空 間e四 次元連 続体 として考 えら

れねば な らない。 また。 相対性理 論は力学 の法則 をも変 える。 質点 の速 度 が光

速 度 に近 づ くにつ れ,そ の慣性 質量 が増大 す る。従 っ て,質 量 は運 動状態 によ

って,つ ま り時空 間規 定 によって制約 され る或 るもの として把握 され る。 さら

に,そ れ以上の結 論 として,質 量 とエ ネ ルギー との連結 ・相 互転 化,す なわ ち

質量 とエ ネルギー との本源 的 な同等性 が ある。 以上の ように,こ こに おいては,

もはや空 間 ・時 間 ・質量 は 自存的 実体 的 な存 在 とは考 えられない。

一般相対性理 論 は
,〈一 般相 対性原理 〉 と 〈等 価原理 〉(観測 者 の加速 度 を伴 う

運動 にも とず く 「見 かけの力」 と重力 とが等 しい)に 基づ き,時 空 連続体 に関

す る,特 殊相対 性理 論以上 に深 い分折 を与 える。 一般 相対 腔理 論の結論 で ニュ

ー トン力学 と異 な るもの の一 つ にアイ ンシュ タイ ン効果一 重力の場 の なかで

光線 が曲 るとい うこと があ る。換 言す れば,こ れは重 力場 の 中では その中

の二点 を結 ぶ最短 コースは直線 ではな く曲線 で あるこ とを意味す る。従 って,

重 力場 が存 在す る空 間は,ユ ー クリッ ド空 間 とは別 の性格 の空 間で ある。 平面

では二点の最短 距離 は直 線で あ るが,曲 面では曲線 となるよ うに,平 らな四次

元空間(ミ ンコ フスキー空間一特殊相 対性理 論 の時空 閼)で は な く,四 次元 の

曲 った空 間 を考 え ることによって,万 有 引力(重 力)の 本性 が理 解 され る。従

って,特 殊相 対性理 論 にあって は,一 方 的 に時空 間規定 によって制約 され るも

のであった質量 は,こ こでは時空 間の在 り方 を規定 す るもの で もある。 そ して,

こ こで重要 なこ とは,重 力場 と時空 間の歪 み とを切 り離 して考 えて はな らない

とい うこ とであ る。重 力場 が存 在す るこ とと,歪 んだ時空 間の存在 とは同 じこ

との二側面 で あ り,物 理学的 にみ て重 力煬 が存 在す るこ とは,F1可 学 的 にい え

ばその時空 間 が歪 んで い ることに他 な らない。

(2)

以 上 の よ うに,相 対性理 論 において は,も は や古典物 理学 の よ うな成 素複 合

的 な機滅 論的 自然観 は維 持 しえな い。湯川 氏 によれば,一 般相 対性理論 の根本

一26-
,



的思想 とは,「物理法則 を,時 空 間 とい う 『入 れ もの 』 と,物 質 ・エ ネルギー

とい う 『中味』 の問の相 互規 定 と して とらえよ うとす る発 想」 であ る。時間 ・

空 間 ・質量 ・加速 力 といった規 定性 は相互被 制約 的で あ り,相 関的規 定の相 で

把握 され,も はや成 素的 な第一次的存 在では ない。

従 って,広 松氏 を援 用 して次の よ うに結 論す ることがで きよ う。 す なわ ち,

「古典 力学 にあっては こ成 素ミ こそが第一 次的存 在で あ り,ミ関係 こは,成 素 に

対 して外 的 な或 るもの とされ ていた。 尤 も,そ れは,減 素こ複合 の在 り方,相

在Soseinに 関 して は 一種 の形相的規定原 理 をな していた と言 わねば な らない

が,し か し,そ れは所詮 減 素 この定 在Daseinそ の も の を内 的 に規定す るも

のでは なかった。 しか るに,相 対性理 論 において は,時 空 間 と質量 の相互制約

的 『関係』 は,わ れ われの見地furunsか ら哲学 的 に省察す るか ぎ り,成 素的

項 に先立つ関係 で あ る。相対性理 論 にお いて も,空 間 ・時間 ・質量 ・加速 力 と

い った因子 を自存的 な或 るもの であ るかの よ うに扱 い うるこ とは慥 かであ るが,

そ れは かの函数 的連 関態 の項 を こ物性 化こ的 に截 断 し,ミ自存視 鳶す るこ とに俟

って なの であっ て,存 在論的 には,そ れは もはや関係 に先立つ成 素で はない。」

結 局,「相対性理 論 にあ っては,古 典物 理学の場 合 と対 比的 にみ るか ぎり,ご関係

の第一次性 こ に即 して原基的諸契機 が定位 されて い ると言 うことがで きる。」

アイ ンシュタイ ンに よれば,も はや 「19世紀初 期 の物理学者 の考 えたよ うに,

物 理学 の全体 を物体 の概 念 だけの上 に構 成 しよ うとす ること」 はで きない。 だ

が,「物体」 と入 れ もの と しての 「場 」 とによ って考 えること も不充分 であ る。

とい うの も,質 量 とエ ネルギーは同等 なので あ り,物 体 と場 とは性 質的 に区別

しえず,「場 と物体 とを明瞭 に分離 す る一定 の表面 を考 え るこ ともで きない」 か

らであ る。 それゆ え彼 は 「場 の一元論」 に よる物理 学 を構 想 して いるので あ る

が,と もか く,広 松 氏 の指摘 す るよ うに,「時 間 ・空 間 ・質量 が聯 関態 にお いて

の み存 在す る とい うこ とは,視 角 を変 えてい えば,運 動態 のみ が存立 す る とい

うことを意味 してい る」 と言 えよ う。 そ して,「時 間や空 問 といった規 定性 は,

-27一



この原基的 存在 た る運動態 のモ メ ンテ を悟性 的 に抽象 し,そ れ を運動 なる もの

の先行的存 在条 件 とみ な しつつ宛 か も自存的 な存 在で あ るかの よ うに扱 った も

の にす ぎない。」

以 上の よ うに,芸 術 における時空 間概念 の考察 にお いて見 出 され た新 しいヴ

ィジ ョンと同様 の 「関係 の第一次性」 に即 した 自然観 が相対性理 論 によっ て開

示 され てい ると言 うことがで きる。

(3)

さて,科 学 にお いて観測 問題 が切 実 に意識 され るのは相 対性 理論 か らであ る。

(観測 問題 に関,して は,量 子 力学,不 確 定性関係,等,考 察 を要す る問題 が あ

るが,こ こでは相対 性理論 の範囲内 で考察 す る。)

先 述 のご と く,古 典物理学 においては,相 対空 聞,相 対時 間 と区別 して絶対

空 間,絶 対時 間 が定 立 されたよ うに,測 定 され る経験 的与件一 それは各観測

者 によって相違 す るにしても を媒介 に して,経 験 的認識 か ら独立 な客観 的

実在 その もの を認識 で きると思念 され ていた。 しか るに,相 対性理 論 におい て

は,絶 対運動 ・絶 対的基準 系 な るもの は存 在せぬ以上 ,相 異 な る運 動 ・観測 系

に属 す る各観測 者は同権 的で あ り,ど の観測系 で の測定値 を以 って真 ・客観 的

とみ なす ことも同等 であ り,従 って特権 的定式 は存在 しない。

しか し,相 対性 理論 は,真 も偽 も観測 者次第 とい うよ うな全 くの相 対主義 を

唱 え るものでは ない。す なわ ち,広 松氏 の指摘 す るよ うに,「ここにおい て,対

自的現相 と対他 的現相 とは直接 的 に一致 しないに もかかわ らず,そ れ らが一 箇

同一の事象 に関す る所知で あ ることを統一 的 に把 え返 えす こと,視 角 をかえて

言い換 えれば,対 自的 ・対他的現相 を統一 的einheitlichな 或 る相 で定式化 す る

ことが課題 にな る。」この課題 に答 えるべ く,「対 自的測 定体系 と対他 的測定 体系

との変換 的対応 づ けが試行 され,か の ロー レンツ型 の変換式 の措定,測 定 体系

の変換的統 一 が定 立 され る。 その所産 が,『時空 間隔』 等の ミ不 変量 ≒ に支 え ら

れ,い わゆ る相対 性理論流 に了解 された 『時 間 ・空 間 ・質量……』 の体系 にほ

一28一



かならない。

この測定体系(一 般化 していえば,与 件 をそ孔として覚知する 『意味dの 体

系)の 変換的統一性 を間主観的 に形成 ・獲得することと相即的に,観 測主観は

単 なる対 自的観測者でも単 なる対他的観測者でもなき まさしく共同主

観的な認識主観 としての自己形成 を遂 げ,そ の視座 に立 って対象的与件 を認識

す るよ うになる。」

従って,絶 対的 ・特権的な定式化は存在 しないが,測 定体系の変換的統一性

に媒介 された共同主観的な定式化は存立 している。「観測者たちは所与現相 の観

測的定式化(自 己の属する観測系 に即 しての描写的定式化)に 所定の変換 を施

すことによって,対 他的見地 を 鳶脱 自的こ観念的に扮技す ることができ
,当 の

事象 を共同主観的に同一の相 で認識 ・定式化することがで きる。」

相対1生理論における観測問題により開示されるこのよ うな認識論的構造は,

実は,古 典物理学にもあてはまるものである。古典物理学の体系は,運 動が光

速度に近 かない限 り近似的 には妥当するものであ り,変 換がガリレイ変換で

済むと思念 されていた限 りでの測定体系である。従って,「絶対的 ・客観的な法

則 とは実は共同主観的な視座 で了解 ・定式化 された意味的所知体系の物象化的

錯認Quidproquoで ある。」

このような共同主観的な見地一 一般化 して言えば,「相違す る与件 を同一な

或 るものとして了解するような立場」 は,な にも特別なものではなく,日

常の知覚の場面においても存立 している。例 えば,円 筒形は上方から見 る者に

は円形であり,側 面から見る者には長方形であるにもかかわらず
,一 個同一の

円筒形の二つの射映的与件 として了解する場合 ,そ もそも,現 前の知覚的射映

(長方形)を ある物の形 として(円 筒形の側面形状 として)知 覚する機制に,

共同主観的な認識論的構造が存在する。

翻えって考えるに,キ ュビズムや未来派の対象の時空 間的描写 とは,相 違す

る与件を同一 な或るものとして了解する共同主観的ヴ ィジョンを芸術において

一29一



開示す るもの と思 われ る。 モホ リー ナギ は,「運動 におけ るヴ ィジ ョンとは,同

時 的把握 で あ る。同時 的把 握 とは,創 造的行 為一 す なわち,孤 立 した現 象の

一系列 と してで な く,関 係 において見 るこ と,感 じること,考 えることで ある。

それは個 々の要 素 を瞬 間的 に統 合 し統一 的全体 に変 質 させ る。 この ことは,抽

象的 なもの にとって と同様,物 質的視覚(physicalvision)に とっても妥当 す

る。」と述 べて い る。「同時的把握」 とは,現 象 を孤 立 した個 々別々の もの と して

で はな く,相 違 す る現象 を統一 的全体 として,す なわ ち同一 の或 る もの として,

把 握す ることで あ り,現 象 を関係 において それ以上 の意味 を有す る もの として

把握 す ることで ある。 この よ うな把握 は,ま さに,共 同主観 的 な見地 か ら可 能

とな ろ う。

「時空間」概 念 の本 質的意義 は ,存 在論 的 には,運 動態 ・関係 の第一次性 に

基 づ く 「運動 におけ るヴ ィジ ョン」「関係 にお け るヴ ィジ ョン」 と了解 されるが,

これ と相即的 に,認 識論的 には 「共同主観 的 ヴ ィジ ョン」 と了解 され る と言 う

ことがで きる。

3.生 活 空 間(デ ザ イ ン 空 問)

以 上 において考察 して きたヴ ィジ ョンは,デ ザ イ ンにおいて も基礎 的 ヴ ィジ

ョンで あ ると思 われ る。

モホ リー ナギ に よれば,「デザ イ ンとは,技 術 的,社 会的,経 済的要求 や生 物

学的必要,そ して素材 ・形体 ・色 彩 ・ボ リュー ム及 び空 間の精神物理 学 的効 果

の統合 で あ り,関 係 において考 え ることであ る。」契機 の種 類,統 合や関係 の内

容 に関 しては様 々な見解 がある として も,い まや,デ ザ イ ンが種 々の契 機 の統

合で ある とい うこ とは一般的 了解 となって い る。 そ して,モ ホ リー ナギ が,「デ

ザ イ ンは,情 緒的経験 の有機 的構 成 の内 に,家 族 生活 の内 に,労 働 関係 の 内 に,

文 明化 された人 間存在 としての協 働(workingtogether)の 内 に存在す る。結

局,デ ザ イ ンのすべ ての問題 は,一 つの大 きな問題,『生活の ためのデザ イ ン』

-30一



の内 に集約 され る。」と指 摘 してい るよ うに,そ の統合 は生活 のため にな される

とい うこ とも一般的 了解 で あろ う。機 能概 念 の拡 大,生 活空 間の創造 とい う志

向,等 は,こ の 了解 に基 づ くもの と思 われる。

しかし,関係の第一次 性 及 び共 同主観 性 に基 づ くヴ ィジ ョンが 自覚的 に遂 行 さ

れていないため に,契 機 の実体化 あるいは要 素主義的構 成概 念 に陥 ってい るよ

うに思 われ る。

ここでは,関 係 の第一次性 及び共同主観性 に基 づ く生活空 間の構 造 を考察 す

るこ とによって,生 活の ためのデザ イ ンに とっての基 礎作 業 と したい。従 って,

生 活 の時空 間的動態 の全体 を問題 とす るのでは な く,こ こでは,共 時的構 造 に

着 目 し,歴 史的通時 的構 造 に関 しては必要 な限 り言及す るに止 め る。

(1)

デ ザ イ ンは,生 活空 間 の創 造,あ るいは生活の ため のデザ イ ンで あ ると して

も,通 常直接デザ イ ンの対象 となるの はあ る物 品 で あ ると思念 され る。物品 は

様 々 な意味 を担 い,商 品 で あった り,芸 術 品で あ った り,宗 教的 な品物で あっ

た りす るが,こ こでは最 も原 初的 な 日常生 活の ための道具 と しての物 品 に着 目

して考察 す る。他 の物品 の在 り方 も基本的 には道具 と しての物品 と同様 の構造

に あると思 われ る。元来,そ れ らは未 分化 な統一 を成 して いた し,日 常生活 と

密着 して いた。

さて,通 常,デ ザ イ ンの対象 とは,家 具,家 電 製品,等 々 日常生 活の ための

道具 で あ り,そ れは何 らかの働 き,換 言すれ ば機 能 を もった もの と了解 されて

い る。す なわ ち,単 に知覚 される形 や色 の総体 と しての事物 としてで はな く,

所 与 の事物以上 の或 るもの と して了解 される。 ナ イフは切 る もの,鉛 筆 は書 く

もので ある とい うよ うに,道 具 はその形態(機 構)が 働 き(機 能)を もつ もの

で あ り,道 具 的有意義性(意 味)を もった或 るもの と して了解 されて い る。 そ

して,こ の道具 によって生活空 閤が構 成 され,そ の生 活空 間の中で(道 具 の問

で)わ れわれは生活 してい ると思念 されてい る。道具,生 活空 間,及 びそれ ら

一31一



の関係 は曖昧 で あ るが,少 な くとも,生 活空 間 は単 な る知覚 されるだけの事物

的空 間 とは質的 に異 な るもの と思 念 されてい る。

この よ うな通常 の思 念 に対 して批判 的 に考察 を進 め るため に,ハ イデ ッガー

の所論 を手掛 りと したい。 とい うの も,彼 が 『存在 と時 間』 の 日常性 の解釈 に

おいて,道 具 を関係の第一次性 に即 し関数概念(機 能概念)と して捉 えてい る

と思 われ るか らで あ る。(中井 氏 によれば,「機能概 念 よ り存在論 への移 行 きは,

す でにハ イデ ッガー が指摘 す る様 に 『機 能 の概 念は分節 された る骨組 にす ぎな

い』 この骨組 に方 向 をあ
.たえ,何 処 に向っ て,全 体 的機能 が距離 を もち,立 向

って いるか,と い う事 に関 して無 関心 で ある とい う,即 ちこの機能概 念 の全体

に人間的方向 をあた えるにあ る。」)

ハ イデ ッガー によれば ,道 具 は,わ れわれの 日常 的 な在 り方 の相 関者 で あ る。

すな わち,「ただ認知 しか しない認w作 用ではな く,仕 事 をした り,使 用 した りす

る配慮Besorgen」 と い う 「独 自の 『認識』」によって見出 され るもので あ る。

主体 の問題 は後 に考察 す ることに して,道 具 に関す る所 論 を概 観 して お く。

彼 によれば,道 具 とい うもの は一 つだ けで道 具 と してあ るこ とは決 して なく,

「道具 が ある とい うこ とは
,い つ で も道 具全体 が属 していて,そ の道具 全体 の

なかで こそ,道 具 がそのあ るが ままに あ りうる。道 具 は,本 質的 には 『なにか

或 る もののた めの なにか』 で あ り,こ の 『手段 性』(Um-zu)の さま ざまな在 り

方,す なわ ち,便 利 さ,有 用 さ,使 いよ さ,手 ごろさ,な どが,道 具全体 性 を

構 成 してい る。」例 えば,部 屋 とその内部 の道 具 において,「最 も身近 に出会 うも

のは,た とえ それが主題 的 に捉 えられ な くとも,部 屋 で あ り,こ の部 屋 は単 な

る幾 可学的空 間の意昧 での 『四 つの壁 に囲 まれ た間』 で はな く,住 み道具 と し

てあ る。 この住 み道具 か ら一定 の 『方向づ け』 が現 われ,そ のなか にと きに応

じて 『個 々の』道 具 が現 わ れる。個 々の道具以 前 に,い つ もす でに道 具全体性

が見出 されて い る。」また,あ る道具 を使用す る仕事 にお いて ,日 常 的実践 が,

「まずそれ とかか わる当の相 手 は
,仕 事の道具 その ものでは な く,む しろ仕 事

一32一



の製品 すな わちその時 に応 じて作 り出 され るべ きもので あ り
,そ れが第一 に配

慮 された もの,し たが ってまた手 もとにある もの であ る。 この製 品 が指示 全体

性 を担 い,そ の範囲内 で,道 具 が出会 う。」さらに 「製 品 のなか には同時 に 『材

料』 へ の指示 が含 まれ,」 「それの着 用者や利用者 へ の指 示 が含 まれて い る。」こ

の よ うな指示連 関 において 「公共世 界」 及 び 「環境 的 自然」 も見 出 され
,だ れ

,に で も近づ け るよ うにな る。

以上 が,ハ イデ ッガ ーの道 具 に関す る考察 の冒頭 部 の概 略 であ る。指示連 関

・の分節 化の 当否 は不問 にして
,基 本的構 造 にだけ着 目 して言 えば,わ れわれは,

道 具が以上 の よ うな指示連 関 において存立 してい るこ とを反省的 に認 め るこ と

がで きる。 そ して,こ の道具 的指示連関 が道 具全体 性 を構 成 してお り,そ れは

また,独 特 の隔 た り(距 離)を 有す るこ とは容易 に 了解 され よ う。思 うに,生

活空間 にお ける距離 とは,こ の指示 連関 の隔 た りで あ り,従 って,生 活空 間 と

は,道 具的指示連 関 の全体性 を幾 可学的 に換 言 した もの と言 うことがで きる。

道具 を問題 とす る場 合,同 時 に生活空 間 をも問題 と しな ければな らないのは ,

「個 々の道具以 前 に
,い つ もす でに道具 全体 性 が見出 されて い る」 か らで ある。

道具的 有意義性(道 具 の機 能 ・働 き)と は,こ の指 示連 関の全体性 に基 づ き,

その機 能的 ・関数的連 関 の一 契機 と して存立 してい るの であ り,道 具 は 自存的

なものでは な く,生 活空 間 にお いて,そ の道 具的指示 連関 の媒 介 において存在

す ると言 えよ う。道具 とは,こ の機能的連関態 を事物 的側面 か ら捉 えた もの で

あ り,生 活空 間 とは それ を抽象 的幾 可学的側 面か ら捉 えた もの と思 われ る。

(2)

道 具 的有意義性 及 び生 活空 間の性格 を明確 にす るため に,ハ イデ ッガーの所

論 をも う少 し辿 ってお きた い。

ハ イデ ッガーは ,道 具 が使用 され るもの と してば か りで な く,使 用で きない

もの と して,又 は使 用 に適 しないもの として出会 われ る場 合 もあ るこ とに着 目

してい る。彼 によれ ば,こ の よ うに道具 が適 当 か否 かが理 解 されるのは ,厂道具

一33一



連 関が いまだ かって見 られなかった全体 と してでは な く,見 まわ しの な かで最

初 か ら絶 えずす で に見 られていた全体 にお いて,照 らされてい る」 か らで あ る。

確 か に,道 具 は古 くなった り壊 れた りして具体的 な道具的有 意義性 を失 う,が

しか し,道 具的 有意義性 それ 自体 は不 変 ・不壊 で あ り,主 題 的で はない が認識

されてお り,通 常 われわれは具体的 な道具以前 にそのイメー ジをもって い ると,

一 応 言 うこ とがで きる。彼 に とって ,こ の ことは指示連 関の先在性 を意味 す る。

す なわ ち,道 具 が 「指 示の構造 をもっ とい うこ とは,そ れ自体指 し示 されて い

るこ ととい う性格 をもってい ることを意昧 し,」従 って,「道具的存在 の存 在性 格

は,適 在性(Bewandnis)で あ る。」例 えば,厂ハ ンマー とい う道具 は 〈打 つ こ と〉

にその適在性 を もち,こ の 〈打 つ こ と〉 は針 づ け にお いてその適 在性 を得 てお

り,こ の針 づ けは」 云 々。「道具 には,ど ん な適 在性 が あ るかは,つ ねに適 在 全

体性 か ら予め定 め られてい る。」そ して,「適 在全体性 その ものは,最 後 に は,も

はや なん らの適 在性 をもたない 〈何 のため に〉(Wozu有 用性)に 帰着 す る。」

「その第m的 な有用性 とは究極 目的性(Worum-willenだ れ かの ゆ え に)」

であ り,そ れは常 に 「現存 在Daseinの 存 在」 つ ま り,わ れ われ人 間の存 在 に

当た る。

以 上の よ うに,ハ イデ ッガーに よれ ば,道 具 を道具 として い るものは 「適 在

性」 換言す れば用途性 で あ り,適 在 全体性 に よって道具 の適 否 も認 識 され る。

従 って,具 体 的道具 に対 して,道 具的有 意義性 それ 自体 は,イ デ アール な

(理 念的 ・理 想的)性 格 の もの と捉 え られて お り,そ れは個 々の具体的 道具 に

先立 って予め存在 す るもの と了解 されてい る。

中井氏 の 「道具 の概 念」 に関す る所論 も,ほ ぼ同様 の見方 を示す もの と思 わ

れる。 中井 氏 に よれ ば 「それが道具 であ る以上,人 間 の生 活の中 に内在す る目

的 の下 に,自 然 の要素 が構成 される事 を意味 す る,そ の場 合 われわれは 目的の

定位 の仕 方 によ って,道 具 は いろいろの構 成 をもつ で あろう。」 「機 能概 念 と し

ての窓の表象 は,照 明,通 風 展望度 の三 つの要素 の複 合 と しての構 成体 で あ

一34一



る事 を示 す。 その各 々の要素 のパ ーセ ンテー ジの増減 に よっ て,特 殊 の類型 を

生 ず ることとな る。 そこに技術 家の所謂極 限存在Existenzminimumの 概 念 が

生ず る。極 限的完全 への 問 と しての存在 の考 え方 が生 れ る。 かか る意 味での存

在 とは一 つの実験 を意味 す る。存在 は一 つの実験 であ る。」 「か くてプ ラ トンの

形相 に於 け るが如 く,一 つの概 念 には一 つの アイ ドス が対応 す る。 只在 るもの,

存 在す るものは そのア イ ドスの影で あ り,一 つの実験 に しかす ぎない。」

以上 の よ うな,ハ イデ ッガー及 び中井氏 の見解 は,デ ザ インにおけ る機 能主

義的 な考 え方の基礎 にある了解 と思 われ る。形 態 が機 能 に従 わね ばな らないの

は,形 態 と機 能 が分離 され,機 能 が現実的道具 に対 して規範 的 な理想的存 在 と

み な され るか らであ る。 そ して,こ のよ うな観 点 か ら生 活空 間 が捉 えられ る時,

そ れは二重 化 されて考 え られ る。す なわ ち,イ デ アー ルな生活空 間(し ば しば,

実 存的空 間 ・人間的空 間,等 と称 される)と リアルな生 活空 間(具 体的道 県 に

よ り構成 され,デ ザ イ ンの対 象 とみ な され る)と に二 重化 され る。

確 かに,道 具 の道具 的有意義性 は,そ れのみ を取 出 して考察 す るな らば,イ

デ アー ルな存 在性格 を有す る。従 って,こ の意昧 で,道 具 とは 〈リアルー イデ

アー ル〉 な存 在で 南 ると言 えよ う。 しか し,先 に考察 した芸術 及 び科学 にお け

るニ ューヴ イジ ョンに よれば,関 係項は関係 に先 立 つ 自存的 実体 的存在 では な

い と同時 に,関 係 の みが関係項 か ら独立 に存在 す るもので もない ことは明 らか

で ある。相対 性理 論 の観測 問題 が開示 したよ うに,関 係 規定 としての法則 は,

客 観 的実在 では なく,共 同主観的 媒介 によって存 立 してい る もので ある。道具

の指 示的関係 とい う記号 的 な在 り方 に着 目 して,言 語 に例 を取 れば,道 具的 有

意義性 をイデアー ルな存 在 と して先在す る もの と思念 す るこ とは,日 本語 とい

うもの がそのつ どの 言語 的 コ ミュニケー ションに先立 って存在 す ると思念 す る

の と同様 の誤謬 では なか ろ うか。広 松氏の指摘 す るよ うに,「当該の言語的 交通

の主体 とその営 み を離 れ て 『言語』 なる ものが 自存す るわけでは ない。」 「日本

語 とい う言語 が どこか しらに既 在す るの ではな く,原 理 的 な問題 次元 でいえ ば,

-35一



発話 され聴取 されるそのっ ど生産,再 生産 され る」 と言わねば な らない。

ハ イデ ッガー も,道 具 が出会 わ られ るのは ,わ れ われの 日常 的 な在 り方 におい

て であ ることを指 摘 していた が,そ れは実践的主体 とい うよ りも,配 慮 におい

て道 具 を発 見す るとい う受動 的認 識主観 とい う感 じを免 れない。原理的 には ,

道 具的 有意義 性 は既在す るのでは な く,使 用す るとい う主体的 実践 を一 契機 と

す る,そ のつ どの現実的連関 にお いては じめて存在 す ると思 われ る。道 具的 有

意義性 は,現 実的連 関 か ら切 り離 されて考 え られ る時,自 存的 で イデアー ルな

存在 と思念 され る。確 か に,そ の場 合 で も,「究極 目的性 」す な わち人 間の生活

目的 なる もの と相 関的 に考 え られ る。 しか し,そ れは リアルな主体 的実践 と直

接一 致す る もの では なく,道 具的 有意義性 と同様,イ デ アー ル な存在 で ある。

この よ うな思 念 を単 に斥 け るだけで な く,そ の成 立す るゆえん を対 自化 す る

ため にも,使 用す るとい う主体的 実践 の構 造 を視野 に収 めて考察 す る必要 が あ

ろ う。

(3)

道 具 が単 な る事物 では なく,そ れ以 上の或 るもの であった と同様,わ れ われ

の 日常 の行動 は,単 な る身体 的運動 では な く,そ れ以上 の意 味 をもった行動 で

ある。 す なわ ち,広 松氏 が指摘 してい るよ うに,教 師 として,社 員 と して,父

親 と しての行動 で あ り,わ れ われ は常 に何 らかの社会的役割 ・役柄 を演 ず ると

い う在 り方 を して いる。ハ イデ ッガーは,先 述 の 「原料 は供 給者 を」「製品 は そ

の利用者 や消 費者 を指示す る」 とい う観 点 か ら 「他 人」 を問題 と し,道 具 を媒

介 とす る他者 との関係 か ら,わ れ われは 「共同現存 在」(Mitdasein)で あ ると

規 定 してい る。 しか し,わ れわれは,ハ イデ ッガー が指摘す る意味 でのみ社 会

的 存在 なの では ない。 われわれの実践 は,本 源的 に他人 との協働(working

together),つ ま り共 に力 を合 わせて働 くとい う意味 で共同的 で ある。 そ れゆ え,

個 々人の実践 は,間 主 体的(intersubjective)な 協 働 関係 の一契 機 として,協

働 の一 役割 を演 ず'る ことと しての行動 であ る。

-36一



従 って,道 具的 有意義 性 は,本 来的 には,役 柄 演技 と しての具体的 な行動 と

相 関的 で ある。椅子 は,私 が座 るとい う役柄 を演 ず るか ぎ りにおいて,そ の都

度 この役柄 を演 ず るか ぎ りでの私 に対 して道具的 有意 義性 をもつ。 す なわ ち,

運 動態 が原 基的存在 と了解 されね ばな らないよ うに,共 時的相 においてではある

が,〈道具 的有意義性 ・事 物 ・私 ・役柄〉 の現 実的連 関態 が原 基的存 在で あ ると

言 わねば な らない。例 えば,箸 が西洋 人 にとって道具 では な く単 なる二本 の棒

で しか ないのは,西 洋 において は箸 を使 って食事 をす るとい う役柄演 技 が存在

しない か らであ る。 また,「この使用 者の役柄演技 との相 関性 のゆ えに,制 作者

の意 図 とは全 く別の機 能 の道 具 として通用す ること も可 能 とな るわけであ る。」

しか し,ハ イデ ッが 一が指 摘 した よ うに,道 具 の適 否 を判 断す る事態 は現 に

存 在す る し,ま た,椅 子 は私 がわ ざわ ざ座 らなくと も見 るだけで機 能 が認 め ら

れ,西 洋人 も箸 を食事 の道 具 と理解 してい るでは ないか,'と 言 われるか もしれ

ない。確 か にその と うりで あるが,そ れ は,広 松 氏の指摘 す る 「観 念的扮技 の

機制」 によ ってで ある と思 われ る。 す なわ ち,そ れは私 く西洋人)が,使 用の

役柄演 技 を観念 的 によそお うか ぎりにおいてであ る。 日本の食生 活 を知 らない

昔 の西洋人 にとっては,観 念上 の扮技 さ えお こなえず,箸 は二本 の棒 に しかす

ぎない。従 って,現 実的 な使用 が優 位性 を保持 す るこ とは明 らかで あ るが,「こ

の観 念的扮技 の機 制 によって,誰 か しらが使 用可 能で あ れば,つ ま り,私 が,

(誰 か と しての私 と して)可 能的使 用者 の役 を扮技 す ることにおい て,所 与の

形象 の道具 的有意義性 が存立す る。」

機能 が物 品の構 成要素 と して,形 態や色彩等 と同様,物 品 が有す る属性(性

質)で あ るかの よ うに思 われた り,あ るい1ま,機 能 が理 想化 され具体的道 具 と

は別 に自存 す るもの とみ な され,場 合 に よっては,理 想 的生 活 目的や生 活空 間

が現実的 なもの か ら切離 され自律 的 に存 在す るかの よ うに思 念 されるの も,同

様 の観 念的 扮技 の樓制 によってで ある。

例 えば,万 年筆 の機能 は,本 来的 には,机 に紙 を置 き,万 年筆 で,私 が字 を

一37一



書 く,と い うよ うな,〈紙 その他の対 象的諸条 件一 万年筆一 私 とい う使用者 の様

式化 された役柄演 技〉 とい う現 実的 な機能的連 関 において存 立す るもの で ある。

だ が,こ こにおいて,対 象的 諸条件 も,主 体的 活動 も,可 変 的 ・不定的 で あ り,

誰 で も よ く,何 で あってもよい ところか ら,こ こ機 能的連関 が万年筆 を核 と し

て意識 され,万 年筆 に凝 縮的 に帰 属 させ られ る。概略,こ の よ うな無意 識的 手

続 の結果,「書 く」 とい う機能 が万年筆 に具 わった性 質 であ るかの よ うに意識 さ

れ る。 さらに,そ の万年筆 も,形 ・色 ・材 質 ・等 その具体的 な在 り方 は可変的

で あると ころか ら,「万年筆」 とい うもの,あ るいはその イメー ジが核 に なって

機能 的連関 が意識 され,そ して,そ の核す ら消去 され るこ とに よって 「書 く」

とい う道 具的 有意義性 が 自存視 され る。(この よ うな手続 においては,言 語 が重

要 な役割 を果 してい ると思 われ るが,こ こで は立入 らない。)また,こ れ と相関

的 に,道 具的 有意義性 によ り分節化 ・構造 化 され る生 活空 間,あ るいは具体的

個人 か ら分離 された役柄 ・生活 目的 が 自律 的 な既存 の もの と して思 念 され る。

従 って,そ れ らは客観的 な存在 では ない,が しか し,単 に主観的 な存 在 と言

うこ ともで きない。広松氏 によれば,道 具 のみ な らず,宗 教的 ・芸術 的等 の与

件,す なわ ち 「用在的与件 は,一 般論 と して 『私 と しての私』 にとっては現実

的 な有意 義性 をもた ないに して も,観 念的扮技 を通 じて共同主観的 な用在的有意

義性 が成 立 しうる。 そ して現 に,所 与 の共 同現 存在 の範域 で は,共 同主観 的一

致 がかな りの程度 で形成 されて い る。」だが,こ とわ るまで もな く,共 同 主観 的

といって も,諸 個 人 とは別 に共同主観 なる もの が存在 す るわけでは な く,現 実

存在す るのは共 同主観的 な在 り方 をす る諸個 人だ けで ある。 また.「現実的 な扮

技 と観念的 な扮技 とで はおよ そ心態 が異 なる。」従 って,「この用在的 有意義性 の

『共同主観 的一 致』 なる ものは
,動 力学的 な緊張 をは らみつつ か ろ うじて存立

す る もの にす ぎない。」それゆ え,厳 密 な意味 で真 の共 同主観 的一致 な どは,成

立 しえないもので あろ う。 だ が,わ れ われ が道 具の機能 や生活 目的 につ いて語

りうるよ うに,現 にみ る程度 には共 同主観性 が存立 してい ると言 える。

-38一



以 上 の よ う に,関 係 に お け る ヴ ィ ジ ョ ン か ら捉 え 返 す 時,機 能 ・生 活 空 間 と

は,人 間 主 体 の 役 柄 演 技 と い う,現 実 的 な 間 主 体 的 協 働 の 在 り方 と相 関 的 で あ

りT共 同 主 観 性 に よ っ て 媒 介 さ れ て 存 立 し て い る も の で あ る 。 原 理 的 に は ,間

主 体 的 協 働 の 在 り方 と道 具 ・生 活 空 間 の 在 り 方 と は,相 互 に 規 制 的 で あ っ て ,

各 々 の 項 は 機 能 的 連 関 態 の 一 契 機 と して 存 在 す る 。 デ ザ イ ン に お い て,機 能 概

念 の 拡 大 や 生 活 空 間 の 創 造 を 云 々 す る場 合,道 具 ・生 活 空 間 の こ の よ う な 存 立

構 造 を 自 覚 す る 必 要 が あ ろ う。 機 能 又 は 生 活 目 的 な る も の は,厳 密 に は ,客 観

的 基 準 と は な り え な い,そ れ ら が,ど の よ う な 共 同 主 観 性 に 媒 介 さ れ ,ど の よ

う な 聞 主 体 的 協 働 の 在 り方 に 基 づ く も の で あ る か に無 自 覚 で あ っ て は な る ま い 。

こ こ に お い て,客 観 的 基 準 は 歴 史 的 基 準 に取 っ て 代 わ ら れ る よ う に 思 わ れ る 。

そ れ ゆ え,「 生 活 の た め の デ ザ イ ン 」 に と っ て,生 活 の 通 時 的 歴 史 的 構 造 の 考 察

が 必 要 と感 じ ら れ る の で あ る が,生 活 空 問 の 具 体 的 な 構 造 論 も 含 め ,他 日 を期

し た い 。

(注)

(1}L.Moholy-Nagy;VisioninMotion,Chicago1947,p.113

(Z)ibid.pp.113-114

(3)ibid.p.15Q

(4)『 美 学 事 典 』弘 文 堂,pp.246-247.「 構 成 」 の 項 参 照 。

C5)L.Mohaly-Nagy;ThenewVision,inThedocumentsofmodernart ,

voL3,pp.42-43.及 び,VisioninMotion ,p.219

(6)L.Moholy-Nagy;Thenewvision,p.47

(?)L.Moholy-Nagy;VisioninMotion,p.241

C8)L,Moholy-Nagy;Thenewvision,p.55

(91ibid.pp.53-54

(ゆE.カ ッ シ ー ラ ー 『ア イ ン シ ュ タ イ ン の 相 対 性 理 論 』 山 本 義 隆 訳 ・解 説 ,

-39一



河 出 書 房 新 社,p.236

(11)E.カ ッ シ ー ラ ー 『実 体 概 念 と 関 数 概 念 』 山 本 義 隆 訳,み す ず 書 房,p.24

(12)同 上p.70

(13)中 井 正 一 「機 能 概 念 の 美 学 へ の 寄 与 」『美 と 集 団 の 論 理 』 中 央 公 論 社,pp.

95-96

(14)E・ カ ッ シ ー ラ ー 『実 体 概 念 と 関 数 概 念 』p,315

(15)中 井 正 一 「ノ イ エ ・ザ ッハ リ ヒ カ イ トの 美 学 」『中 井 正 一 全 集2転 換 期 の

美 学 的 課 題 』 美 術 出 版 社,p.17

(16)L.Moholy-Nagy;VisioninMotion,p.114

(17)ibid.p.266

(18)相 対 性 理 論 の 論 述 に 際 し て は 次 の 著 書 を 参 照 し た 。 ア イ ン シ ュ タ イ ン,イ

ン フ エ ル ト 『物 理 学 は い か に 創 ら れ た か 』 上 ,下,石 原 純 訳,岩 波 新 書,

内 山 龍 雄 『相 対 性 理 論 入 門 』 岩 波 新 書,湯 川 秀 樹 ・井 上 健 「二 十 世 紀 の 科

学 思 想 」『現 代 の 科 学II』(世 界 の 名 著80)中 央 公 論 社,広 松 渉 『科 学 の 危 機

と 認 識 論 』 紀 伊 國 屋 新 書,「 事 的 世 界 観 へ の 前 哨 』 勁 草 書 房

(19)古 典 物 理 学 に 関 し て は 特 に 広 松 氏 の 著 書 を 参 照 。

⑳ 湯 川 ・井 上 「二 十 世 紀 の 科 学 思 想 」『現 代 の 科 学II』p.35

⑳ 広 松 渉 『事 的 世 界 観 へ の 前 峭 』pp.169-170

(22)ア イ ン シ ュ タ イ ン,イ ン フ エ ル ト 『物 理 学 は い か に 創 ら れ た か 』(下)pp.

120-122

㈱ 広 松 渉 『事 的 世 界 観 へ の 前 哨 』p.265

(24)同 上pp.175--176

㈱ 同 上p.171

(26)同 上p.176

⑳L.Moholy-Nagy;VisioninMotion,p.12及 びp.153

(28)ibid.P・42

-40一



・(29)ibid .P・42

(3① 中 井 正 一 「模 写 論 の 美 学 的 関 連 」『美 と 集 団 の 論 理 』pp.130-131

(allM.Heidegger;SeinandZeit,1927(MaxNiemeyerVerlagTubingen

1967)S.67。 桑 木 務 訳 『存 在 と 時 間 』(上)岩 波 文 庫,p.130(訳 は か な ら ず

し も 邦 訳 ど う り で は な い 。)

(32)ibid.S.68,同 上,p.133

(33)ibid.S.68f.同 上,p.134

(34)ibid.S.69f.同 上,p.136

(35)ibid.S.70.同 上,PP・136-138

(36)ibid.S.75。 同 上,P.146

(3のibid.S.83f.同 上,pp.163-164

(38)中 井 正 一 「機 能 概 念 の 美 学 へ の 寄 与 」『美 と 集 団 の 論 理 』pp.102-103

(39)広 松 渉 『世 界 の 共 同 主 観 的 存 在 構 造 』 勁 草 書 房,P-74

(40)広 松 渉 『事 的 世 界 観 へ の 前 哨 』p.114

(41)広 松 渉 『世 界 の 共 同 主 観 的 存 在 構 造 』p.120

(42)同 上p.121

(43)同 上p.122

(44)同 上P.122

-41一


