
Title フローベールの『スマール』 : 二つのエピグラフを
めぐって

Author(s) 金崎, 春幸

Citation Gallia. 1992, 31, p. 137-146

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/5436

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



137 

フローベールの『スマールj

一一二つのエビグラフをめぐって一一

金 崎 春 幸

ジャン・ブリュノーはフローベールの初期作品のうち『地獄の旅.] (1835) 

『世界の女.] (1836) r死者の舞踏.] (1838) rスマールj を神秘的作品に分類し，

その中でも『スマール』を直接『聖アントワーヌの誘惑』につながるものとし

て重視している li ただ，この作品に関する研究には，演劇的な形態や思想に

ゲーテやパイロンやキネなどの影響を見たり 2) フローベールの後の作品と関

連づけて扱うといったようにそ『スマール』をいわば通過点とみるものがほと
んどで，ブリュノーを唯一の例外として，独立した作品としての分析がなされ

ているとは言い難し、。もちろん『スマール』は習作であり，初期作品特有の逸

脱や自己告白が見られるが 1838年 10月頃に想を得て1839年 4 月に書きあげる

まで半年というこの時期にしては異例の長期間練られたことからしても，出版

するために書かれた作品と同様，独立したテクストとしての分析に値する作品

であることは間違いない。

テクスト冒頭から見てみよう。 SMARH VIEUX MYSTERE という表題の
前に， Ond刕esta mo1es. Ovicle.} というエピグラフと (Cette ぽuvre . . .)に始

まる文章が置かれ，表題の後には (La m鑽e en permettra 1a lecture � sa f匀le. 

L'auteur.) というもう一つのエピグラフがある (p. 8) 4~ ブリュノーは，フ

1) J~an ßruneau, Les d饕ufs litt駻aires de GlIst�1le Fl�!wrf 1831-1845、 Armancl Colin. 1962. p. 

189. 

2) Ren� Des(、harm{'~ ， Fla11 bl'rt. Sa 'lJÍt', SOIl caract鑽e ('1 ses idi'cs l11'll1lt 1857. Ferroud. 1909、 pp.

115-123 ; A. P. Colel叩m川11】a川n仏】し、 (Soαme sour町l'e出s of F日la創1山(:'1町削)'川.t's ‘、s S仰川II}.、 /11，οdrのF川 L心4仰1

1日!l氾25、 ppよ.2訊o応5-215; J. Bうrll l1 e【a川11川u、 0ρ 「ηit.叶. pp. 2別o陪2-2l9.

3幻) J. Br叩1I11(伺，泊‘頃引au ， (ψψnμtι. 、 pp. 506-512 ; .l e町emme Be引叩m. /)i正2川. et 比刈tパτ叩1(.附制tοωJ1ηr dl元J川11削t“s r'aα'11 τt!I'C dc l'ヴ仇laμ/U b仏1"吋r

de (L,“I Tn川1ft“t山011 de 制inf Antoille). La Bal'onnière、 1979， pp. 107-121.ジャンヌ・ベムは初期作

品全体を一つのテクストとして論じている。

4) 本論rlJで( )内に頁数が示されて L 、るところはすべてコナール版全集からの引用である:

八ppt'ndic(. aux 誦vres complète~ dt' Gustave Flaubert、正ElI~'n's dl' j('lIncss(' inédi/ l's, 10m!:' ß 、

Conard, 1DlO.オネット・オム!阪では \11 9ft古ISの配i置がかなりコナールJtliと興な IJ .1 この作1111 は.ノ

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



138 

ローベールがロマン主義作家の影響を受けて初期作品にエピグラフを多用し，

その好みが同時代から古代ローマや十六世紀の作家に移っていることを述べて

いるが5J 各々のエピグラフと作品がどのように関わるのかについては触れて

いない。最初の(Indigesta moles) はオウイデイウスの『変身物語j 第一巻 7

行目 (Quem dixere chaos, rudis indigestaque moles) (それ[原初のありさ

ま]はカオスと呼ばれ，何の手も加えられず，秩序づけられてもいない塊で

あった)からとられており，原初における世界の混沌たる状態を示したもので

ある。 (Indigesta moles) に相当するフランス諾の表現は本文中に見当たらな

いが，ラテン語原文で同格として用いられている (chaos) という単語は四回

でてくる。大自然の中でのスマールとサタンとの議論で二度用いられている

(chaos) はオウイデウスの原文と同じく原初の世界の混沌を示している (p.

32 & p. 53) が，それと異なる場合もある。最初にサタンの誘惑に遭ったス

マールは混乱して (Tout cela, h駘as ! est un chaos pour moi) (p. 22) とひと

りごとを言い，さらに様々な誘惑の後，その最初の誘惑のときに自分の内には

(to凶 un chaos de pens馥s) (p. 106) があったことを思い出す。この二つの例

では明らかにスマールの心の中のカオスが問題になっている。スマールはサタ

ンに誘惑されて心の中にカオスが生じ，また両者の対話では神が原初のカオス

から創造した世界の是非が問題になるといったように， íカオス」が作品全体

の中心的なテーマになっていることは疑いがない。オウイデイウスのエピグラ

フによって，このテーマが暗示されているわけで、ある。

このエピグラフの後に， íこの作品は，今日まで未刊行で，モンテイヨン賞

を獲得していない。この作品を開く好奇心の強い人，不幸な人はこのことに驚

かれるだろう。作品のばかばかしさ故，モンテイヨン賞を授与されてしかるべ

きだと思われるからであるJ という文が来る。「モンティヨン賞j とはモン

ティヨン男爵によって 1782年に創設され，最も徳の高い行いをした貧者に与え

られる美徳賞である。もちろん，作品の「ばかばかしさ J (bêtise) という言

葉には文字通り自らの作品に対する冷ややかな目が感じられるが，それ以上に

\今日まで未刊行で……」という文が最初に，その後に著者によるエピグラフが，次にオウイデイ

ウスからとられたエピグラフが来ている(包uvres complをtes de Gustave Flaubert, tome 11. 
Voyage・、げ ω'-/('/$ t!e τりagf官 & æuτ'I'('S de jell1wsse, Club de l' Honnをte homme, 197:3, p. 514) 。

しかしパリの国立図書館所蔵のフローベール臼柴原稿 (Bibliothèque NationaJe, D鑵artement 
des Manuscrits, Nouvdles Aじquisitiolls Fran古川ises 14149) ではコナール版のようになっている

ので，本論ではコナール版における配置に従って論をj止める。なお，自筆原稿とコナール版とで

は若干の表記上の相違(例えば141杭では Ovide に括弧がついている)はあるが，本論で引用す

るところはすべてコナール版の表記に統ーした。

5) J Bruneau, op. cit. , pp. 37-38. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



139 

美徳賞に代表される人間の偽善あるいは bêtise への皮肉がこの文には明らか

に見てとれる。この文の後に表題があり，その下にくLa m鑽e en permettra la 

lecture � sa fille. L' auteur.)というこつ目のエピグラフが置かれている。この

エピグラフは作者によるものとなっているが，ルネ・デシャルムによれば，こ

れはサド侯爵の『閤房の哲学』巻頭のエピグラフ (La m鑽e en prescrira la 

lecture � sa fille.) のもじりだという月母親は娘にこの作品を読むことを許す

だろうが，娘は読んでその b討lse に染まるはずだという意味で，これも先程

の文と同じく bêtise 風刺と考えて差し支えない。この人間の bêtise への皮肉

というテーマも本文の中で， とりわけ『ブルジョワ小喜劇J という劇中劇

(pp. 70-74) 等で明確になる。このように，冒頭のオウイデイウスのエピグラ

フとこのエピグラフとですでに作品の中心をなすものが暗示されているのであ

る。

本文に移ろう。フローベール自身は本文全体を章分けしていないが，ブリュ

ノーは，サタンが大天使に語りかける導入部 (pp. 8-11) とユークの勝利に終

わる終結部 (pp. 118-119) との問を，サタンによる誘惑 (pp. 11-26) ，自然

(pp. 26-57) ・人間 (pp. 57-85) ・様々な情熱 (pp. 85-118) による試練という

ように四つの部分に分けている7L この分け方は，作品の中でスマールが自ら

にふりかかった一連の出来事-を思い出す場面 (p. 106) での段落の分け方に対

応しており，妥当なものだと思われる。ただ，ブリュノーは四つの部分におけ

る叙述形態の変化を追いながら，作品が戯曲から個人的性格の物語へと変貌す

る様を分析しているが8J 各部の主要なモチーフがどのように絡み合い対応し

ているかについてはほとんど論じていない。今から 二つのエピグラフで提示

された「カオス j や ib創lse 風刺」というテーマを軸にして，本文を細かく見

ていくことにする。

導入部は，前半の 9 段落で状況設定があり，残りの13段落は大天使ミカエル

に対するサタンの言葉となっている。冒頭の部分とサタンの言葉の最後を見て

みよう。

L' archange Michel avait vaincu Satan lors de la venue clu Christ. 

6) Gustave Flaubert , C01Tcspondallcc, Edition du Centenairt', Texte 鑞abI� et annot� par Rel1企

Descharmes, Librairie de France, tome 1, p, 37, 110tt' 1. またブリュノーは，サドのエピグラフ

がアレクシス・ピロンの f作詞狂』第 3 幕 7 場のダミスのせりふの再録であることを指摘してい

る (ojJ. cil. , p. :~8 ， note 118) 。

7) J. BrUl1eðU, 0/λ cil. ， pp. 213-214. 

8) Ibid., pp. 214-217. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



140 

Le Christ 騁ait venu sur la terre, comme une oasis dans le d駸ert [...]. 

L'humanité, qui, un moment, avait lev� la t黎e vers le ciel, l'avait reporｭ

t馥 sur la terre [...]. (p. 8) 

Et ma訂intenan凶1t， Arれ町川:'c叶clご汁hange， je t'、a訂1 va訂incu � mon tωour [. . .]. 

Et je sais un homme saint entre les saints, qui vit comme une relique; 

cet homme-Ià, tu verras comme je vais le plonger dans le mal en pell 

cl'heures [. . .]. 

Tu verras que de telles ぽllvres me rendraient bien cligne de cr馥r un 

moncle et si elles ne me font pas l'馮al de celui qui les enfante ! (pp 

10-11) 

第一段落では「キリスト到来のとき」大天使ミカエルがサタンに勝ったことが

大過去で示されているのに対し，引用後半部の最初の段落では「今J 逆にサタ

ンが大天使を打ち負かしたことが語られている。この「キリスト到来のとき」

と「今j との対立は，第二段落においてはオアシスと砂漠に聡えられ，さらに

第三段落においては人聞が天に向かつて顕を上げた時代と大地の方へ降ろすH寺

代として捉えられている。最後から二番目の段落では {je vais le plonger} と

いう近接未来で「聖者のなかの聖者」つまりスマールを恋に沈めることを宣言

する。また最後の段落では {rendraient} という条件法現在によって， r世界

を創造する J というサタンの行為が現実とは反するかたちで，つまり神によっ

て創造された現実世界に反するかたちで提示されている。言うまでもなく聖者

を誘惑することとはスマールの内にカオスをつくりだすことであって，このカ

オスを生み出す誘惑のドラマを， (Tu verras) とし、う未来形があらわすように，

これから大天使は(あるいは読者は)日にすることになる。結局導入部では，

まずキリスト到来という過去，そしてサタンが)勝ち誇る現在，さらにスマール

を誘惑する未来とし、った時間の推移が示され，また一方で，そのような時間が

流れる現実世界に対するアンチ・テーゼも，サタンによる新たな世界創造を条

件法で提示することによって出てきているのである。

導入音15が終わると， r夕方，オリエント……」という短し、舞台説明があり，

聖者が登場する (p. 11) 。スマールが信者たちに別れを告げて，神に感謝の祈

りを捧げていると，サタンが現れる (p. 12) 。両者の対話が始まったところで，

ある女性がスマールと話をしようと舞台に入ってくるが ユークが話の相手と

なる。このユークはいきなり l喋りはじめるので 最初のうちはどういう立場の

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



141 

人物なのか読者にはつかみにくいが，やがて自ら「グロテスクの神J (p. 57) 

と名乗るような本性を発揮し始める。ここで興味深いのは 女性はスマールと

話をするために来たのだが 最後まで彼とは言葉を交わさず ユークとの対話

だけで‘終わることである。女性とユークとがしゃべる一方で， スマールとサタ

ンも二人だけで話し続けており，この二つの対話は決して交わることがない。

ユークは女性の心の底に眠る夫に対-する不満を呼び起こしながら，手当たり次

第に男に身をまかせるように誘う。一方サタンは，聖者が神が何か善とは何か

知りもしないのにそれらを信じ込んでいることを指摘して 世界に関する真の

知識を得るように誘う。ユークにそそのかされて女性は「胸の奥に火が燃え

て」男を求めて立ち去る一方，サタンの言葉にかき乱されてスマールの心の内

は「カオスJ となり「知りたい行きたい見たいとし、う欲望」が芽生える (p.

22) 。明らかに，肉欲のレベルと知のレベルとの違いはあれ，両者の誘惑は平

行して描かれている。冒頭の二つのエピグラフで示されたテーマのうち， I カ

オス」はスマールの内に生じたカオスというかたちで、表われ， Ibêtise 風刺」

の方は男を求めて IUJヘ向かう女性を「笑いながら J (p. 22) 見送るユークの態

度の中に出てきているのであるが，二つの誘惑が平行して描かれているために，

二つのテーマが融合しているように見える。つまり，女性もスマールと同じく

「カオス」の中にたたき務とされたので、あり，一方スマールも自分が神や世界

に関して何も知らないということ いわば自らの bêtise に気づいたのである。

ただ，スマールの bêtise に対してサタンは皮肉の日で対応するのではなく，

真の知識を与えるという知のレベルでの誘惑を進めていくのである。

女性が立ち去るとユークによる誘惑は途切れて サタンとスマールの対話だ

けになり， I神，それは無限であり，知識だ」というサタンの言葉 (p. 25) に

導かれて，スマールはサタンと共に?!!f;限の空間へと飛び立つ (p. 26) 。そして

無限の空間の宏大さに驚いたスマールは (il faudrait 黎re un Dieu pour se le 

figurer) とつぶやく (p. 27) 。それまでのサタンとスマールの対話では神は常

に冠詞なしの (Dieu) であったのが，ここで初めて不定冠詞付-きで出てきて

いる。さらに永遠や虚無に関する議論の後， J京初のカオスが|問題になるところ

でも (Mais le chaos qui existait, qui l'avait fait ? il avait fallu Ull Dieu pour le 
faire) (p. 32) と不定冠制がついている。 最初の例では， f!1t限の宏大さを想像

するための神の存在が条件法現在形の動詞を伴って表わされている。二番目の

例では直説法大過去形の動詞を伴っているが，すぐ後の「カオスはそれ自身に

よってつくられたj というサタンの言葉によって，カオスを創造した判iの存在

はすぐさま否定される。この {un Dieu} は聖書の神とは別次元の神であり，

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



142 

スマールの心に一瞬芽生えた新たなる神なのである。その神もサタンの言葉に

よって否定されてしまうと，スマールは (Oh! l'ab絈e ! oh! l'ab絈e! J'aurais 

bien voulu vivre alors !)と言って，原初のカオスの持つ深淵の中に生きた

かったという気持ちを条件法過去であらわす。サタンがそれに対して

(H駘as ! depuis, la machine est faite , elle roule [...])と直説法現在形で答え

ると，スマールは (Ne se lassera-t-elle jamais ?)と未来形で問いかける (p.

32) 。このように導入部での過去・現在・未来の推移がこの場面でも見られる

わけだが，ここでの過去は神が世界を創造するより前の混沌の世界であり，未

来も「このすべての世界は回転したり，輝いたりすることに飽きるだろう」

(p. 33) というサタンの答えにあるように位界の終末に関わる時間なのである。

この無限空間での議論は，導入部でのキリスト到来から聖者の誘惑に至る時間

枠を越えて途方もなく広がっており，スマールの関心も当然，世界創造から終

末までの有限よりも，無限ヘ即ち創造以前のカオスや終末以後の「虚無J (p. 

33) へと向かう。ただ，そのような無限は人聞が実体として捉えることのでき

るものではないから，スマールには (un Dieu) という実体のない神を創造し

たり，原初のカオスへの憧れを条件法で-表わすことしかできないのである。実

際，サタンとの対話の末にスマールは「私は恐L、!この無限は私を食らい，私

をむさぼるJ (p. 42) と|叫んで、無限への恐怖を表明し，大地へ戻してくれるよ

うサタンに懇願する。

地上に戻ったスマールは「なんとこの自然は美しいことか! J (p. 43) と神

の創造した自然をたたえるが やがて嵐が起こり 海が彼を飲みこもうとする

(pp. 48-52) 。その中でスマールは (Est-ce que le chaos 騁ait bon ?)と再び原

初のカオスに言及する (p. 53) 。しかし，ここではカオスに対ーする|輩憶を口に

しているわけではなく，それに続いて「神の創造したものが現れたとき，大地

は退き，大洋は憤怒しながらも押し返されたJ (p. 53) と言うように，聖者は

世界が創造されていく道を客観的にたどっているのである。「大洪水」のこと

をスマールが話題にすると，サタンは大洪水はまだ続いており， f不正の大洋

がすべての心を浸している」と言う (p. 54) 。ここで議論のテーマは，自然か

ら地上の悪へと移る。「世間を見たいものだ」というスマールの言葉に，サタ

ンはユークを呼び出し (p. 55) ，ユークが地上の様々な悪の案内人となる。以

上見てきたように，最初にサタンとユークが登場して誘惑する場面では「カオ

ス」と fb釘lse 風刺J とが平行かつ融合するかたちで出てきていたが，無限空

間へと飛期する場面では「カオス」だけが天地創造前のカオスとして議論の対

象となり，地上へ戻ると議論は原初の「カオスj から創造や大洪水に移り，さ

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



143 

らに様々な人間の生活を見てし、く場面で， ibêtise 風刺」のテーマがユークと

ともに復活するわけである。

まず山の上の森に未開人とその妻があらわれ，町に行きたいという欲求に抗

しきれず未開人は出発する (pp. 57-65) 。スマールたちは町に入り，七つの大

罪にさいなまれる王の姿を見 (pp. 67-70) , rブルジョワ小喜劇』で結婚生活

を目にし (pp. 70-74) ，貧者と会い (pp. 75-79) ，教会では建物のすべての部

分が声をあげて不平を言うのを聞く (pp. 79-85) 。これら一連の場面には，未

聞社会から古代の都市の建設，近代ブルジョワ社会の成立，さらに貧富の格差

の増大，精神的腐敗へと向かう人類の歴史が明らかに見てとれる。ここで一貫

して流れるものは「笑し、」である。未開人が出発するとサタンは「人類が宿命

的な歩みをつづけていくのを見て笑い始めJ (p. 65) ，町の中ではユークが

「地獄に落ちた者のような笑いJ をあげ (p. 66) ，王の宮殿が灰塵に帰すと

ユークが「いつまでも長く笑い」を笑い始める (p. 70) 0 rブルジョワ小喜劇J

の「第 6 坊はユークの笑い声で満たされJ (p. 74) ，貧者には (Ah ! ah ! ah !) 

と二度も笑いを浴びせ (pp. 76-77) ，教会がサタンの呪いによって崩れ落ちる

と「哲学者たちJ が「とてつもない笑い声j でそれを歓迎するが，彼らの笑い

もユークの笑い声に圧倒される (p. 85) 。さらに，荒野に一人残されたスマー

ルもユークたちの笑いが乗り移ったかのように笑い始める (p. 86) 。スマール

が笑うのはこの箇所が初めてである。そもそも，最初の誘惑でも自然の中の場

面でも，スマールとサタンの対話では両者は決して笑うことがなく，ユークと

女性との場面で最後にユークが「笑いながらJ (p. 22) 話す箇所があっただけ

なのである。笑いの対象になっているものを見ると，笑われるのはすべて人間，

もしくは人間の作り出したもの(都市や教会)であることが分かる。神や自然

は笑いの対象となることがないのである。この「笑し、」がエピグラフでの人間

の bêtise に対する皮肉と同質であることは言うまでもない。

スマ←ルは人間の実生活を見ることに疲れ果てるが サタンは逆に今度は実

人生のあらゆる悪徳や情熱の中に聖者を飛び込ませようとする (p. 87) 。ス

マールは羽根のはえた馬に乗り世界を駆け巡っては河のほとりや宮殿で快楽を

むさぼり，さらに至る所で殺裁を重ねる (pp. 89-101) 。ここでもやはりユー

クが「途方もない笑い声j をあげ (p. 92) ，スマールも「自分自身を笑い始め

る J (p. 99) 。一切が終わり，スマールは「腐り果てた長い経惟子が骸骨を被

う」死神となり，自分は不死だと主張するユークとの対話が始まる (p. 102) 。

死神となった，あるいは死神にとりつかれたということは，スマールに死が訪

れたということである。もちろんスマールの死でテクストが終わるわけでなく，

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



144 

彼は子供になって復活するのだが 死から復活に至る場面を見てみよう。まず

「スマールの自の前に彼の過去のすべてが素早く一挙に現われJ ， 5 つの段落で

平穏な生活から最初の誘惑，無限の空間，自然や人間，自ら l味わった快楽や嫌

悪が簡潔に捕かれる (pp. 106-107) 。次の 3 つの段落では断末魔から墓の中に

いたるまでのことが揃カ亙れているが 興味深いのはいずれの段落でもスマール

の死はキリストの死と対比されていることである。まず「この断末魔の苦闘は

長い間つづき，キリストの断末魔よりも長く残酷であったj とされ，次の段落

でも (Ah ! ce fut pire) という比較級があり，最後に「彼の場合には墓の中に

とどまるのは三日ではなかったJ と番かれている (p. 107) 。スマールの復活

についてはテクストではキリストと対-比されていないが キリストが「神の

子」だとすれば，スマールは単なる「人間の子」として魁る。このようにス

マールの死と復活はより人間的なレベルながらも，キリストの死と復活を踏ま

えたものとして描かれているのである。

子供として魁ったスマールは成長し，詩人になることを決意するが，世に受

け入れられず町を出る (pp. 108-116) 。テクスト全体のテーマから見て，この

部分が特異なのは「笑し、」が聞こえてこない点である。今までは人間に関わる

ところでは必ずユークたちの笑いがあり スマールもつられて笑う場而もあっ

たのだが，笑いがないし，ユークも笠場しない。笑いの対-象は常に人間であっ

たのだから，ここでは詩人が人間を越えた存在として扱われていることになる。

スマールの死と復活がキリストのそれを踏まえて描カ亙れた結果，復活して詩人

になると救世主のごとき役割を果たすのである。ただし，詩人も一個の人間に

過ぎないから，世を救えず再び絶望のdii| にあえぐことになる。

やがて天使がスマールの前に現われて聖者は希望を取り戻すが，再びサタン

が登場し，世界の終末となる (pp. 118-119) 。この部分は明らかに，サタンの

闘争宣言であった導入部の結論をなしている。つまり 導入部ではキリスト到

来という過去，サタンが大天使を打.ち負かした現在，聖者を誘惑する未来が示

されていたが，ここではその延長で，聖者の誘惑が終結するわけである。しか

も導入部と同じような}@i序がここでも繰り返される。まず 「何故スマールは

頭を上げるのかJ (p. 118) とあるように，導入部第三段落でキリスト到来の

とき「頭を上げたJ 人間の行為を再現するかたちで天使が到来し，次に勝ち

誇ったサタンの登場となる。そして かつてスマールを誘惑しようとしたよう

に，天使を奪い取ろうとする。しかしすべてが対応するわけではなし、終結部

を導入部の結論と見なすならば，条件法で示されたサタンによる新たな世界の

創造が最後に実現するはずなのだが，そのようには作品は終わらな L 、。 世界の

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



145 

終末の中で勝利を収めるのはサタンではなく，ユークである。フローベール自

身もエルネスト・シュヴァリエ宛の書簡で「勝利は誰のものか? 君が思うよ

うにサタンか? いや，グロテスクなるものユークだ。この女性[天使]は

『真理』だ。そしてすべては怪物的な結合で・終わる J と述べているように円笑
いを響かせながらユークが天使に襲いかかり交わる場面で、終わる。この一見突

飛に思われる結末を二つのエピグラフと結びつけて解釈してみよう。テクスト

冒頭で原初のカオスを表わすオウイデイウスの詩句が引用されていたが，それ

はテーマの提示であったと同時に時間軸の提示でもあったと考えることができ

る。世界創造以前の状態が最初にあり，最後は世界の終末が来るといったよう

に，作品の最初と最後が時間的な対応をもっているのである。美徳賞を榔撤す

る文章をはさんで やはり人間の bêtise を皮肉ったエピグラフが来るわけだ

が，これがユークの最後の笑いにつながるものであることは言うまでもない。

二つのエピグラフのカオスと bêtise 風刺とは本文の中で様々なかたちであら

われた後，最後に「世界が再び自らの灰の中に眠り込んでしまった」とき (p.

119) ，つまり再びカオスとなったときに響き波るユークの笑いの中で統一され

るのである。笑いの権化であるユークだからこそこの統ーがなされるのであっ

て，サタンが勝利を収めたのでは，エピグラフも含めたテクストの意味は完結

しないのである。

以上見てきたように 二つのエピグラフはテーマの面でも時間の枠組.みの面

でも作品のかなめをなしている。即ち カオスは誘惑によって聖者の心の内に

カオスが生じるというかたちであらわれる一方，原初のカオスが終末のカオス

と対応しながら無限空間や自然の中でのサタンとスマールの議論にあらわれ，

またそれが作品全体の時間枠ともなっている。 bêtise 風刺の方は，ユークが人

間の営みを糊笑い，他の登場人物もそれに和して笑うかたちであらわれる。笑

い声がまるで通奏低音のように人間に関わる場面に響き，そして最後にすべて

を統合するかのようにユークの笑いが響き渡って幕が閉じるのである。

テクストではさらにその後に 『スマール』を一年後に読んだジャスマンと

いう作家による批評がある (p. 120) 0 I最上の忠告はもう何も書かないこと

だ」で、終わる酷評だが， もちろんこれはフローベール自身が書いた文である。

この自己批評もテクストの一部とみなせば，日頭文における「イ乍III: のばかばか

しさ J とのつながりで見ることができるだろう。冒頭で示された皮肉の精神，

つまりユークの笑いは作品そのものにまで及んでいる。『スマール』は後の

9) Flaubert , C'orn:s/)() lIdalll・1'， Edition présentée , 鑼ablie et annot(、e par Jean Bruneau, Biblioth隴

que de la Plèiade‘ 1973, tOIlll' 1 . p. 40. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



146 

『聖アントワーヌの誘惑J の先駆けではあるが， r誘惑J に登場する異教の

神々ではなく，ここでは「グロテスクの神」が作品を支配しているのである。

(D. 1982 大阪大学助教授)




