
Title マイノリティが開発と遭遇するということ : 「も
う、開発は腹いっぱい」を考えるための序論として

Author(s) 崔, 博憲

Citation 待兼山論叢. 日本学篇. 2002, 36, p. 1-25

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/56515

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 

マイノリティが開発と遭遇するということ

一一「もう、開発は腹いっぱいJを考えるための序論として一一

-はじめに

屋博憲

植民地化は、軍隊による制圧と警察制度に依拠して行われた後に、

慈善事業をとおして己れの存在を正当化し、

その永続性を合法化しようとする1)

これまで開発なるものは、社会の問題を解決、改善するものとして考え

られてきたが、同時に開発が語られる場には、開発する側が開発される側

の遅れを測定しようとする思考、意思、ヴィジョンが内在する。この思考、

意思、ヴイジョンは進歩という概念によって後ろ盾を得ている。 R・ウィ

リアムズは進歩という言葉を「説得させる用語J2)であるとしているが、

この進歩思想の変奏体として、開発も「説得させる用語jのひとつである

といえる。

実際、開発の実践対象は、ほほ無前提に解決されなければならない事態

として設定されているため、ほとんどの場合どのようにして技術的かつ合

理的に実践するかという方法論的視点からそれは議論される。こうした視

点からは、例えば開発Aに対して批判がなされた場合には、開発Bが代替

案として提示されるという具合に展開し、開発そのものは関われない。

しかし、開発においてなされるのは、技術性、合理性の追求だけではな



2 

い。開発とは、 ArturoEscobarが述べるように、史的に特異な経験であ

り、知、権力、主体の形成と深く結びついたものである 3)。

近代における国民としての「われわれJの形成は、その「他者」像を国

境の外のみならず、国境の内においても必然としてきた。そこでは「他

者」は有徴、「われわれJは無徴となり、両者に対して異なる法、記述、

視線が用いられる。そして、徴を与えられた人々が分類されるカテゴリー

には、マイノリティという指定席があてがわれる。国民国家化は、つねに、

それ自身が継続するために未完でなければならず、マイノリティは国民国

家化が未完であることを示す証とされる。特に開発という文脈においては、

マイノリティは、時に十全な国民となるため、時に個性を発揮するために、

その有徴性を関われ「より開発されなければならない存在Jとされる。

こうした点から、開発が誼われる場は、発展や豊かさへの階段としてで

はなく、他者やマイノリティを名づけ、理解するプロセスとしても考えら

れなければならない。同時に問題化されるべきは、そこで名づけと理解の

対象とされた人ぴとが、かかる開発に対して、どのような応答をしている

のかということである。 E・サイードは、「オリエントをめぐる著作家た

ちのことごとくが、オリエントを、西洋人によって注目され、再建され、

さらには救済される必要のある地方とみなしていたJ4)と述べている。

だが、オリエンタリズム的契機が、東洋一西洋という枠組みにのみ生起す

るのではないと同様に、開発における名づけと理解も東洋一西洋、南一北

という枠組みだけではなく、「支配の様式Jとして、それぞれの社会その

ものに内面化されており、その内面化か議論されなければならない。

こうした問題関心から、以下の小稿では、開発という代物を技術的、合

理的地点からではなく、名づけと理解の企図としてとらえ、その企図が展

開する最中で、マイノリティと名指される人びとが、どのような存在とし

てありうるのかという議論を行うための予備的作業を行う。具体的には、



マイノリティが開発と遭遇するということ 3 

タイにおけるマイノリティである山岳民族の人びとと開発の関係に言及す

ることになる。以前、タイの山の友人が発した一言が、マイノリティと開

発の交差を考えるそもそものきっかけになっている。その一言とは、「も

う、開発は腹いっぱい」というものであった。それは、ある NGOが友人

の暮らす山の村で、開発プロジェクトを実施するための簡単な調査を終え

て帰っていった直後のことであった。だが一方で、その友人はしばしば、

山の人びとの抱える問題の解決や是正するために開発の必要を語っていた。

マイノリティである彼/女らの開発へのこうした態度とは、いかなるこ

となのであろうか。

. r内なる他者Jとしての山岳民族

テッサ・モーリスニ鈴木は、オホーツク海域の先住民族社会とその歴史

を論じるなかで、民族誌について述べている。

民族誌学のまなざしはけっして無垢ではない。「新奇」な人ぴとに出会う探

検家や人類学者は、見慣れない光景や感覚、汚れない現実の記録に、全身

全霊で曝されていると感じるかもしれない。しかし実際には、その視界の

拡がりや焦点はつねに、以前に(特定の同じ国ではないとしても)すくな

くとも似てはいる地域に足を踏み入れた者たちが遺した記憶によって枠づ

けられている。先行者の発見をあらためて論証したり、それに反駁したり

しようとすると、それだけで、いわゆる「外なるものJ仕leforeignや「野

蛮J白.esavageの性質を理解するためのイメージ、カテゴリ一、聞いの貯

蔵庫を築きあげるのに、ある役割を果たしてしまう。そして同時に、こう

した貯蔵庫をたずさえて、自己、国民、公民を想像するための境界線を地

図化するのに一役買ってしまう。

こうして生み出されたイメージや設定される境界線は、官僚層による同



4 

化や排除、開発や差別といった一連の政策形成の基盤となるので、きわめ

て現実的な効果をもっ。さらに踏み込んでいうと、このイメージや境界線

が創出する枠組みは、先住民族の過去にかかわるわたしたちの見方を現在

にいたるまでなお形づくり拘束しつづけている 5)。

この認識は、タイという国民国家が地理的、空間的、時制的に地図化され

てきたという議論を展開する Thongchaiが、 19世紀後半から20世紀初頭

の民族誌的知を問題化する主張と重なるだろう。

民族誌とは、あるアイデンティティの徴に照らし合わせて、人ぴとを同定

し、差異化を探求するための調査であり、知識である。民族誌研究の歴史

が示すのは、それが、生物学、言語学、文化人類学などの多種多様な知識

や科学によって、決定されていたということである 6)。

Thongchaiは、こうした民族誌的知の生産が植民地主義の一部であった

とした上で、西洋植民地主義と「平行してJ、タイの支配者たち自身が、

領域内に暮らす人びと(臣民-Subject)との権力関係の再構築を行ってい

ることに注目している 7) 0 Thongchaiはそれを「内なる他者への企図

(project on Other Within) Jと呼ぶ。内なる他者は「野性的他者 (Wild

Others)ー-Khon Paa(タイ語で「森の人J)Jーーと、従順な他者(Docile

Others) - Khon Bannok (タイ語で「郊外の人J)Jに分割され、バン

コクという住置から測られた差異を与えられ、前者への差異は決定的なも

のとして、後者への差異は微妙なものとして描かれる。 Thongchaiは、

従順な他者であった郊外の人は、「タイ人Jの一部を構成するものとなっ

たが、現在のタイという地理的 民族的 身体 (Thai Geo-ethno-

body)において周辺化されているのは、 f野性的他者Jの系譜に住置づけ

られる山岳民族であると指摘している。



マイノリティが開発と遭遇するということ 5 

「内なる他者への企図Jによって、決定的差異を見出されつづけている

山岳民族とは、主に北部タイの山岳地帯に暮らす人びとであり、タイ系民

族が9割以上を占めるタイという国家のなかで、彼/女らは圧倒的な少数

者として佐置づけられている。彼/女らのなかにはタイ系の人びとよりも

以前からこの地に暮らしている人びともいるが、多くは19世紀後半以降、一

中国やビルマ、ラオスなどから徐々に南下をしてきた人ぴとである。

彼/女らは総称として、「チャオ・カオ (ChaoKhao) Jと呼ばれてい

る。「山の民Jを意味する「チャオ・カオ」という呼称は、通常の生活世

界のなかでも用いられるが、その意味内容と使用法は、イギリスによるビ

ルマ植民地期の山地に暮らす人びとへの呼称から援用され、タイでは1959

年の中央山地民委員会設立以降、明確に統治/支配という意味を充填され

た用語でもある 8)。

直接統治の初期に、お雇外国人である人類学者の Manndorffは、政府

による山岳民族への関心の高まりを、Iもはや、政府にとってこれらの山

地民を、そのままにしておくことは不可能となった。伝統的に自給的生活

であった国家の遠隔地部分に行政化と近代化が拡張するのは避けられない

論理であるJ9) とし、タイ社会が山岳民族社会と直接的な関与を持つこ

との必然性を述べている。以後、こうした直接的な関与は、開発という文

脈で理解されていく。そこではThongchaiが民族誌と呼んだもの、すな

わち人類学、社会学、地域研究、農学、生物学、心理学、栄養学、軍事、

ジャーナリストといった、あらゆる方面からの調査、研究によって、「チ

ャオ・カオJにかかわる知が生産される。ただし、それまでのかかわりと

決定的に異なるのは、「内なる他者Jとしての山岳民族の存在に「問題J

を見出し、それを「われわれの問題jとして設定することで、開発という

直接的な関与を正当化する点である。具体的には、山岳民族の生活に直接

的に介入する、開発する側が根拠とした「われわれの問題Jは基本的に、



6 

「共産主義=国家保安への脅威」、「麻薬j、「森林破壊」の3点であった。

「われわれの問題Jを是正・解決するために、タイは世界中から援助を

かき集め、 1953年の国境警備警察 (BPP)の設立以降、様々な山岳民族

への開発が実施されることになる。山岳民族へのサーベイ、山岳民族定住

化政策、麻薬吸引禁止法、移動開発ユニットの組織化、山岳民族福祉局の

設立、山岳民族定住化促進活動、移動開発チームの組織化、山岳民族リサ

ーチ・センター設置、仏教改宗プロジェクト、王室プロジェクト、欧米や

日本からの ODA事業や NGOによる様々な開発プロジェクトなどである。

「世界中の農村共同体が妬むほどの金銭や開発実践J10)が、山岳民族の暮

らす北部タイに投入されたのである。

継続する開発において、「われわれの問題Jの元凶である山岳民族は、

国民としての「タイ人Jという基準から、「欠知jや「遅れJが看取され、

同時に敵であるのか味方であるのかという基準で眼差しが向け続けられて

いる11)。タイにおける開発政策は冷戦期に、共産主義の脅威を利用して

いたともとらえられるが12)、とりわけ山岳民族を対象にした開発は冷戦

後も、力強く展開している。

山岳民族の開発事業に自ら開発者として関わってきたKenKampeは、

開発を文化という言葉で表現し、その文化を論じるなかで、山岳民族自身

が徹底的に、開発への参加を拒否されてきたという事態を批判し、それが

以下のような信条 (Beliefs)によって支えられているとしている。

ただひとつ真の開発とは経済開発である

被開発者の無知は当然である

開発のために、被開発者の理解は必要ではない

被開発者の依存は維持されなければならない

開発とは味方を得るため、開発者の利益のための道具である



マイノリティが開発と遭遇するということ 7 

一一レトリックは活動より重要であり、量は質よりも重要である13)

そして、 Kampeは、事態の深刻さを次のような言葉で表現する。

そう、われわれは彼/女らを必要としている…われわれのフィールドのた

めの労働者 Oabor)として、…観光客のためのマグネットととして、... 

外国からの援助の根拠として…、そして国家のセキュリティー/麻薬/環

境の問題のスケープゴートとして。そヮ、彼/女らは利用できる資源であ

り、われわれはおいしい (mineral)権利を持ち続けている。われわれはこ

れらの権利を確保し続けなければならない。そして、結果として、開発が

わずかかであれ価値の荒廃を変えるのであれば、それでよい…14)

このタイ山岳民族の開発にかかわる物言いは、全く的を射ている。山岳民

族を開発するための根拠に対して、そうした前提そのものを問う有効な研

究や対抗言説が幾多も生産されてきたにも関わらず、彼/女らを開発され

る対象や資源として、そして「内なる他者Jとして位置づけ、支配し搾取

する構造がいかに強固であるかを、この言明は物語っている。山岳民族の

ような第四世界15) とも呼ばれる人ぴとと、開発を考えるひとつの出発点

はここにあるだろう。

だが、<開発>とマイノリティを考える出発点は、そこだけだろうか。

脱開発論が叫ばれながらも、依然として開発が展開している今、 Kampe

のような主張を聴きつつ、開発という代物が、どのような場であるのかも

同時に議論されるべきなのではないだろうか。換言すれば、「内なる他者

への企図」としての開発が、いかにして社会に内面化され、そしてその企

図への山岳民族の人びとの応答とはいかなるものであるのかということの

問題化である。



8 

-開発とアカ一一NGOs、Missionary、Tradition

開発は政府や国家のみによって受容され、実施されているわけではない。

開発という代物は、政府や国家のみならず、さまざまな人や組織が連関す

る場でもある。例えば、人類学者、宣教師、そして1980年代以降急速に、

その立場の重要性が認知されてきたNGOなどである。ここで取り上げる

のは、国家とは異なる立場から開発を担う人や組織と山岳民族の関係の風

景である。具体的には、山岳民族のなかでも主にアカの人ぴとと開発のか

かわりについて言及する。

アカの人びとは主にタイ、中国南部、ビルマ、ラオス、ベトナムの山岳

地帯に暮らしている。タイには19世紀から20世紀の変わり目に中園、ビル

マ、ラオスからの移住が始まったとされているが16)、1960年代以降の東

南アジア諸国の激しい変化が彼/女らの移住に拍車をかけ、その流れは国

境が明確になってからも止まっていない17)。現在では、タイには少なく

とも 5万を超えるアカが居住するといわれている18)。これまで、彼/女

らはそれぞれ村ごとに、他の山岳民族とともにモザイク状に散らばり、山

岳地帯で主に陸稲やトウモロコシ、ケシをつくり、家畜を飼育するという

生活を実践してきた。

開発政策や、山岳地帯の人口増、森林の減少などにより、彼/女らの生

活世界は大きく変化している。例えば、開発の名の下に行われる、彼/女

らの生活における米の生産の重要性を無視した換金作物の奨励、焼畑の全

面的禁止、タイ人化を厳しくせまる学校教育などは、彼/女らに対して従

来の生活世界の継続を困難にさせ、安価に労働や肉体を市場に提供するよ

うに強いている。また、アカは山岳民族のなかでも多くが、土地の所有権

や市民権の欠加といった問題に直面し19)、「最も低開発J20) とされる一方

で、しばしば観光パンフレットやポスターの表紙を飾り、タイの重要な観



マイノリティが開発と遭遇するということ

光資源としての役割を担わされている。

9 

これまでも他の山岳民族同様、アカも支配者であったイギリス、日本、

ビルマ、また数世紀にわたって、地域のマジョリティである中国人、シャ

ン人や北タイ人との不平等な関係を通して、幾多の変化を経験してきてい

るが、近代国民国家の出現やそれとともに遭遇する開発は、彼/女らの

「生きられた」平地一山地関係に根本的な変化を要請している21)。

こうした情況において、タイのアカが、キリスト教に改宗した25周年記

念(1987年)を祝う催しに参加したKammererは、興味深い場面に言及

している。記念祭では、国内外からのキリスト教関係者や、宣教師、キリ

スト教に改宗した他の山岳民族、伝統的アカの人びとなどが招かれた。そ

こで行われた改宗を象徴的に表現するす劇は、キリスト教に改宗したアカ

が、彼/女らが伝統的に「背負ってきたJ慣習 (custom)やアカとして

の生き方 (Akha-way)であるザンを、「重くj、「古い」ものとして描き、

そのザンを投げ捨て、笑いものにするというものであった。キリスト教の

なかには、伝統的アカを、野蛮な異教徒 (heathens)とラベル付け、彼

/女らの魂をデーモンやデビルとしてみなし、す劇では彼/女らを悪霊

(evil spirits)からの解放が意味づけられたのである o Kammererはこの

記念祭に招かれていた伝統的アカの若者が、寸劇と観衆の反応を目の当た

りにした際に、彼が見せた「凍った表情」が、異なるアカ同士の関係の難

しさを示していると述べている22)。ここで表現されているアカ同士の不

和 (friction)は、彼/女たちと開発の現状のひとつを端的に表している。

山岳民族のなかでもアカを対象に活動する援助団体や NGOは比較的多

い。活動対象をアカに絞った NGOのなかでも、比較的規模が大きく、長

期にわたる活動によってアカの社会に影響力を有する開発NGOがふたつ

ある。ひとつは、 1981年に設立されたDAPA(Development Agricul-

ture and Education Project for Akha)である。 DAPAは基本的に、キ



10 

リスト教系の団体から活動資金を支援されて、主たる活動対象村はキリス

ト教に改宗したアカの村である。この NGOの設立には、アメリカ・パプ

テイスト教会から宣教師として派遣され、 1947年以降、ビルマやタイのア

カやラフへの布教活動を行い、同時に、彼/女らを人類学的に研究し、ま

た多くの彼/女らへの開発計画にも積極的に関わった PaulLewisが大き

く貢献した。もうひとつは、当初はローマン・カトリックの神父として派

遣され、後に伝統的アカに改宗した、オランダの人類学者Leo Alting 

von Geusauによって、 1981年に設立されたAFECT(Akha Association 

for Education and Culture in Thailand)である。ふたつの NGOは、

欧米人やタイ人のスタッフ、ボランティアもいるが、基本的にはアカによ

って運営されている23)。

このアカを対象にしたふたつの NGOを設立したそれぞれの欧米人は、

非常に対照的である。一方は、キリスト教宣教師として、自ら「自分はま

っとうな宣教師からはほど遠いJが、「アカという人びとに恋した者J24)

と自称する PaulLewis 25)。もう一方は、アカの人びとのザンという精巧

な慣習・生き方に魅せられ26)、キリスト教の布教活動を批判する元宣教

師である LeoAlting von Geusau。だが、両者にはいくつか、重要な共

通項がある。方向性が異なるとはいえ、ともに、アカに対して開発を積極

的に推進してきたという点。また、両者はともに、人類学者として、タイ

のアカ像なるものを形成することに多大な貢献してきたという点である。

そして、それぞれが設立した NGOは、二人の開発観、もしくはアカへ

の視点を基本的に受け継ぐことになる。 PaulLewisの設立したDAPA

は、農業や教育面での援助などを通して、近代化アプローチと呼べる開発

手法を行っていく 27)。一方、従属論なども視野にいれつつ、従来の開発

の近代化アプローチは文化への配慮に欠けていると批判し、伝統的アカの

ザンなるものは、社会的変化に脆弱なものではなく、むしろ、変化におい



マイノリティが開発と遭遇するということ 11 

てこそ有効であり、かっそれに対応するものであるという視点から、伝統

的アカの歴史的に構築されてきた「文化的経験jに基づいた開発の必要を

謡う LeoAlting von Geusau。彼から影響を受けたAFECTは、伝統を

開発することで、現代のアカが直面する困難を克服しようとする28)。

ここで、どちらの開発観やアプローチが優れているかということは問題

ではない。ここで重要なのでは、こうしたふたつの開発アプローチは、タ

イのアカの人びとと開発の関係のなかに、伝統を捨てキリスト教徒となっ

たアカと伝統を守るアカという境界を設定することに貢献したということ

である。そして、設立者と同じように、それぞれ開発ビジョンが異なる二

つの NGOのアカへの取り組みにおいては、どこまでも開発が前提とされ

ているといえる。

どちらの NGOの運営者や、その支持者にとって、重要なのは開発その

ものではなく、どのような切り口から開発が展開する時空間のなかに、自

らを住置づけるかであり、 Kammererが言及した記念祭での出来事は、

そのような場におけるせめぎ合いのひとつである。だが、こうした事態が

指し示しているのは、アカや「チャオ・カオJと名づけられ、その名に意

味を与えられた者たちにとっては、どのような場に自らを住置づけようと

も、開発の外部はないということである。

-開発と交渉する

また、近年ではこうした伝統派とキリスト教派という区分を元に展開さ

れるアカと開発の関係において、特に反キリスト教の声が大きくなってい

る。筆者が、伝統的アカの村に行った際に見かけた黒いTシャツには、

以下のような言葉が大きくプリントされていた。

STOP THE COLONIZA TION AKHA VILLAGES 



12 

STUPID! ]UST SA Y“NO" TO MISSIONARIES 

このTシャツは、 rSAVE THE AKHAJを掲げ、激しく活動するアメ

リカ人によって作成されたものである。だが、 Tシャツを着ていた村人

自身は、それに記されている意味やメッセージは理解されていない。こう

した植民地主義批判は、いったいいかなる事態を指し示しているのだろう

か。

キリスト教の布教における歴史的、社会的行為を糾弾する活動は、近年

ではインターネットなどを駆使して大きな影響力を有している29)。その

ような反キリスト教という視点から活動する彼/女らは、キリスト教へ改

宗したアカへの対応は厳しい。そこでは、 f伝統やザンを捨ててしまった

アカは、もうすでにアカではない」、「伝統をまもるアカこそ本当のアカ

だJという声が聞こえてくる。かつて、ザンを捨てたアカは、「こうもりJ

とみなされていたという 30)。乱暴にいってしまえば、現在の開発や救済

という文脈においてアカは、「伝統的アカ一一遅れたアカjと「キリスト

教に改宗したアカ一一こうもりとなったアカjという二分法が成り立って

しまっている。ここからでは、開発や救済という舞台でアカの人びとが演

じることの意味は見出せず、植民地主義批判さえもがアカに対する二分法

を再生産することに貢献してしまう。

では、このようにタイという国家のみならず、 NGOや宣教師、人類学

者、または救済を謡う者によって、開発との関係が設定されているなかで、

山に暮らすアカの人びとはどのようにして、かかる事態の展開をとらえて

いるのだろうか。

タイで最もアカが多く暮らすチェンライ県の県都から車で25分ほど走り、

さほど高くない山の中腹にA集落はある。人口は200人足らずの小さな集

落である。この村人は、以前は高地に暮らしていたが、行政からより低地



マイノリティが開発と遭遇するということ 13 

への移住が強制され、 1993年から、この地に暮らしている。近隣の北タイ

人や他の山岳民族の集落とともにひとつの行政村を形成している。この

A集落の村人は行政職としての村長や村営委員、地区開発委員などに任

命されている者はいない。国籍を有しているのは15人のみであり、この地

区へ新しく移住してきたことや、岡地区内の先住のアカの集落がキリスト

教に改宗していることなどから、地区内での立場は弱く A集落としての

対外的要求を反映させることは難しいのである31)。また、移住の際なさ

れた近隣の土地を田畑として利用することを認めるという約束は履行され

ず、村人の多くは先住者から賃借りや小作受けした、やせているわずかな

畑を耕している。農地として十分に利用できる畑がなく、米をはじめとし

て、自給用・換金用の作物が不足し、それを補うために村人の多くは建設

現場などでの日雇いの仕事を行う。タイ語や北タイ語を理解する20代、 30

代はチェンマイ、バンコクといった大都市へ出て行く者もあり、なかには

多額の借金をして圏外へ出稼ぎに行く者もいる32)。こうしたなか、 A集

落の村人は、「政府や役所の開発はわれわれに恩恵を与えてくれないjと

し、政府/行政とは異なる開発へのチャンネルの重要性を述べる。

A集落はキリスト教への改宗をしておらず、いわゆる伝統的慣習を維

持しており、前述の NGO、AFECTの活動対象村である。具体的には

AFECTは、この村で行われる伝統的慣習行事への支援を行い、欧米から

のスタデイ・ツアー、もしくはボランティア・ツアーの一部をこの村に定

期的に招くなどして、アカの伝統的慣習の維持・促進に努めている。村の

広場には、 AFECTによって作成された「アカの人民は従来の文化を追求

する:宗教の布教を禁ずJとタイ語で書かれた赤い看板が掲げられている。

その看板のすぐ横にはDAPAによってつくられた白い看板がある。そこ

にはタイ語で、この地に移住する際に、田畑の利用を認めるという契約が

あったことが書かれており、暗に行政側が村人との契約を反古にしたこと



14 

が訴えられている。またDAPAはこれまで、この村の水不足解消のため

の施設の提供を行っている。 DAPAは近年、従来の農業・教育支援とい

う活動以外に、いわゆるエコ・ツーリズムを掲げるツアーを主催するよう

になり、 A集落は、そのツアーの受け入れ村となっている。ツアーは主

に欧米からの観光客をアカの村に案内し、アカの生活と自然環境の調和を

理解してもらうという趣旨なのだが、その際、ツアー村として選定される

のはDAPAが、活動の中心にしてきたキリスト教へ改宗した村ではなく、

観光客が期待するアカらしいアカである A集落のような伝統的村が多

し、33)。

また、 A集落は1998年以降、 MirrorArt Groupという「社会変化、人

権と普遍的平等の促進J34)を目的とするバンコクから活動拠点を移して

きた NGOの活動対象地域に合まれることになり、村人は、国籍取得や麻

薬更生などのための支援を受けるようになる。

このように、 AFECTやDAPAという異なる開発観をもっふたつの

NGOだけではなく、それ以外の NGOとも関係をもっA集落は「政府や

行政の開発はわれわれに恩恵を与えてくれないJという情況において、そ

の場その場に応じて、自らに関心をもっ NGOと交渉し支援を引き出して

いる。村のリーダーである C氏は、それぞれの NGOの特徴を十分に理

解して「村にとって、伝統や文化維持のために AFECTは重要だ。

DAPAもキリスト教をひけらかさなければ、彼らの連れてくる観光客は

村にとって経済的に助かる。また、国籍や権利に関する問題は、 Mirror

Art Groupが力になってくれるJとした上で、「遅れていると思われよう

が、珍しいと思われようが、開発でも観光でも何でも、利用されながら、

こっちも使わなくちゃならない」と語る35)。

アカの<開発>を設定する伝統一近代という二分法から、このような語

りの意味を理解することは難しい。キリスト教に改宗したことによって、



マイノリティが開発と遭遇するということ 15 

伝統的アカの「背負ってJきたさまざまなアカとしての生き方・あり方を

見下すという構図と、キリスト教へと改宗したアカを「本物のアカJでは

ないとする構図は、近代という時空間のなかではコインの裏表である。ア

カという名そのものの内包する多様性や、そこに充填される意味や実践が、

他者によって形づくられているのである。このコインは、クリフォードが

述べた「ローカルな過去かグローパルな未来J36}という図式を、人類学

者や開発者、キリスト教、反キリスト教を触媒にして、アカの人びと自身

にも内面化させている。そのようなコインの原材料こそを植民地主義と呼

ぶべきだろう37}。

だが、そのコインを舞台に、アカや山岳民族のような人ぴとは生を更新

しているのである。古谷嘉章がえfルシア=カンクリーニを引用しながら、

ブラジルのインディオが生き残りのために実践する、ヴィデオカメラを用

いて、「伝統的に好戦的なインディオJを演出するカヤポーの実践を、「近

代への別の入り方」としているが38}、こうしたアカの人びとが実践する

開発における位置どりも、そのようなものとして考えられなければならな

し、。

-開発のなかで

タイの山々に生きる人びとも、「近代への別の入り方Jを実践している

といえる。そして、どのような入口であろうと近代への入口は、彼/女た

ちのような人びとを、避けがたく開発とのかかわりにおいて設定する。言

い換えると、開発というフィルターを通さず、彼/女らと出会うことは、

かぎりなく難しい。彼〆女らは、つねにすでに開発によって解決されるべ

き問題ととも/として設定され、表象されているのである。

近代という時空間のなかで、マイノリティとして生きる彼/女らと開発

を必然的に、かかわらせてしまうような事態は、かつて土屋健治がインド



16 

ネシアのカルティニが描く風景について述べたことに通底するのではない

のだろうか。

オランダ語という新しい言語世界を獲得することと、「自然」の美しさを発

見することが同一であるという構造が成立しているだろう39)

土屋は、カルティニがオランダ語を獲得することによって描くインドネシ

アにナショナリズムの創生期を見出し、それを著するにあたって「ある一

つの観念や情念がどのようにして社会の成員に共有されていくのかを明ら

かにするJ40) ものであると述べている。土屋にとって「ある一つの観念

や情念jとはナショナリズムである。この「ある一つの観念や情念jを、

ここでは、開発として考えることはできないだろうか41)。開発という世

界においては、避けがたく山岳民族やアカを問題とともに/として発見し、

また、そのようなものとして意味づけるという構造として。

山岳民族をさまざまな問題群の元凶や原因とする構図に対して、これま

でに多くの研究者や山岳民族自身によって、根底的な疑義が提示されてい

る42)。こうした議論の展開は、森林破壊の元凶、国家の安全を脅かす者、

麻薬の運び屋などの諸問題は、単に山岳民族をスケープゴートにするとい

う論理の破綻を示している。だが、にもかかわらず、彼/女らは依然とし

て「内なる他者Jとされ続けている。こうした山岳民族を、暴力的に名づ

ける背景には、 Thongchaiがいうよフに、国民国家というものが「内な

る他者Jを必要不可欠にしており 43)、それは国家のみならず国家を中心

とした錯綜した関係のなかで、多種多様な知識や科学、運動などによって

構築されているのである。

また、開発という制度が、常に開発者を開発者として、被開発者を被開

発者として再生産させているとする Kampeの主張は、美辞麗句にまみれ

た開発を再検討するためのひとつの出発点である。その出発点を看過する



マイノリティが開発と遭遇するということ 17 

ことはできない。しかし、それとは異なる開発とマイノリティの関係を問

う出発点もありうるはずである。

富山一郎は沖縄における「基地と開発をめぐる交渉のプロセスを、いわ

ゆる「アメとムチ」というように整理してしまわないでおこう J44) とし、

その交渉(=商談)について、次のように述べている。

商談の外部、いいかえれば、救済、復興、振興、開発という救済の法の外

部にすぐさま身をおき、基地への抵抗の根拠を主張するのではなしこう

した商談へ参加するということ、あるいは参加せざるを得ないということ

から話をはじめていきたい。「沖縄問題jと呼ばれる領域におけるさまざま

な発話や名称を考察するには、こうした発話や名称が、まずもって救済の

法の中の発話であり名称であるといフことを、批判的に問題化する必要が

あるのである45)

また、山岳民族の存在が取り扱われる場は、富山が基地との交渉を強いら

れる沖縄を、「植民地でも国内でもなければ、そのどちらでもあるの

だJ46)と表現するような場なのである。

開発という商談のなかにいる(もしくは、そのなかにしかいない)アカ

や山岳民族の人びとには、商談のルールは「むこうjからしかやってこな

い。そのルールや旋は厳格だ。第一級のタイ国民とならなければならない、

進歩のために「古くJ、「重い」伝統は投げ捨てなければならない、困難を

克服するために伝統は守られなければならない、また観光のために、文化

は守られなければならない、開発のためにアカの統ーは強化されなければ

ならない(統ーしたことがないにもかかわらず!)。

開発の交渉(=商談)に参加せざるを得ないという場は、こうしたルー

ルによってがんじがらめである。しかし、そこは山岳民族のような人びと

にとっての主戦場なのである。この主戦場を思考する時、 Leo Alting 



18 

von Geausauの次の言葉は重要だ。

どれほどアカが力強いかを思い出すことが重要だ。依然として、腐っても

いない文化の喪失をセンチメンタルに語る必要はない47)。

だが、しかし、この言葉は、アカや山岳民族の伝統派/近代派、キリスト

教派/反キリスト教派という二分法を強化するためにではなしそうした

二分法によってアカや山岳民族という存在を規定しようとする暴力に抗す

る彼/女らの闘争として表現されるにふさわしい。

-むすびにかえて

開発が誼われる場は、他者を名づけ、理解するプロセスとして考えられ

なければならない。その名づけと理解は、 Thongchaiが民族昔、と呼ぶも

のによってつくられ続ける。そしてそれと同時に、その場は、抵抗と闘争

の場でもある。「もう、開発は腹いっぱい」という言葉は、そのような場

において発せ語られているのである。語られながらも、開発は食いつづけ

なくてはならないものとして表現されているのだ。そして、アカや山岳民

族のような人びとにとって自らの言葉にそのまま翻訳することのできない

開発という代物との遭遇は、都合のよいマイノリティとして再生産されな

がらも、自らがアカや山岳民族であろうとするひとつの契機となる可能性

を秘めている。

ただし、かかる事態をいかに記述するのかという問題は残されている。

開発とマイノリティの交差を論じるなかで同時に考えなければならないも

のとして、山岳民族のような人ぴとの現在を、地域的、民族的に区切り、

それを事倒的に抽出して記述することの問題性を同時に考えないわけには

いかない。 DanielMatoは事例研究アプローチなるものは結果として、

地域のエージェントではなく権力支配を実践するグローパル・エージェン



マイノリティが開発と遭遇するということ 19 

トをむしろ肥やすとして批判をしている48)。このような方向に力を与え

ずに、どのようにして開発とマイノリティの交差を記述するのかという聞

いへの応答は迫られている。そして、それは、開発のために、マイノリテ

ィのためにという地点から記述されるものではないかもしれない49)。

註

1) ファノン・フランツ『革命の社会学』海老坂武訳 みすず書房 1969年

93頁。

2) レイモンド・ウィリアムズ『キーワード辞典j岡崎康一訳品文社

1980年 296頁。

3) Escobar， Arturo， Encounteri噌 Develo仰 ent:The Maki増 andUn-

maki噌 01the Third World， Princeton， New Jersey: Princeton Uni-

versity Press， 1995， p10. 

4) エドワード .W・サイード『オリエンタリズム』今沢紀子訳平凡社

1986年 212頁。

5) テッサ・モーリス=鈴木『辺境から眺めるーアイヌが経験する近代』大

川正彦訳みすず書房 2000年 92-93頁。

6) Thongchai Winichakul，“The Other Within: Travel and Ethno-

Spatial Differentiation of Siamese Subjects 1885-1910" in Andrew 

Tourton (ed.) ， Civi助 andSavageη: Social Ident:的 inTai State， 

Richmond， Surry: Curzon， 2000， p. 43. 

7) ThongchaiはMaryLouise Pratt (/m，ρerialの四:travel writing and 

transculturation， London: Routledge， 1992) が展開する

lautoethnographyJという概念によって、植民地化された人ぴとが、彼/

女たち自身 (themselves)によって植民者のイディオムを引き受けてし

まうJ(pp. 7-9.)という議論に対して、自らの論点はその autoethnograp-

gyのauto及ぴthemselvesという語によって隠蔽されかねない、被植民

者の内部の権力関係に自らの論点を置いていることを強調している。

Ibid.， p. 59. 

8) 山岳民族と呼称に関しては、次を参照。 Mckinnon，J ohn，“Structural 

Assimilation and Consensus: Clearing Ground on Which to Rearrange 

our Thoughts" in Bernard Vienne and John Mckinnon (eds.) ， Hill 

Tribe Today， Bangkok: White Lotus Press，1989， pp.307-308.また、行



20 

政(統治)上、「チャオ・カオ (HillTribe) Jはアカ、モン、カレン、ヤ

オ、ラフ、リス、カム一、ルア、ティンの9つの民族に限定されており、

高地に暮らす北タイ人、中国人、ピルマなどからの難民と認定された人ぴ

とは含まれない。

9) Manndorff， Hans，“The Hill Tribe Program of the Public Welfare 

Department， Ministry of Interior， Thailand: Research and Socio-Eco-

nomic Development" in Peter Kunstadter (ed.) ， South伺 stAsian 

Tribes， Mi:仰 rities，and Nations， Princeton NewJersey: Princeton Uni-

versity Press， 1967， p. 530.なお、この人物が推薦し設立に至った山地民

リサーチ・センターと反共政策の関係については、次を参照。 Wakin，

Eric， Anthrotology Goes to陥 r:Pro_的 ionalEthics & Counteri附 ur-

gency in Thailand， Wisconsin: Center for Southeast Asian Studies 

University of Wisconsin， 1992. 

10) Cooper， R. G，“The Tribal Minorities of N orthem Thailand: Prob-

lem and Prospects" in Southeast Asian Affairs 6， 1979， p. 323. 

11) 例えば、 1998-9年にチェンマイのチョム・トン地区で起きた山岳民族と

平地の北タイ人の衝突では、山岳民族を非難する根拠のひとつが、山岳民

族が「タイ人ではない (Non-Thai}Jというものであったことを想起す

る必要があるだろう。この点については、関連するものとして、次を参照。

Larry Lohmann“Forest Cleansing: Racial Oppression in Scientific 

Nature Conservation" in Corner House Briefi:ηg， no.13， 1999. 

12) 河森利之「サリット政権下の開発体制J岩崎育夫(編)r開発と政治ー
ASEAN諸国の開発体制』 アジア経済研究所 1994年。

13) Kampe， Ken，“Development， Bureaucracy and Life on the Mar-

gins"， in Paαific V白砂oint，V 01. 33: 2， 1992， p. 160. 

14) lbid.， p. 164. 

15) Anthony Walkerは、部族や先住民、エスニック・マイノリティとい

う用語を避け、タイの山岳民族のように、いわゆる原住民ではない人ぴと

も含み、かつ社会的にも文化的にも周辺に生きるマイノリティを呼ぶもの

として、この用語を用いている。 Walker，Anthony R，“From the Moun-

tains and仕leInteriors: A Quarter of a Century of Research among 

Fourth W orld Peoples in Southeast Asia" in Journal 01 Southeast 

Asian Studies， Vol. 26: 2， 1995， p. 326. 

16) Alting von Geusau， Leo，“Dialectic of Akhazang: The Interioriza-

tions of a Perennial Minority Group" in John Mckinnon and Wanat 



マイノリティが開発と遭遇するということ 21 

Bhruksasri (eds.)， Highlander 01 Thailand， Kuala Lumpur: Oxford 
University Press， 1993， p. 246. 

17) この流入の大きな要因として、ビルマの軍事政権によるマイノリティ

への圧政がある。この点については例えば、次の参照。 The Shan 

Human Rights Foundation， DISPOSSESSED A r，ψort on lorced re-
location and extrajudicial killi噌 sin Shan State， Burma， 1998. 

18) 1996年時点でのタイ圏内のアカは48，468人とする調査結果がある。

Kumbunratana， Pracguap (ed) ， Social Trend 01 Highland Commu-
nities in the Next Decade， Chiangmai: Chiangmai University， 1996. 

19) Renard， Ronald D， Evaluation 01 Development Agri・ωltureand 
Education Project lor Akha， ChiangMai: Payap University， 1995， p.6. 

20) McCaskill， Don and Kampe， Ken (eds.)， Develo.かnentor Domesti-
cation?: Indigenous People of Southeast Asia， Bangkok: Silkworm 

Books， 1997. 

21) Kammerer， Cornelia Ann，“Territorial Imperatives: Akha Ethnic 

Identity and Thailand's National Integration"， in Bernard Vienne and 

John Mckinnon (eds.)， Hill Tribe Today， Bangkok: White Lotus 

Press， 1989. 

22) Kammerer， Cornelia Ann，“Discarding the Basket: The Reinter-

pretation of Tradition by Akha Christians of Northern Thailand" in 

Journal 01 Southeast Asian Studies 27，2， 1996， pp. 320-330. 
23) 現在は、ともに両者は自らが設立した NGOに直接的に関与はしてい

ない。 PawlLεwisはアメリカに帰国。 LeoAlting von Geausauはチェ

ンマイに拠点を置く、主にアカの調査研究に主眼を置いた NGOにて活動。

24) これは、かつて PaulLewisが行った山岳民族への家族計画プロジェ

クトへの批判が展開されたAkha News Serviceの記事 (Sterilization

and Blood Theft Perpetrated Against Akha People By American 

Baptist Missionary)への応答のなかでの表現である。

25) KammererはPaulLewisの立場が、(伝統的アカを遅れた野蛮人とす

ることで)キリスト教徒に「なる」ことを強調する記念祭の意図を望んで

いなかったことを指摘している。 Kammerer，Ibid.， p. 330. 

26) 稲村は、ザンを「アカ族が祖先から引き継いだ知識の総体」としてい

る。稲村務、「アカ族・ハニ族・アイニ族一中国雲南省西双版納州におけ

る「アカ種族Jの国民統合過程Jr東南アジア 歴史と文化J25号61頁。
27) Paul Lewisの開発観については、例えば、以下を参照。Lewis，Pawl， 



22 

A Proρosal lor the Deve均ment01 a Family Planning Program 

among the Akha 01 Thailand， Oregon: Department of Anthropology 

University of Oregon， 1973. 

28) Alting von Geusau， Leo， ibid・-及ぴAltingvon Geusau， Leo ““Cul. 

ture and Development" What does this Mean in Relation to Moun-

tain People?" in T.加iCultural Newsletter， Vol. VI， No.8， Bangkok: 

Office of the National Culture Commission， 1989.こうしたLeoAlting 

von Geusauの著作から読み取れるのは、アカであることはすなわちア

カ・ザンを背負っているとする立場である。それは、単にアカという名を

有していることとは異なる。そこからは、キリスト教に改宗したアカが

「アカであることJを実践していることを問題化する視点は見出せない。
29) Cholthira Satyawadhaは、 2000年の1月に自らが、強制移住を迫られ

るアカの村を訪れるきっかけになったものが、それに反対する人物からの

突然のE・メールであったと以下のレポートにおいて述べている。 Chol仕1・

ira Satyawadha，“The Akha Struggle for Community Rights: An 

Intemet Network Experience"， in Tai Culture Vol. V， No. 2.この文中

で紹介されている人物は、反キリスト教の活動を行っている。例えば次を

参照。 http://www.akha.org

30) Lewisは、こうもりと呼ばれる者として、アへン中毒者、教育を受け

たことによって他のアカを見下し、ザンを捨てた者、シャン(タイ・ヤ

イ)の宗教を背負うようになった者をあげている。Lewis，Paul， Ethno. 

gnゆhicNote on the Ak.加 01Burma， Vol.1， New Haven， 1969， pp. 24・

25.ちなみに、 Lewisは、ビルマと中国の国境地域で、先祖への供養をお

ろそかにするアカを指して、「中国人をする (doingChinese) Jという表
現がされていたことを述べている。 Lewis，Paul， Basl・'c11舵mesin the 

Akha Culture， Oregon: University of Oregon， 1973， p. 32. 

31) 2002年4月時点。以下A集落にかかわる事項はすべて同年同月のもの

とする。

32) 外国に出稼ぎに行っている者は男性3名で、すべて台湾である。

33) この点に関しては、 DAPAの職員とのパーソナル・コミュニケーショ

ン及ぴ、ツアーの紹介をする HPを参照。 http://www.dapatours.com

34) Mirror Art GroupのHPを参照。 http://www.bannok.com

35) 一方、キリスト教へと改宗したアカも、単に「遅れjや「古さ」から

の解放としてその行為をとらえていたのではない。キリスト教へと改宗し

たアカの村で、村のなかでも慣習や儀礼への知識も豊富な老人は、今でも



マイノリティが開発と遭遇するということ 23 

アカの慣習への畏敬の念を抱いているが、それを維持することの困難と、

それでは対応できない出来事の発生という情況から、自ら教会へと赴き、

キリスト教に入信した思いを語っている。雀博憲「周辺と開発 一国民国

家、文化、他者、そして位置をめぐってー」立命館大学大学院修士論文

1998年。

36) Clifford， James， The Predicament 01 Culture; Twentieth-Centuη 

Ethnogra.ρ臥 Literature，and Art， Cambridge: Harvard University 
Press， 1988， p. 342. 

37) こうした問題提起においては、かつて MoermanやKeyesが展開した

「ルーとは誰なのか」といったエスニック・アイデンティティを論じた研

究にもかかわる。 Moerman，M，“Ethnic Identification in a Complex 

Society: Who Are the Lue?" in American Anthropologist 67， 5， 1965. 

Keyes， C，“Who Are the Lue? Revised Identity in Lao， Thailand and 

China"， Presented at Seminar on the State of Knowledge and Direc-

tion of Research on Tai Culture at Bangkok， 1993. 

38) 古谷嘉章『異種混浴の近代と人類学一ラテンアメリカのコンタクト・

ゾーンから』 人文書院 2001年。

39) 土屋健治『カルティニの風景』 めこん 1991年 85頁。

40) 土屋健治、前掲書28頁。

41) いうまでもなく、近代の開発はナショナリズムと重層的に連関し共犯

関係にある。タイの国民化と開発の関係については、次を参照。末廃昭

「アジア開発独裁論」中兼和津次(編)r近代化と構造』 東京大学出版会
1994年。末庚昭「開発主義とは何か」東京大学社会学研究所(編)r開発
主義』 東京大学出版会 1998年。

42) 例えば、森林問題に関しては次を参照。 Anan Ganjanapan，“The 

Politics of Environment in N orthern Thailand: Ethnicity and High. 

land Development Programs" in Hirsh， Philip (ed.)， Seeing Forest lor 

Trees:・Environmentand Environmentalism in Thailand， Bangkok: 

Silkworm Books， 1996. Shalardchai Ramita-nondh，“Forest and Def. 

nrestation in Thailand: a Pandisciplinary Approach" in Culture and 

Environment in Thailand: A SY1ゆosium01 the Siam Socieか， Bang. 

kok: the Society， 1989. 

43) Thongchai Winichakul， Siam Ma.持拡 AHi:抑 η 01the Geo.Boの
01 a Nation， Honolulu: University of Hawaii Press， 1994， p. 167. 

44) 冨山一郎「暴力の予感-r沖縄」という名前を考えるための序論」栗



24 

原彬他(編)r越境する知2一語り・つむぎだす』 東京大学出版会2000年
180頁。

(5) 冨山一郎、前掲書181頁。

(6) 冨山一郎、前掲書191真。

(7) Alting von Geausau， Leo，“The Akha: Ten Years Later" in PtlClヌヒ
V的lJtoint，Vol. 33: 2， 1992， P. 184. 

(8) Mato， Daniel，“on the Theory， Epistemology， and Politics of the 
Social Construction of 'Cultural Identities' in the Age of Globalisa-

tion: Introductory Remarks to Ongoing Debates"， in ldentities: Global 

Studies in Culture and Power， Vol. 3， nos.l-2， 1996， p. 70.及びグロー

パル・エージェントの影響力については、次も参照。 Mato，Daniel， 

“Global-local and Transnationallocal-local Relations in the Transfor-

mation of Latin American Civil Societies"， paper for XXI Interna-

tional Congress of the Latin American Studies Association， Chicago， 

September 24・27，1988.

(9) 私にとって、ここでヒントになりうるものとして想起するのは、土屋

健治が「私にとってのインドネシアを「私Jという主語を用いて書こうJ
というものである。土屋健治、前掲書「あとがきJ。

(大学院後期課程学生)



SUMMARY 25 

·Minority encounters with development: 
Toward a consideration of the sentiment 'We've had gutful of development' 

Hironori SAl 

This paper focuses on what development is for minorities. 
This problematique stem from accounts related by Thai highland peo­
ple, that 'we've had gutful of development'. 

From the 1950s, as they were massively targeted as objects of 
development, Thai highland people were labeled communists, opium 
growers, forest destroyers, and always already were posited as 
entities whose problems required resolution through development. 

However, the unfolding of development cannot simply be 
grasped in term of its successes and failures in resolving problems. 
Development must also be thought of as a mode of naming and com­
prehending others. With reference to his 'project on Other within', 
Thongchai Winichakul turns his attention to Othering within in the 
nation-state in the production of ethnographical knowledge. Such 
naming and comprehending of 'Other within' also take place at the 
site of development, which concentrates all kind of knowledge. 

Not just the state, but also people who deal with development 
such as anthropologist and Christian missionaries, as well as NGOs 
and forth, accepted and act upon that site of naming and comprehen­
ding, each from their own position. The intentions and designs of 
people and organizations powerfully influence the relation of the 
Akha, highland people, to development, and positions on development 
of Akha who have converted to Christianity, for example, contrast 
with those of traditional Akha. But so long as development remains 
the underlying premise, then this contract can be. linked to that 
between the two side of one coin. 

For those Akha and other highland people who live amidst 
development, however, the site at which they become objects of nam­
ing and understanding is also the main field of struggle. 

Keyword : minority development Other within 


