
Title Der Weise erwacht ohne Sorge : Die Machtfrage
bei Zhuangzi und Laozi

Author(s) Aumann, Oliver

Citation 言語文化共同研究プロジェクト. 2016, 2015, p. 1-
10

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/57342

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Oliver Aumann 

Der Weise erwacht ohne Sorge 
-- Die Machtfrage bei Zhuangzi und Laozi -- 

 
Vorbemerkung 
Im Chor der chinesischen Denker der klassischen Zeit erscheinen die Werke des so 

genannten „philosophischen Daoismus“1, das Buch Zhuangzi und das Daodejing 

, auf den ersten Blick eher unpolitisch. Mit der Frage nach der Organisation 

staatlicher Macht und Herrschaft beschäftigen sich diese Schriften nur wenig. Während 

Konfuzius , Menzius  und Xunzi  sowie später die Vertreter der als 

Legalismus bezeichneten Denkströmung Shang Yang  und Han Feizi  

geradezu als politische Programme gelesen werden können, die jeweils Richtlinien für 

einen idealen Staat propagieren, findet man bei den frühen Daoisten allenfalls am Rand 

und nur indirekte Hinweise auf gesellschafts- und staatstheoretische Fragen. Diesen 

Andeutungen soll im Folgenden unsere Aufmerksamkeit gelten. 

 

Einleitung 
Dao  bedeutet „Weg“ und je nach dem Kontext wird das Schriftzeichen auch für das 

Verb „sagen“ bzw. „sprechen“ verwendet. Einige Forscher haben deshalb auch logos als 

eine mögliche Übersetzung vorgeschlagen. Das Dao als „Weg“ hat also immer mit 

Bewegung, Entwicklung, Ausrichtung und Prozesshaftigkeit zu tun. Die daoistischen 

Traditionen streben nach einer Ausrichtung des Lebens, die mit dem Dao als dem aller 

Existenz zugrunde liegenden dynamischen Prozess in Einklang stehen soll. 

Aus den frühesten schriftlichen Zeugnissen des Daoismus geht hervor, dass es 

sich bei der Bewegung ursprünglich um „Traditionslinien innerer Kultivierung“ 2 

gehandelt hat, deren Vertreter eher zurückgezogenen in Distanz zur Gesellschaft und 

fern von politischer Teilhabe lebten. Dabei ist der von Louis Konjathy eingeführte 

Begriff der „inneren Kultivierung“ nicht unproblematisch, denn in vielen Kontexten 

versteht man unter Kultivierung die Überwindung eines natürlichen Ausgangszustandes, 

man denke nur an Begriffe wie Kulturlandschaft oder die Kultivierung eines Feldes. 

                                                      
1 Chin. daojia  oft als Gegenbegriff zum späteren „religiösen Daoismus“, chin. daojiao 

 verwendet. 
2 inner cultivation lineages, Komjathy (2014), S. 16. 

― 1 ―



Wie wir noch sehen werden, ging es den Daoisten aber im Unterschied dazu vielmehr 

darum, dem „Natürlichen“ im eigenen Menschsein sein Recht und seinen Raum zu 

belassen. Das ideale Leben ist bei ihnen eher als ein Zurück zur ursprünglichen Natur 

des Menschen und zu (imaginierten?) „natürlichen Gegebenheiten“ der Gesellschaft zu 

verstehen. 

Die zentralen Quellen des frühen Daoismus sind zwei sehr unterschiedliche 

Texte: das Buch Zhuangzi und das Daodejing. Das zeitliche Verhältnis der beiden 

Werke zueinander lässt sich nicht lückenlos aufklären, es gilt heute aber zumindest als 

sicher, dass die ältesten Teile des Zhuangzi älter sind als das Daodejing. Wie so oft bei 

den chinesischen Klassikern ist die tatsächliche Autorschaft der Texte ungeklärt. 

Für das Daodejing, der Titel lässt sich mit „Schrift vom Dao und von der 

Tugend“ übersetzen, wird traditionell Lao Dan  oder Laozi  als Autor 

genannt, eine legendäre Gestalt, von der wir nicht sagen können, ob eine Person dieses 

Namens überhaupt je gelebt hat. In späterer Zeit wurde Laozi als Gottheit verehrt und 

die Stifter neuer Traditionen beriefen sich in der Regel auf Offenbarungen bzw. 

mystische Begegnungen mit ihm. Das Daodejing ist ein kurzer Text mit nur etwas mehr 

als 5000 Schriftzeichen und ist in 81 kleine Kapitel eingeteilt. Es handelt sich um 

gereimte Sinnsprüche, deren Sinn oft geheimnisvoll und dunkel bleibt. Außer der Kürze 

des Textes mag diese Unschärfe dafür verantwortlich sein, dass von ihm hunderte von 

Übersetzungen in westliche Sprachen existieren.3 Die Texte handeln vom Dao, dem 

Weisen, der dem Dao gemäß zu leben versteht, den Menschen im Allgemeinen und 

gelegentlich vom Herrscher. 

Sehr verschieden davon ist die zweite frühe Quelle des Daoismus, das Buch 

Zhuangzi, als dessen Autor traditionell ein Mann namens Zhuang Zhou  oder 

Zhuangzi  genannt wird.4 Er soll etwa 350-280 v. u. Z. gelebt haben und das Buch 

trägt seinen Namen als Titel. Es gilt als sicher, dass der mit 33 Kapiteln 

                                                      
3 Als besonders einflussreiche deutsche Übertragungen sind die von Victor von Strauß (1870), 
Richard Wilhelm (1921) und Günther Debon (1961) zu nennen. Die Seite 
http://www.das-klassische-china.de/Tao/Ubersicht der versch Ausgaben/index.htm zählt über 
100 Übertragungen des Textes allein ins Deutsche auf (Stand 1. März 2016) und berücksichtigt 
dabei nur die im Druck erschienenen Ausgaben ohne die nur online erschienenen Texte. 
4 Ein Großteil des Textes wurde 1912 von Richard Wilhelm aus dem Original ins Deutsche 
übersetzt. Außerdem liegen eine vollständige Übersetzung aus dem Englischen von Stephan 
Schuhmacher (1998) und einige Übersetzungen ausgewählter Textstellen vor, z.B. Martin Buber 
(1910), Henrik Jäger (2009) und Wolfgang Kubin (2013). 

― 2 ―



unterschiedlicher Länge recht umfangreiche Text von verschiedenen Autoren und in 

verschiedenen Epochen verfasst wurde. Traditionell wurden jedoch die ersten sieben 

Kapitel einem einzigen Verfasser zugeschrieben. Der Gegensatz zum Daodejing könnte 

größer kaum sein. Das Buch Zhuangzi ist eine abwechslungsreiche Sammlung von 

einprägsamen Dialogen, Geschichten und Anekdoten, die oft zugleich tiefgründig und 

humorvoll und gelegentlich geradezu grotesk witzig sind. In vielen Kapiteln begegnen 

uns Vertreter verschiedener daoistischer und anderer Traditionen in Lehrgesprächen 

oder anekdotisch-lehrreichen Situationen. Auch Konfuzius hat seinen festen Platz im 

Zhuangzi, wo er gelegentlich als ernst zu nehmender Mitstreiter auf der Suche nach der 

Wahrheit manchmal aber auch wie als Karikatur erscheint. 

 

Der Weise erwacht ohne Sorge – er atmet sehr tief 
Im ersten Abschnitt des sechsten Kapitels erläutert das Buch Zhuangzi, wie man sich 

den daoistischen Weisen und sein Wirken in der Welt vorzustellen habe. In dieser 

Textstelle wird der Weise, sonst oft als shengren  bezeichnet, „wahrer Mensch 

aus alter Zeit“ gu zhenren  genannt. 

 

Der wahre Mensch in alter Zeit schlief ohne zu träumen5 und erwachte ohne 

Sorgen. Er aß ohne nach Wohlgeschmack zu verlangen und er atmete sehr tief, 

der wahre Mensch atmete mit den Fersen.6 Die Masse der Menschen atmet 

mit der Kehle, so wie einer, der klein beigeben muss, und die Worte würgend 

ausspuckt. Wo die Gier tief sitzt ist das Wirken des Himmels7 seicht. 

 

Nicht selten formulieren die daoistischen Denker ihre Ideen als bewusste 

Gegenentwürfe zu konfuzianischen Vorstellungen, so auch hier. Ein Leitmotiv 

konfuzianischer Ethik ist die „Sorge“ you  um die gegenwärtigen Verhältnisse in der 

Gesellschaft.8 Sich ständig zu sorgen ist geradezu ein Kennzeichen für die rechte 
                                                      
5 „Träumen“ hat hier eine negative Bedeutung. Cheng Xuanying erläutert, Traum stehe hier für 
emotionale Wahnideen; Ikeda Tomohisa übersetzt gar „Albträume“. 
6 „Atmen mit den Fersen“ verweist vermutlich auf bestimmte Formen bewussten Atmens in der 
Meditation, ohne dass dazu genauere Informationen gegeben würden. Bei Lu Deming heißt 
dazu: „Der Atem erhebt sich aus den Fersen, durchdringt den [ganzen] Körper und geht tief.“ 
7 Tian ji ; wörtl.: „Getriebe des Himmels“, das Wirken der Natur im Menschen und das 
Leben gemäß der Natur, s.o. 
8 Møllgaard (2007), S. 106. 

― 3 ―



Gesinnung des „Edlen“ junzi , des im konfuzianischen Sinne kultivierten Menschen. 

Dieser ist tagaus und tagein darum besorgt, seine Pflichten gegenüber der Gemeinschaft, 

gegenüber seinem Herrscher, bzw. gegenüber seinen Untertanen oder die viel 

beschworene Kindesliebe xiao  gegenüber seinen Eltern usw. zu erfüllen. Zhuangzis 

wahrer Mensch kennt keine Sorge, ihn verfolgen keine Ängste bis in den Schlaf und am 

Morgen stellt er sich gelassen den je aktuellen Herausforderungen. 

 Die zweite bemerkenswerte Formulierung in der zitierten Textstelle betrifft 

den Atem des Weisen. Häufig wurde der Ausdruck „mit den Fersen atmen“ als ein 

Hinweis auf bestimmte Formen der daoistischen Meditation interpretiert. Nur anhand 

des Texte des Zhuangzi und des Daodejing lässt sich über die konkreten Atemübungen, 

auf die hier vielleicht angespielt wird, aber leider nur spekulieren. Stattdessen sei zum 

Vergleich ein Auszug aus dem sechsten Kapitel des Zhuangzi vorgestellt, wo sich eine 

beliebte Metapher der Konfuzianer findet, die in diesem Kontext interessant ist. 

 

Wenn die Quelle versiegt und die Fische zusammen auf dem Trockenen 

liegen, bespucken sie sich gegenseitig mit Feuchtigkeit und benetzen sich 

gegenseitig mit Schaum, aber besser wäre es, wenn sie einander in Flüssen 

und Seen vergessen könnten. 

 

Im konfuzianischen Kontext wird das Bild von den Fischen auf dem Trockenen in 

einem positiven Sinn als Illustration für die zentrale Tugend der Mitmenschlichkeit ren 

 verwendet.9 So wie die Fische einander nach Leibeskräften bespucken und sich so 

am Leben erhalten, sollen auch die Menschen einander unterstützen. Im Kontrast zum 

sorglosen und tief atmenden daoistischen Weisen wirkt das verzweifelte Japsen der ums 

Überleben ringenden Fische freilich geradezu jämmerlich. Würden die Fische in ihrer 

natürlichen Umgebung, dem Wasser der Flüsse und Seen, leben, wäre eine derart 

strapaziöse Form von Fürsorge überflüssig. In diesem Sinne wurde die große 

Aufmerksamkeit, die auf das Einhalten moralischer Normen verwendet wird, von den 

Daoisten als sicheres Anzeichen dafür gedeutet, dass die ursprüngliche Ordnung in der 

Welt verloren gegangen ist. 

 

                                                      
9 Kaneyama (2012), Bd. 1, S. 184. 

― 4 ―



Rückkehr zur natürlichen Ordnung 
Ein Grundgedanke (und beliebter rhetorischer Kunstgriff) des Daodejing ist die 

Vorstellung von einem goldenen Zeitalter des Altertums, und die Gegenwart wird, vor 

der Folie dieses idealen Zustandes, als Zustand der Degeneration dargestellt. In Kapitel 

19 lesen wir: 

 

Beende die Klugheit, verwirf das Wissen, 

Und des Volkes Wohl wird sich hundertfach vermehren. 

Beende die Menschlichkeit, verwirf die Gerechtigkeit, 

Und das Volk wird zur natürlichen Liebe zwischen Kindern und Eltern 

zurückkehren. 

Beende die Geschicklichkeit, verwirf die Nützlichkeit, 

Und es wird keine Diebe und Räuber mehr geben.10 

 

Auch diese Stelle ist eine direkte Kritik an den Idealen der Konfuzianer, nämlich der 

Menschlichkeit ren  und der Gerechtigkeit yi . Dem Volk durch Klugheit, 

Gelehrsamkeit und technische Entwicklung („Geschicklichkeit“) nützen zu wollen, und 

es zu Menschlichkeit und Gerechtigkeit anzuhalten, wird als schädlich und 

kontraproduktiv beschrieben. Stattdessen solle sich der weise Herrscher von diesen 

Idealen abwenden, die sich allzu leicht zu Ideologien auswachsen können, und er werde 

so das Wohl seines Volkes nicht nur „hundertfach vermehren“, sondern zugleich das 

Reich vor „Diebe[n] und Räuber[n]“ beschützen. In einer natürlich geordneten  

Gemeinschaft wäre es völlig überflüssig, die Menschen ausdrücklich zu Recht- 

 

                                                      
10 Die Übersetzungen aus dem Daodejing folgen der ausführlich kommentierten japanischen 
Ausgabe von Hachiya Kunio (2015). In der ersten Zeile  habe ich das Schriftzeichen 
sheng  nicht als „Heiligkeit“ übersetzt, sondern mich folgender Argumentation von Hachiya 
Kunio angeschlossen: Das Schriftzeichen sheng kommt im Daodejing insgesamt 34 mal vor und 
an allen anderen 33 Stellen ist es Teil des Wortes shengren , nur hier steht sheng allein. 
Shengren bezeichnet den daoistischen Weisen, das höchste Ideal im Daodejing. Sollte der 
Weise, bzw. das ihn bestimmende Adjektiv, hier negativ bewertet werden, würde das der 
allgemeinen Aussage des Werks widersprechen. In den 1993 entdeckten Guodian- 
Bambustexten, die auf das 3. oder 4. Jahrhundert v. u. Z. datiert werden, lautet die Passage

. Da zhi  („Weisheit“) und bian  („Unterscheidung“, „Verstehen“) inhaltlich ähnlich 
sind und diese Textvariante dem allgemeinen Tenor des Daodejing nicht widerspricht, vermutet 
Hachiya, dass dies die ursprüngliche Textgestalt gewesen sei, und übersetzt demgemäß. 

― 5 ―



schaffenheit, Menschlichkeit und zur Liebe zwischen Kindern und Eltern anzuhalten. 

Deshalb wird auch hier das Hochhalten dieser Tugenden als ein Anzeichen für den 

Niedergang des Gemeinwesens, angesehen.11 

Die Ablehnung der von Menschen formulierten ethischen Normen geht einher 

mit einer Ablehnung technischer und zivilisatorischer Entwicklung. Dahinter mag die 

Erfahrung stehen, dass effizientere Produktionsmethoden zum Streben nach immer 

mehr Profit, zu Habsucht und ähnlichen negativen Folgen führen können. 

 

Von der Unmöglichkeit, allgemeingültige Urteile zu treffen 
Sowohl das Zhuangzi als auch das Daodejing sind durchweg von einer skeptizistischen 

Tendenz durchzogen. Groß angelegte theoretische Entwürfe für die Reformation des 

Staates und der politischen Ordnung legen die beiden Werke nicht vor. Der daoistische 

Weise tritt deshalb auch nie wie ein platonischer Philosophenkönig in Erscheinung. 

Stattdessen findet man im Zhuangzi mehrfach das Motiv, dass der Weise, dem die 

Herrschaft über das Reich und ein Leben im Königspalast angetragen wird, das Angebot 

wortreich ausschlägt. Das Fehlen positiver Beispiele hat den Daoisten bis heute viel 

Kritik eingebracht, der Sinologe Heiner Roetz und der Philosoph Hubert Schleichert 

schreiben etwa: 

 

Der Daoismus war stets eine Gegenbewegung, eine Protestideologie gegen 

bestehende Verhältnisse. Er blieb durch die Jahrhunderte die Inspiration von 

Minoritäten, Umstürzlern, Geheimgesellschaften und gesellschaftsmüden 

Individuen. Von der offiziellen Staatsräson wurde er häufig verachtet.12 

 

So zutreffend diese Bewertung für viele historische Erscheinungsformen des Daoismus 

ist, darf man dabei nicht vergessen, dass der Skeptizismus der Daoisten nicht einfach 

nur Ausdruck einer naiven Anti-Haltung war. Vielmehr war er systematisch begründet, 

unter anderem in einer tiefen Skepsis gegenüber der Fähigkeit des Menschen, überhaupt 

zu allgemeingültigen Urteilen gelangen zu können. Im zweiten Kapitel des Zhuangzi 

lesen wir: 

 
                                                      
11 Vgl. Schleichert/Roetz (2009), S. 129, f. 
12 Schleichert/Roetz (2009), S. 113, f. 

― 6 ―



Menschen, die im Feuchten schlafen, bekommen Rückenleiden, werden 

halbseitig gelähmt und sterben, aber was ist mit den Schmerlen? Auf den 

Bäumen zittern und schaudern wir vor Angst, aber was ist mit den Affen? 

Wer von den dreien kennt nun den richtigen Ort [zum Leben]? Die Menschen 

essen das Fleisch ihrer mit Gras oder Getreide gefütterten Tiere, der Hirsch 

frisst Gräser, dem Hundertfüßer mundet die Schlange, während Milan und 

Krähe Mäuse zu schätzen wissen. Wer von den vieren kennt nun den richtigen 

Wohlgeschmack? Der Affe nimmt sich die Äffin zum Weibchen, der Hirsch 

paart sich mit der Hirschkuh, und die Schmerle vergnügt sich mit Fischen. 

Mao Qiang und Xi Shi13 gelten unter den Menschen als schön, aber wenn 

Fische sie sehen, tauchen sie in die Tiefe, wenn Vögel sie sehen, fliegen sie in 

die Höhe, und wenn Hirsche sie sehen, rennen sie zweifellos davon. Wer von 

den vieren kennt nun die richtige Schönheit unter dem Himmel?“ So wie ich 

es sehe, sind die Richtlinien von Menschlichkeit und Gerechtigkeit14 sowie 

die Pfade von richtig und falsch durcheinander geraten und unentwirrbar. Wie 

sollte ich den Unterschied kennen? 

 

Welche Handlungsoptionen verbleiben dem Menschen angesichts einer so radikalen 

Skepsis gegenüber „wohl begründeten“ Urteilen? 

 

„Ein großes Reich regiere man, so wie man kleine Fische kocht“ 
So lautet ein orakelhafter Spruch aus dem 60. Kapitel des Daodejing. Die großen fast 

„humanistisch“ zu nennenden Ideale der Konfuzianer erscheinen ungeeignet, ja 

kontraproduktiv als Maßstab für das menschliche Handeln. Wie ist also vorzugehen, 

woran soll unser moralischer Kompass ausgerichtet werden? 

Kleine Fische werden vorsichtig auf kleiner Flamme gekocht und ohne dass 

man sie ständig umrühren würde. Täte man das, würde man sie im Gegenteil zerstoßen 

und auseinanderreißen und ihre natürliche Form zerstören. Der Ausspruch weist auf 

einen zentralen Begriff sowohl des Zhuangzi als auch des Daodejing hin, nämlich das 

„Nicht-Tun“ wuwei . Damit ist freilich nicht Passivität, sondern der Verzicht auf 

überflüssige Einflussnahme gemeint, und zwar sowohl in der inneren Selbstkultivierung 
                                                      
13 Mao Qiang  und Xi Shi  sind legendäre Schönheiten des Altertums. 
14 Ren  und yi ; zwei der konfuzianischen Tugenden. 

― 7 ―



als auch hinsichtlich der Staatsführung.15 Etwas ausführlicher heißt es dazu in Kapitel 

48 des Textes: 

 

Wer sich mit dem Lernen beschäftigt, vermehrt [sich] täglich. 

Wer sich mit dem Dao beschäftigt, vermindert [sich] täglich. 

Er vermindert und vermindert weiter, bis er zum Nicht-Tun gelangt. 

Er tut nichts mehr und nichts bleibt ungetan. 

Wer das Reich regiert, der sei dabei stets ohne Agenda. 

Wer eine Agenda hat, ist unzulänglich für die Regierung des Reiches. 

 

Große theoretische Entwürfe, starre Agenden oder gar politische Manifeste sind 

letztlich untauglich, um den jeweils praktischen Erfordernissen der subjektiven 

Lebensführung oder der eigenen sozialen und politischen Verantwortung gerecht zu 

werden. 

 

Flexibel sein und klug entscheiden 
Realistisch betrachtet wird jede Herrschaft auch Situationen gegenüberstehen, in denen 

sie Ordnungsinstrumente wird anwenden müssen, um beispielsweise in Krisenzeiten das 

Funktionieren des Staats aufrechtzuerhalten oder wiederherzustellen. Mit dem bloßen 

Nicht-Tun ist es nicht immer getan. Für diese Fälle scheinen die frühen Daoisten eine 

eher situative Ethik anzuraten, für die das Zhuangzi im zweiten Kapitel folgendes 

Beispiel anführt: 

 

Es heißt, ein Affendompteur habe Kastanien aufgeteilt und [zu seinen Affen] 

gesagt: „Morgens [gebe ich euch] drei und abends vier“, da seien alle Affen 

wütend geworden. Als er ihnen aber gesagt habe: „Morgens [gebe ich euch] 

vier und abends drei“, seien die Affen froh gewesen. Ohne bei den Worten 

noch beim Inhalt Abstriche zu machen, verursachte er Wut oder Freude. Er 

vertraute ganz auf das So-sein. So schafft der Weise Harmonie und bringt 

richtig und falsch in der Gleichheit des Himmels zur Ruhe. 

 

                                                      
15 Vgl. Schleichert/Roetz (2009), S. 130 ff. 

― 8 ―



Auch diese Geschichte wirkt beim ersten Lesen durchaus rätselhaft. Besonders das 

starke Machtgefälle zwischen den Affen und dem Dompteur befremdet, wenn man 

versucht, daraus eine Aussage für soziales oder politisches Handeln abzuleiten. Das 

japanische Sprichwort „Morgens drei, abends vier“ ch san-boshi , das auf 

diesen Text zurückgeht, wird denn heute auch durchweg in der negativen Bedeutung 

„jemanden hinters Licht führen“ verwendet. 

Der Punkt, auf den die berühmte Parabel hinweist, scheint mir aber folgender 

zu sein: In einer angespannten Situation, nämlich einem Streit um begrenzte Ressourcen, 

bei dem die reale Gefahr einer Eskalation droht, gelingt es dem geschickten Machthaber, 

die Lage zu entschärfen, ohne dass er „beim Inhalt“, d.h. bei den zur Verteilung 

bereitstehenden Mitteln, Abstriche macht. Nur mit den starren Prinzipien von formaler 

Gerechtigkeit und angestrengter Menschlichkeit wäre das Dilemma nicht zu lösen 

gewesen. Und gilt Vergleichbares nicht auch für manche der realen Dilemmata der 

Politik? Der ideale Herrscher und Lenker des Staates kennt die Veranlagungen und 

Bedürfnisse seiner Untertanen genau und vermag durch kluge Entscheidungen Schaden 

von ihnen abzuwenden. 

 

Schlussbemerkung 
Die Texte des Zhuangzi und des Daodejing stellen dem Leser keine gebrauchsfertigen 

Anweisungen für sein Handeln in der Welt bzw. in der Gesellschaft bereit. So wortreich, 

scharfzüngig und polemisch sie sich auch gegen die großen Idealisten und Utopisten der 

klassischen chinesischen Philosophie wenden und deren Ideale oft geradezu genüsslich 

demontieren, so selten deuten sie an, wie man es denn besser machen könnte. Den 

hehren Idealen von Menschlichkeit, Gerechtigkeit, Kindesliebe usw. stellen sie keine 

neuen, optimierten philosophischen Konstruktionen gegenüber. Vielmehr scheinen sich 

ihre gleichnishaften Kommentare zum Lauf der Welt zuallererst auf den Einzelnen und 

seine Verantwortung zu beziehen. Statt in Sorge um das große Ganze zu leben, 

kultiviere er sich selbst, bewahre sich das, was ihm an natürlichen Anlagen verblieben 

ist, enthalte sich aktivistischer Attitüden und handle flexibel, klug und angemessen. 

 Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, da die hehren Ideale vergangener Epochen 

wie Demokratie, Menschenrechte, Freiheit und Gerechtigkeit fortschreitend zu 

inhaltsleeren Floskeln im Dienste kurzfristiger Partikulartinteressen verkommen, sind 

die kritischen Anmerkungen der alten Daoisten vielleicht aktueller denn je.  

― 9 ―



Literaturnachweise 
Bauer, Wolfgang 2009: Geschichte der chinesischen Philosophie. München (12001). 

Buber, Martin 2007: Tschuang-Tse – Reden und Gleichnisse. Zürich (11910). 

Chai, David 2008: Early Zhuangzi Commentaries. Saarbrücken. 

Debon, Günther 2014: Lao-tse Tao-Tê-King. Stuttgart (11961).  

Ikeda Tomohisa 2014: S ji (2 Bde.). K dansha-gakujutsu-bunko. 

Jäger, Henrik 2012. Zhuangzi – Mit den passenden Schuhen vergisst man die Füße.  

 Dettelbach (12009). 

Kaneyama, Osamu 2012: S ji (4 Bde.). Iwanami-bunko (11971). 

Konjathy, Louis 2014: Daoism – A Guide for the Perplexed, London/New York. 

Kubin, Wolfgang 2013: Zhuangzi – Vom Nichtwissen. Freiburg. 

Lee, Jung H. 2014: The Ethical Foundations of Early Daoism – Zhuangzi’s Unique  

 Moral Vision. New York. 

Miller, James 2011: Daoism, Oneworld Publications, Oxford (12003). 

Møllgaard, Eske 2007: An Introduction to Daoist Thought – Action, language, and  

 ethics in Zhuangzi. London/New York. 

Raz, Gil 2012: The Emergence of Daoism – Creation of Tradition. New York. 

Schuhmacher, Stephan 2008: Zhuangzi – Das Buch der Spontaneität: Über den Nutzen  

 der Nutzlosigkeit und die Kultur der Langsamkeit, Oberstdorf (11998) [Nach der  

 englischen Übersetzung von Mair, Victor 1994: Wandering on the Way. New York.] 

Schleichert, Hubert u. Roetz, Heiner 2009: Klassische chinesische Philosophie – Eine  

 Einführung, Frankfurt am Main (11980). 

Strauß, Victor von 1992. Lao-Tse, Tao Tê King, Hrg. W. Y. Tonn. Zürich (11959). 

Unger, Ulrich 2000: Grundbegriffe der altchinesischen Philosophie. Darmstadt. 

Wilhelm, Richard. Dschuang-Dsi, das wahre Buch vom südlichen Blütenland. Jena  

 11912 [zahlreiche Neuauflagen]. 

Wilhelm, Richard. Laotse, Taoteking – Das Buch des Alten vom Sinn und Leben, Jena  

 11921 [zahlreiche Neuauflagen]. 

Wohlfahrt, Günter (Hrg.) 2003: Zhuangzi – Auswahl. Stuttgart. 

 

― 10 ―


