
Title 中期ハイデガーの真理論 : 真理の本質を目指す問い
と転回

Author(s) 中橋, 誠

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 1997, 31, p. 13-25

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/5857

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



中期ハイデガーの真理論

一一真理の本質を目指す問いと転回一一

13 

中橋誠

真理とは何か。真理とされている個々のものなら我々は知っている。例

えば、地球が丸いということは、現在の我々にとって一つの真理であると

考えられる。しかしその様な個々の真理を真理としているもの、つまり真

理の本質を我々は知っているといえようか。真理の本質とは何か。この様

に問うことで、 1930年代のハイデガーは真理の本質を目指す。ハイデガー

は、主著である『存在と時間~ (1927)においても真理を扱っていた。そこ

でハイデガーは、「最も根源的な意味における真理」を「現存在 (Dasein)

がく開示されていること(Erschlossenheit)> J (SZ，223)であるとし、人聞

が現(Da) として「開示されていること」を、即ち人聞が現で あること

(Da-sein)を分析しようとした。ハイデガーにおいては、開示されている

ことという真理と現存在とは切り離せないのである。(1)しかし当時のこ

の分析は、人間としての現存在から現(開示されていることという真理)

を分析するに留まっていた。それに対して1930年代のハイデガー(中期ハ

イデガー)は現を、人聞からではなく、現そのものから分析しようとする。

こうして現から、真理が何であるかが関われ、真理の本質が目指されるこ

とになる。

ところで、真理の本質を目指して問う過程において「転回 (Kehre)J の

存在をハイデガーは暗示している (GA9，193，Anm.， 201)。真理の「本質」

を目指す問いにおいては「転回」が必要であるとハイデガーは考えている



14 

様である。真理の本質とは何か、そしてこの問いの遂行の際に生じる転回

とはどの様なものなのか、この二点および両者の連関を、真理の本質を目

指して問うた中期ハイデガーの思惟に即して、主に論文「真理の本質につ

いてJ (1943)く本論文の原形は1930年になされた講演〉を手掛かりとして、

明瞭にすることが本稿の課題である。(2)

上記の論文においてハイデガーは先ず、伝統的、通俗的な真理を限定し

ようとする。その一つに、現実的なものを真なるものとする考えが挙げら

れる。しかし例えば贋金は現実に存在していても真なるものとはきれない

ために、この考えは退けられる。贋金ではなく、本物とされる金はどの様

なものか。それは、現実的でEっその「本質」と一致している金である。

現実に存在している金とその「本質」とが一致しているとき、それが真と

いわれる。しかしこの真理概念をもハイデガーは、真理の本質を目指す聞

いにおいては考察の対象外とする。それは、物とその「本質」との一致と

いう考えはキリスト教神学に由来し、この考えは純粋に哲学的に思J惟する

際には避けられるべきであるとハイデガーが考えているからである。キリ

スト教の創造説では、神が、己の知性の内で予め思い描いたものと一致す

るように万物を創造したとされている。神により予め思い描かれたものが

個々の物を規定するというのである。この、個々の物を規定するものは、

神の知性のかわりに世界理性による秩序として受け取られる場合があり、

その場合、世界理性が己それ自身に法則を与え、理性的「本質」が生じた

とハイデガーは考えている。しかし本質はそもそも、ハイデガーによると、

われわれ現存在における世界解釈のあり方の一つであり、現存在における

世界解釈から独立してそれ自身で存在するものではないのである (Vgl.

GA9，180f.， HW，140。



中期ハイデガーの真理論 15 

物とその「本質」との一致という考えは、「真理は知性と物とが等しくな

ることである (Veritasest adaequatio rei et intellectusJ J という伝統

的な真理命題を「真理は物が知性と等しくなること」と解したものである、

何故なら、この場合の知性はもともと神のそれ(個々の物を規定するもの)

を指していたからである、以上のようにハイデガーは考えている。それ故

ハイデガーに従うと、伝統的で純粋に哲学的な真理概念としては、真理概

念についての伝統的命題を「真理は知性が物と等しくなることである」と

する解釈しか残らない (GA9，182)。

ところで、知性と物という全く異なるもの同士の一致は、どの様にして

成立しているのか。ハイデガーによるとそれは、知性が己を物へと向ける

(richten)ことによってである。知性が己を物へと正しく (richtig)向け

ていれば、一致が成立し、真となる。そうでなければ、一致が成立せず、

偽となる。「知性と物との一致」という意味での真理は、物への知性の「く方

向の〉正しさ (Richtigkeit)J に基づいて成立しているのである (GA9，

182)。

11 

伝統的な真理概念をく方向の〉正しさに基づくものとしてハイデガーは

捉えた。しかしく方向の〉正しさという意味での真理が根源的なものとし

て示されたわけではない。く方向の〉正しさという意味での真理が成立する

ためには、それに先立ち、物が我々(知性・言表)に、そして我々が物に

対して開かれている必要がある。(3)両者が互いに予め聞かれていなけれ

ば「向ける (richten)Jということは成り立たない。それゆえ「言表のく方

向の〉正しさとして理解されるなら、真理の本質は自由 (Freiheit)<聞か

れていること〉であるJ(GA9，186)。我々が聞かれていることという意味で

の自由は、我々が時に応じて取捨選択できるような人間の属性ではない。



16 

我々は聞けそのものなのである。そして我々が聞かれているということは、

聞かれていることに我々が関わっているということでもある。しかし、通

常われわれは意識的に聞かれていることに関わっているわけではないとい

うことを考えると、我々は聞かれていることに「曝さ」れているといった

方が適切であろう。それゆえ「聞かれていること」の本質は、我々を「存

在しているものの隠蔽が剥がされていること(Entborgenheit)へと曝すこ

と (Aussetzung)J (GA9，189)である。「曝すことJ を通じて、「聞かれて

いること」が、存在しているものを隠蔽されていないものとして我々に対

して存在させる (Sein-lassen)。我々が人間として、存在しているものと関

わることが出来るためには、人間としての我々に先立つて常に、この「開

かれていること」という生起が必要なのである。

以上で見たように、「聞かれていること」により我々は、我々に聞かれて

いるもの(存在しているもの)に出会うことが出来る。「この聞かれている

もの (diesesOffene)を西洋の思惟はその原初においてタ・アレーテア (τ&

aAη0匂)、隠蔽されていないもの (dasUnverborgene)として概念的に把

握したJ (GA9，188)とハイデガーはいう。「言表のく方向の〉正しさという

意味での真理」の本質である「聞かれていること」と、ハイデガーの解釈

によるギリシア(西洋の思惟の原初)の真理「アレーテイア (aλr;f)Sla)J 

とは、聞かれているもの(隠蔽されていないもの)を真なるものとする点

において共通すると考えられている。それ故ハイデガーは、ギリシア語の

真理「アレーテイア」を手掛かりとして言表の真理の本質(開かれている

こと)を解明しようとする。上の引用箇所からも分かるようにハイデガー

は「アレーテイア」を「臆蔽されていないこと(Unverborgenheit) J と否

定を用いて訳す。これは、ハイデガーが「アレーテイア (aA初εω)Jのα

のもつ「欠如・剥奪 (Privation)J の意味を強調するからである (GA9，

2230。



中期ハイデガーの真理論 17 

「隠蔽されていないこと」は「隠蔽されていること」の欠如・剥奪であ

る。つまり、「隠蔽されていないことJ (真理)の本質は「穏蔽されている

こと J (非真理)から思J惟されている。真理の本質を目指すと、非真理を目

指す必要が生じる。これをハイデガーは、「真理はその本質において非一真

理であるJ (HW，40) と表現している。

l
 
l
 
l
 

非真理として第ーに挙げられているのは「隠、蔽されていること (Verbor

genheit) Jである。「隠蔽されていること」から隠蔽が剥奪された欠如態と

して「隠蔽されていないこと(Unverborgenheit)Jが生起する。つまり、

「隠蔽されていること」という非真理は「隠蔽されていないこと」という

真理に先立ち、この真理の基盤として考えられている。それゆえ「隠蔽さ

れていること」は、真理の基盤でありながらもそれ自身は真理であり得な

いために、「真理の本質にとって最も独自で本来的な非一真理(Un-wahr-

heit) J (GA9，193)であるとされる。

更に、「隠蔽されていること (Verborgenheit)Jは「臆蔽すること(Verber-

gung)Jから考えられている。存在しているものは、隠蔽されていないもの

としてのみ現出するのであり、隠蔽されているときには存在するとは言わ

れ得ない。この、「隠蔽されているものを全体において、存在しているもの

を存在しているものとして隠蔽すること」が「隠しごと (Geheimnis)Jと

名づけられている。「隠しごと」をハイデガーは「真理の本来的な非本質

(Un-wesen) J (GA9，194) と定義する。

ここで「非一本質」は何を謂うのか。通常の意味での本質をハイデガー

は、「存在しているものが何であるか (Wassein)J (GA45，92)や「く同ーの

名で表現される個々のもの凡てに〉等しく 妥当する (gleich-gultig)本質

(エツセンチアの意味での本質性)J(HW，36)と表現する。(4)一方、「最も



18 

本質的なものJ(GA45，38)を本来の本質として考えた場合、この本質は、

「等しく妥当するもの」としての本質より「先に一現成している (vor

-wesend)本質J(GA9，l94)である、言い換えると f<等しく妥当するもの

という意味での〉本質にとって本質的J(GA9，194)である、つまり本質の

本質であるといわれる。ハイデガーは、通常の意味での本質の根底に、通

常の意味での本質を可能にしている本来の本質を見て取っている。この本

来の本質は、通常の意味での本質の由来であるが故に、もはや通常の意味

での本質ではあり得ず、それゆえ「非一本質」と表現されざるを得ない。

通常の意味での「非一本質」は、通常の意味での本質の「欠損形態」を指

す。しかし本来の本質が「非本質」と表現されるのは、「普遍的なもの(共

通なもの・類)、その可能性(可能化)、その根拠という意味での本質〈通

常の意味での本質〉へとまだ下落していないJ(GA9，194)からである。通

常の意味での本質(何であるか)以前であるから、本来の本質は「何であ

るか」が述べられず、事象性を持たない。そのため本来の本質 (Wesen)

は、事象性の由来でありながらも、それ自身は事象性ではあり得ない生起

( Geschehen)・現成 (Wesen)であると考えられる。この本来の本質(現

成)が隠しごとの「非一本質」である。それ故ノ、ィデガーにおいて、「真理

の本質にとって最も独自で本来的な非真理(Un-wahrheit)J (GA9，193) 

である「隠しごと」は、真理・本質の由来つまり「根源」として、そして

真理・本質の「原初 (Anfang)Jとして、それゆえ存在しているものの原初

として考えられているといえよう。

しかし我々には通常、隠しごとという原初は隠蔽されている。我々は通

常、隠蔽されていないもの(存在しているもの)にのみ関わっている。こ

の、隠しごとが隠蔽され、存在しているものから存在しているものにのみ

向かい、存在しているものにのみ囚われていることをハイデガーは「迷い

(Irre) Jと名づけ、非真理の第二として挙げている (GA9，196)。迷いが向



中期ノ、ィデガーの真理論 19 

かう先である「隠蔽されていないもの」は、隠しごとに抗して、隠蔽が剥

がされて成立する。そのため迷いは「真理のく隠しごとという〉原初的本

質に対する本質的反本質 (Gegenwesen)であるJ (GA9，197)とされる。迷

いは、上述のく方向の〉正しさが可能となる次元である。というのは、存

在しているものから存在しているものにのみ向かうことが迷いであるため、

迷いは、適切に方向が定められれば、認識・判断のく方向の〉正しさとな

るからである。但し、迷いは、それ単独では適切な方向が定められないた

め、「判断のく方向が〉正しくないことや認識の虚偽性J (GA9，197)ともな

り得る。く方向の〉正しさは、く方向が〉正しくないことという一種の隠蔽

が剥奪されて成立しているのである。

以上の隠しごとと迷いという二重の非真理の剥奪・欠如として真理が生

起する。隠蔽されていることからの剥奪として存在するはずのものを存在

しているものとして存在させること、そして、不適切な方向という隠蔽を

剥がし、存在しているもののうちで目指されているものへとく方向〉正し

く向かうこと、この様に二重に隠蔽が剥がされることで真理が生起する。

だが、隠蔽の剥奪はどの様にして生起するのであろうか。非真理の隠蔽を

剥がすことは「闘争 (Kampf)J といわれる (GA9，224)0 (5) この「闘争」

については「芸術作品の根源J (1935/36)で詳しく述べられている。そこ

では世界 (Welt)と大地(Erde)との闘争といわれる。この世界は、明け

聞け(Lichtung)であり (HW，41)、己を明け聞く (sichlichten)もので

もある(HW，29)。この大地は、閉鎖されたもの (dasVerschlossene)、己

を閉鎖しているもの (Sichverschlieβendes) (HW，4l)、隠すもの (das

Bergende) (HW，2S)である。ここでは隠蔽する生起だけではなく、隠蔽

を剥がす生起も考えられている。隠す大地に抗して世界が明け開くことに

より、隠蔽されていないことという意味での真理が生起している。しかし

明け開けの生起で隠蔽が消滅するわけではなく、相互の抗争は常に保持さ



20 

れている。言い換えると、隠蔽する生起と明け開く生起とが共に生起し、

一つの統ーを形成することにより、存在しているものが隠蔽されていない

ものとしてそのつど我々に現出しているのである。そして隠しごと・迷い

と同様、この論文でも隠蔽は二重の仕方で生起する Q 「隠しごと」に「拒否

(Versagen) Jが、「迷い」に「偽装 (Verstellen)Jがそれぞれ対応してい

る。(6)両者の関係はここでは明瞭に次のように述べられている。「拒否」は

「明け開かれたものの明け開けの原初」で、ある、「しかし同時に隠蔽は、も

ちろんく拒否と〉異なる仕方で、明け聞かれたものの内部にも存在」し、

それは「かの単純な拒否ではない。存在しているものは確かに現出するが

己以外のものとして与えられる。この隠蔽が偽装であるJ (HW，39)。拒否

(臆しごと)の剥奪の内でのみ偽装(迷い)が可能となることがここで明

確に示されている。そしてこの二重の隠蔽と明け聞けとの闘争として真理

が生起するのである(HW，47)。この闘争の場つまり明け聞けという場が、

ノ、ィデガーの表現では「現 (Da)Jであり、人聞はこの闘争の場である、つ

まり人聞は「現存在く現であること>(Da-sein) Jである (Vgl.GA9，189， 

HW，47)0 (7)人間としての我々は通常、明け開かれたもの、隠蔽されていな

いもの(存在しているもの)にのみ態度をとっている。そのとき我々が現

一存在であるということは隠蔽されている。現存在は「人間の隠蔽された

本質根拠J (GA9，187)なのである。

さて、ハイデガーによると、プラトンにおいても非真理のこの二重性が

認められる。そこでは、隠しごとに「レーテーはみ向)J (GA34，139)が、

迷いに「プセウードス (ψ'eVOOC)J (GA34，134)が対応す。(8) プラトンにお

いても、二重の非真理から隠蔽を剥奪することで真理が生起すると考えら

れていたのである。しかしアレーテイアは本来、語幹・経験を共有 (GA34，

139)するレーテー(隠しごと)の欠如態として思惟されるべきであったの

に、プラトンは、全く異なる経験・語源を持つプセウードス(迷い)の欠



中期ハイデガーの真理論 21 

如態として思惟したとハイデガーは主張する(GA34，138)。プラトンのこの

考え方が標準的なものとなり、「真理」はプセウードスの欠知態として、つ

まり「く方向の〉正しさ」としてのみ思惟され、その結果、プセウードスを

可能にする根源的な経験、つまりレーテー(隠蔽)・アレーテイア(隠蔽さ

れていないこと)の経験が隠蔽されたとハイデガーは考えている (GA9，

232)。

IV 

真理の本質を目指して問う過程において我々は、 r<方向の〉正しさ」と

しての真理から、「隠蔽されていないこと」としての真理、更にこの真理を

発現させる闘争(剥奪)へと至った。この間いの遂行においてハイデガー

が暗示していた「転回」とは何か。「真理の本質について」という論文にお

いて「転回」という語が使用されている箇所は二箇所ある。

その一つは、第5節「真理の本質」から第6節「臆蔽することとしての非

真理」へと節が変わるところである (GA9，193，Anm.)。ここでは、「隠蔽

されていないこと」という真理から、「隠蔽されていること」・「隠蔽するこ

と」という非真理への転回が見られる。隠蔽すること(隠しごと)は、通

常の意味での真理・本質の原初でありつつも、通常それ自身は隠蔽されて

いた。それゆえ原初へと至るために我々は、我々の通常のあり方を脱する

ような「転回」を必要とするのである。(9)

「転回」についての他の言及は、「真理の本質を目指す聞いは本質の真理

を目指す聞いから生じる。……真理の本質を目指す問いは、真理の本質は

本質の真理であるという命題において答えを見いだす。……真理の本質を

目指す聞いに対する解答は、原存在 (Seyn)の生起の内部の転回の言であ

るJ (GA9，201)という箇所である。ここでは、「真理の本質を目指す問い」

から「本質の真理を目指す問い」への転回について触れられている。この



22 

転回は何を意味しているのか。「真理の本質を目指す聞い」では、本質が「何

?あるか (Washeit)J・「事象性」と理解され、真理が「認識の'性格」とさ

れている (GA9，201)。本質を、「何であるか (Wassein)J・事象性・エツセ

ンチア・「等しく妥当するもの」として捉えるのは、通常の意味での本質の

理解であることを、我々は川において確認していた。そして通常の意味で

の真理は「く方向の〉正しさ」であった。このとき物は、既に隠蔽が剥がさ

れたものであり、物へと知性が向かうことで真理が成立している。これは、

それ自身で存在する知性の、それ自身で存在する物に対する関係、つまり

「認識の性格」としての「真理」である。それゆえ「真理の本質を目指す

向い」における真理・本質は、通常の意味でのそれとして理解されている。

一方、「本質の真理を目指す聞い」とは何を謂うのか。「本質の真理」をハ

イデガーは、「本質の本質」、「本質性」、つまり「本質がそのものとして、

本来、真理において何であるか」のことであると述べている (GA45，46)0 (10) 

また、 'Wesen(本質)の真理を目指す聞いはWesenを動調的に理解する」

(GA9，201)とハイデガーは記している。「本来の本質」・「事象性を持たな

い生起としての本質」としては、隠しごとの「非一本質」が既に挙げられ

ていた。「非一本質」は、事象性という通常の意味での本質の由来(原初)

であり、それ自身は事象性を持たない現成 (Wesen)であるということ

を、我々は川において捉えていた。ここで Wesenは、事象性を持たず、

「動詞的に」捉えられている。そして現成は、通常の意味での本質を可能

にするものであり、現成こそが「本来の本質」の名に値するものであった。

この本来の本質(現成)から見ると、通常の意味での本質こそが「非本質

的な本質J (HW，36)といわれる。真理が「隠蔽されていないこと」と解さ

れているのも、動調としての Wesen(現成)という考え方に対応してい

る。何故なら、「隠、蔽されていないこと」と考えたときのみ、隠蔽から隠蔽

されていないことへの生起を考えることができ、「明け開けと二重の隠蔽の



中期ハイデガーの真理論 23 

闘争としての真理」の現成を思惟することが可能となるからである。(ll)

つまり、通常の意味での真理を可能にしている、闘争としての真理を思惟

するためには、明け聞かれているものや明け開けについてのみならず、隠

蔽について思惟する必要もあるのである。隠蔽が隠蔽として知られていな

ければ、明け聞かれているものや明け開けについて語ることは不可能なの

である。そのため我々は、真理について語るため、隠蔽(非真理)という

原初への転回をやはり必要とする。そしてそれは、本質の真理を目指して

問うことにより初めて可能となったのである。

V 

「真理の本質を目指す問い」は「本質の真理を目指す聞い」とならざる

を得ないこと、そしてそれに伴い、真理と本質が各々その原初へと転回せ

ざるを得ないことを我々は確認してきた。真理・本質の由来を目指して問

うには、原初へのこの転回が必要なのである。そして原初として我々に与

えられていたのは、隠しごとという隠蔽の生起であった。それゆえ原初へ

の転回とは、存在しているものにのみ態度をとる通常の人間のあり方から、

「隠、蔽の生起の場」つまり「存在しているものやその本質が闘い取られる

場」への転回を意味するのである。この闘争の場が、既に見たように現存

在 (Dasein)の「現 (Da)Jであったことを考慮すると、ここで生じている

転回は、人聞から「人間の隠蔽された本質根拠(現存在)J (GA9，187)への

転回、言い換えると、(意識から他の意識への転回ではなく)意識から現へ

の転固なのである。ハイデガーによると、人聞を人間としているのは「現

で あること (Da-sein)Jである、つまり、人閣が現存在を所有するので

はなく、「現存在が人聞を所有J (GA9，190)しているのである。それゆえ人

間の考察に先立つて、現存在という「別の根拠J (GA9，202)から思惟する

必要があるのである。



24 

以上の考察で、人聞から現を目指し、現に至る準備は整えられたと考え

られる。しかし我々は、己が現存在であることを認めたとしても、現存在

として思惟することが、つまり現から思惟することが許されるのか。現か

ら思惟する方法の可否については別に考察が必要である。

j主

ハイデガーの著作からの引用・参照箇所は、文中で次の略号の後に頁数を記

して示しである。

SZ: Sein und Zeit， Tubingen， 16.， Aufl.， 1993. 

HW: Holzwege， Frankfurt am Main， 6.， durchgesehene Aufl.， 1980. 

GA9: Wegmarken， Gesamtausgabe， Bd.9， Frankfurt am Main， 1976. 

GA34: Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Hohlengleichnis und 

Theatet， Gesamtausgabe， Bd.34， Frankfurt am Main， 1988. 

GA45: Grundjヤ-agender Philoso.ρhie. Ausgewahlte > Problemeくder> Logik<， 
Gesamtausgabe， Bd.45， Frankfurt am Main， 1984. 

GA79: Bremer und Freiburger Vortrage， Gesamtausgabe， Bd.79， Frank. 

furt am Main， 1994. 

(1) Iしかし開示されている乙とは現存在の根本様式であり、この根本様式

に応じて現存在は己の現 (Da)であるJ(SZ，220)。

( 2 )ノ、ィデガーの思惟の発展・変転という意味での転回や、 1949年の「原存

在 (Seyn)におりる転回」つまり「原存在の現成の拒絶から原存在の見

守りの性起への転回J(GA79，74)を問題とすることも可能だが、本稿で

は、真理の本質を目指して問うとき必要となる次元への転回のみを扱い

7こい。

( 3 )聞かれていることは、全集45巻では「物と、物と人間の聞の領域と、人

問自身と、人聞に対する人間の、かの四重にして一つの開かれているこ

と (OffenheitlJ (GA45，24) とより詳しく表現されている。

( 4 )ここで挙げられている「本質」は、 lのそれに等しい。

( 5) I闘争 (Kampf)Jの代わりに「争い (Streit)Jと表現される箇所もあ

る。しかし両者は同ーの事柄を指していると考えられるため、本稿にお

いては以降、両者を区別しないで用いる。

( 6) I隠蔽をする拒絶が拒否としては凡ての明げ聞けに恒常的な由来を初め

て付与し、しかし偽装としては凡ての明け開げに迷い (Beirrung)のく



中期ハイデガーの真理論 25 

だけない鋭さを付与するJ mW，40)という記述に従えば、由来を付与
する「拒否」が本質の由来である「隠しごと」に、迷いを付与する「偽

装」が「迷い」に対応すると考えられる。

(7) W存在と時間』で「現存在」は既に、「それ自身その都度その『現 (Da)~

であるJ (S2，132)とか、「それ自身が明け聞け(Lichtung)であるJ (S2， 

133) と表現されている。

( 8 )レーテーは「隠蔽されていることという根本的意義を持つJ(GA34，142) 

とされ、プセウードスは「事象が我々に一つの面を向けるが、そのさい

背後に潜む他のものを偽装し隠蔽するようにして、事象を曲げること」

(GA34，136)、「ロゴスの、言表のく方向が〉正しくないことJ(GA34，319) 

とされている。

( 9) r転回」が「革命 (Revolutionen)J と表現されている箇所もある。革命

とは、「通常になってしまったものの方向転換」、「原初への根源的で真

正な連関J (GA45，37)である。

(10) この箇所においてハイデガーは、「真なるものの本質を目指す聞いの、

本質の真理(本質性)を目指す問いへの転回J (GA45，46) を挙げてい

る。転回の内容は、この表現から分かるように、いま問題としている全

集9巻の201頁と同ーのものである。

(ll)全集45巻において、本来の本質(現成)は「本質把捉 (Wesenserfas-

sung) J・「本質認識 (Wesenserkenntnis)J (GA45，83) と表現される。

そして「本質把捉は、一種のく本質を「こちらへ もたらすこと(Hervor-

bringung)uであるJ(GA45，83) 0 rこちらへ もたらすこと」とは、「隠

蔽されたもの」から「隠蔽されていないことJ (GA45，96)へもたらすこ

とである。

(大学院後期課程学生)




