
Title 古代中世日本における国際認識

Author(s) 榊原, 小葉子

Citation 大阪大学, 2000, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/58742

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



氏名

本籍(国籍)

学位の種類

学位記番号

学位授与年月日

学位授与の要件

研究科及び専攻

学位論文題目

論文審査委員

榊原小葉子

博士(学術)

甲第 3 号

平成12年3月27日
学位規則第4条第 l項該当課程博士
言語社会研究科言語社会専攻

古代中世日本における国際認識

主査 教授 武田佐知子

副査 助教授 米井力也

副査 助教授 平田由美

副査教授西村成雄

副査 教授 尾上新太郎

論文の内容要旨

本論文の目的は、聖徳太子信仰をとおして、古代から中世にかけての対外意識の構造的

特質を明らかにし、あわせてそのことを通じて、いくつかの先行研究で言われているよう

な太子信仰の政治的特質一ーすなわちそれが前近代における「ナショナリズムJの所産で

あるという論点を深めることにある。

このような問題意識から、各章では、 8世紀以降の日本の仏教的世界観に現れる朝鮮観

の変遷に注目しつつ、それが各時代ごとの太子信仰とどのように関わり合ってきたのかに

ついて考察をすすめた。前近代の朝鮮半島に対しては、実際の半島内部の状況に関わらず、

三韓(百済・高句麗・新羅)という空間認識がみられる。本論文では、三韓のなかでも特

に、 7世紀半ばに滅亡していながら、観念上は朝鮮半島の一部であり続けた「百済」が、

古代から中世にかけての聖徳太子信仰の展開のなかで、常にある一定の位置を占めている

ことに着目した。まず第 1章において、序論として中世期の太子信仰上のある言説の発生

と展開の過程を検証し、問題の所在を明らかにした。すなわち本章では、寺院聞の言説闘

争のなかで太子と「百済」の関係が深められ、太子は日本への仏教伝来の主体・百済聖明

王の生まれ変わりであるとまで説かれた 13世紀前半の太子信仰をとりあげた。ここに現

れる「百済」イメージは、小帝国観に基づいて朝鮮諸国を「蕃国」すなわち服属国とみな

すという従来型の朝鮮観にはけっして収まりきらないものであった。しかし「百済」は、「蕃

国Jであると同時に日本仏教にとっての源泉をも意味し、その文脈においては優越性の表

象でもある。つまり、いわゆる「百済」観とは、たんなる蕃国観のみならず、仏教的優越

性の要素をも含みこんで成り立っていたといえる。本章でみてきたような言説の展開過程

は、従来のような単なる「日本仏教の源泉」としての「百済Jに対する観念に変容をもた

らし、「蕃固としての百済Jという要素をも含めた、全体としての「百済J観の変容へとつ

-9-



ながっていく可能性を示した。

第 2章および第 3章では、こうした太子信仰における「百済」の特殊性が生まれた背景

について考察した。太子信仰が古代的ナショナリズムの所産であるという観点から、律令

国家体制下での仏教の定着と興隆の過程で、国家意識がどのように形成され、また、それ

が太子信仰の発展にどのように寄与したのかについての検証を行った。その結果、そうし

た太子信仰における「百済」の意義は、 9世紀初めに成立した仏教説話集『日本霊異記』

に規定されることが明らかになった。

『霊異記』には数多くの「諸蕃」系氏族、渡来系氏族の人々が登場するが、その殆どが、

実は百済系の氏族出身者である。そして、行基や道照に代表されるように、彼らはいずれ

も仏教的に卓越した存在として描かれているのである。同書において、百済系氏族だけが

特別な位置づけで描かれているのは、上巻序文冒頭でも明言されているように、日本に仏

教を伝えたのが百済であったから、あるいは、百済が滅びる前には日本と友好関係にあっ

たから、といった理由も考えられよう。しかしそれ以上に、百済系氏族を「自土J内部に

文化的・仏教的優越者として包摂することによって、何らかの特別な効果が期待されてい

たことが考えられるのである。『霊異記』の編纂時期と重なる桓武朝は、百済王氏が天皇

の外戚と称されたり、大量の官人登用がなされた時期でもある。桓武天皇は、母親高野新

笠が百済系の和氏の出身であり、百済系氏族との関係は深いが、注目すべきは、桓武天皇

の実際の外戚が和史氏であったにもかかわらず、百済王氏を「朕の外戚Jと呼んだことで

ある。諸蕃系氏族への賎視が一般的だった当時、敢えて百済王氏を外戚とすることには重

大な意味があり、百済系の血への傾斜の強さを物語っている。このような百済王氏重視の

傾向は、百済王氏が日本古代国家にとって「百済王権」を象徴する存在であったことと、

桓武朝における時代的要請がリンクした結果一一つまり、桓武朝における百済王氏の活躍

は、中華帝国を志向していた桓武朝の「国際化Jに淵源を持つものであった。こうした百

済王氏の台頭にともなう百済系氏族の活躍ぶりが『霊異記』に反映されていると考えられ、

問書での「百済」の位置づけられかたが日本仏教界全体に波及していったといえるだろう。

そして第4章では、まず 10世紀の『聖徳太子伝暦』において、やはり「百済Jは極め

て重要な位置づけに置かれていることを明らかにした。太子信仰にとって、『伝暦』の成

立は一つの大きな画期と考えられている。すなわち『伝暦』の内容は、後世の太子伝の基

礎となるものであり、『伝暦』の成立をもって太子信仰の確立とみなされている。本書に

みられる太子信仰の大きな特徴として挙げられるのが、太子と百済人との密接な結びつき

なのである。すなわち、ここ描かれる太子は、常に百済人との関係が契機となってその聖

性が示されている。そうした太子と「百済Jとの関係の強調は、太子信仰を単に宗教的次

n
U
 

1
'
4
 



元において基礎づけただけでなく、同時にその過程において、舶載の思想である仏教を日

本独自の国家思想として転成せしめたのである。そして、「百済Jは文化的次元における

朝鮮半島の優越性と、そこから来る憧憶を一身に吸収した観念上の存在となったのである。

太子が、その死後聖人化され、信仰の対象となったように、太子信仰の発展の過程におい

ては、「百済」の存在もまた、亡びた国であるがゆえにそのイメージは増幅され、やがて

仏教的桃源郷としての記号となったともいえる。そして、こうした『伝暦』および太子信

仰全体における「百済」の意義は、これまでにみてきた『霊異記』の百済観に規定されて

いたと考えられるのである。聖徳太子は、皇太子として、また摂政として、推古朝の内政

・外交・文化諸方面において力をふるった人物であった。この太子の偉大さを強調するあ

まり、後世、太子を極端なまでに超人化して描く傾向が強くなる。中国陳朝の高僧で天台

宗の第二祖である恵思の生まれ変わりであったとされたり、幼少の頃より人々に仏教を説

き、未来をも予言したとされるなど、さまざまな神秘的な事績が語られた。こうした荒唐

無稽ともとれる奇瑞諦や転生説は、時代が下るにつれてその種類も増し、内容も豊かにな

っていく。これは、説話の発展の一般的な傾向であるともいえるが、その展開のあり方は、

時代ごとの要請に応えるものであった。古代から中世にかけての太子伝の展開も、時代が

求めた太子像の集積の過程であった。やがてそうした太子伝が、平安中期の『聖徳太子伝

暦』で集大成としてまとめられ、本書の成立を以て太子信仰の確立とみなされたのである。

仏教的世界観に基づくことによってく中国からの自立)を模索し、日本においてようや

く国家意識が確立したのが 9世紀であった。それゆえ、この時期の日本民族にとっては、

自らの政治的・思想的源泉としての中国の存在をもっとも強く意識させられた時期でもあ

った。この時期の太子信仰にも、中国への強烈なまでの憧僚と対抗意識が表裏一体となっ

て立ち現れている。言い換えれば、国家仏教のもとに組織された律令体制の独自性を、太

子を媒介として強調するも、太子自身の仏教的優越性は結局中国仏教に裏打ちされる形で

しか保障されえなかったのである。まさに日本にとっては、中国を頂点とする東アジア世

界のなかで帝国の構造が実体を失い、観念的な次元でも帝国秩序の維持が危ぶまれた頃で

あった。このような時期に成立したのが『霊異記』であった。これと前後して成立した『新

撰姓氏録』は、現実の東アジア世界において支配される諸蕃を失った段階で、諸蕃系諸民

族集団の日本国内での包摂を明示することにより帝国の構造を維持・再確認する機能を担

っていたが、『霊異記』において文化的に優越した民族集団・百済系氏族が「白土」内で

日本仏教を支える重要な存在として描かれていたことは、同書が『新撰姓氏録』と同様の

機能を果たしていたことを示している。『霊異記』下巻第 38話までが編まれた桓武朝期

に、先進技術・文化を武器に日本圏内で多大な影響力を誇った百済系氏族も、天皇の外戚

唱

i
可

i



と称され、官人として登用されることによって、あたかも律令制下では「日本之神胤Jと

対等な立場に置かれているかのようにみえて、実は同時に政治的従属の対象である朝鮮半

島の象徴でもあった。そうすると、百済人僧侶あるいは行基や道照などの百済系氏族出身

の僧侶が高く評価されて描かれている『霊異記』は、一見すると『新撰姓氏録』とは異な

る方向性を有しているかのようにみえる。しかし、『新撰姓氏録』成立の直後に追加され

た下巻第 39話では、草木の一本にいたるまで、日本の圏内にあるものはすべて天皇に帰

属すると主張されている。すなわちこのような説話が追補されたことからは、『霊異記』

が、文化的に優越した民族集団・百済系氏族の自土への包摂を強調することで、実際の東

アジア国際関係上は存在しない、日本を頂点とした帝国の秩序構造を、観念的次元におい

て実現することを目的としていることが明らかなのである。このことは、とりもなおさず、

〈中国からの自立)という 6世紀以来の日本にとっての課題を克服するための活路が「百

済」という観念上の存在に見出されたことを表す。すなわち、『霊異記』において、「百

済」という文化的仏教的に優越した存在を政治的次元では「諸蕃j として従属させること

によって、日本と中国文化・中国仏教との切り離しが仕組まれ、日本は文化的(仏教的)

・政治的両側面における対等固として、中国からの独立を目指しえたのである。そうした

自土意識を契機とした自立への試みの集大成が、 10世紀の『伝暦』の成立であり、「古

代的ナショナリズムJとしての太子信仰の確立なのであった。

論文審査の結果の要旨

本博士論文の目的は、聖徳太子信仰をとおして、古代から中世にかけての対外意識の構

造的特質を明らかにし、あわせてそのことを通じて、いくつかの先行研究で言われている

ような太子信仰の政治的特質ーすなわちそれが前近代における「ナショナリズムJの所産

であるという論点を深めることにある。

このような問題意識から、筆者は、 8世紀以降の日本の仏教的世界観に現れる朝鮮観の

変遷に注目しつつ、それが各時代ごとの太子信仰とどのように関わり合ってきたのかにつ

いて考察をすすめる。前近代の朝鮮半島に対しては、実際の半島内部の状況に関わらず、

三緯(百済・高句麗・新縦)とし、う空間認識がみられる。本論文では、三韓のなかでも特

に、 7世紀半ばに滅亡していながら、観念上は朝鮮半島の一部であり続けた「百済j が、

古代から中世にかけての聖徳太子信仰の展開のなかで、常にある一定の位置を占めている

ことに着目してきた。まず第 1章において、序論として中世知lの太子信仰上のある言説の

発生と展開の過程を検証し、問題の所在を明らかにした。すなわち本掌で、は、寺院聞の言

説闘争のなかで太子と「百済Jの関係が深められ、太子は日本への仏教伝来の主体・百済

聖明王の生まれ変わりであるとまで説かれた 13世紀前半の太子信仰をとりあげた。ここ

に現れる「百済Jイメージは、小帝国観に基づいて朝鮮諸国を「蕃国Jすなわち服属国と

みなすという従来型の朝鮮鋭にはけっして収まりきらないものであった。しかし「百済j

は、「蕃国j であると同H寺に 1:1本仏教にとっての訪日泉をも意味し、その文脈においては優

越性の表象でもある。つまり、いわゆる「百消j観とは、たんなる蕃国観のみならず、仏

-12-



教的優越性の要素をも含みこんで成り立っていたといえる。本掌でみてきたような言説の

展開過桂は、従来のような単なる I日本仏教の源泉Jとしての f百済j に対する観念に変

容をもたらし、「蕃固としての百済j という要素をも含めた、全体としての f百済J観の

形成へとつながっていく可能性を示した。

第2章および第3章では、こうした太子信仰における「百消」の特殊性が生まれた背景

について考察した。太子信仰が古代的ナショナリズムの所産であるという観点から、律令

国家体制下での仏教の定着と興隆の過程で、国家意識がどのように形成され、また、それ

が太子信仰の発展にどのように寄与したのかについての検証を行った。その結果、そうし

た太子信仰における fj~消 J の意義は、。|断、己初めに成立した仏教説話集 W 1:1本霊異記』

に規定されることがゆlらかになった。

『霊巣記』には数多くの「諸蕃j系氏族、渡米系LUjたの人々が笠場するが、その殆どが、

実は百済系の氏族出身者である。そして、行基や道l!日に代表されるように、彼らはいずれ

も仏教的に卓越した存在として拙かれているのである。 l司書において、百済系氏族だけが

特別な位置づけで描かれているのは、上巻序文官頭でも明言されているように、日本に仏

教を伝えたのが百済であったから、あるいは、百済が滅びる前には日本と友好関係にあっ

たから、といlった理山も考えられよう。しかしそれ以上に、百済系氏族を「自土J内部に

文化的・仏教的優越者として包摂することによって、何らかの特別な効果が期待されてい

たことが考えられるのである。『霊異記』の編纂時期と重なる桓武朝は、百済王氏が天皇

の外戚と称されたり、大量の官人登用がなされたH寺JUIでもある。桓武天皇は、母親高野新
笠が百済系の杭l氏の山身であり、百済系氏族との関係は深いが、注目すべきは、桓武天

皇の実際の外戚が平n史氏であったにもかかわら.ず、百済王氏を rll長の外戚Jと呼んだこと
である。諸蕃系氏族へのH益視が一般的だ‘った当H寺、あえて百消-:1:氏を外戚とすることには

重大な意味があり、百済系の血への傾斜の強さを物語っている。このような

百済王氏重視の傾向は、百済王氏が日本古代国家にとって f百済王権j を象徴する存在で

あったことと、極武朝におけるH寺代的製請がリンクした結果一つまり、十亘武車1Iにおける百

済王氏の活躍は、 1-11華帰国を志向していた桓武l抑!の[国際化jに淵源を持つものマあった。

こうした百済王氏の台頭にともなう百済系氏族の活躍ぶりが『霊異記』に反映されている

と考えられ、|司書での f百済j の位置づけられかたが日本仏教界全体に波及していったと

いえるだろう。

そして第4章では、まず 10世紀の『聖徳太子伝暦』において、やはり「百済Jは極め

て重要な位置づけに置かれていることを明らかにした。太子信仰にとって、『伝暦』の成

立は一つの大きな画期と考えられている。すなわち『伝暦』の内容は、後世の太子伝の基

礎となるものであり、『伝J醤』の成立をもって太子信仰の確立とみなされている。本書に

みられる太子信仰の大きな特徴として挙げられるのが、太子と百済人との密接な結びつき

なので、ある。すなわち、ここに陥かれる太子は、常に6消人との関係が契機となってその

聖性が示されている。そうした太子と f百済j との関係の強制は、太子信仰を単に宗教的

次元において基礎づけただけでなく、同時にその過程において、舶載の思想、である仏教を

日本独自の国家思想として転成せしめたのである。そして「百済j は、文化的次元におけ

る朝鮮半島の優越性とそこから来る憧僚とを一身に吸収した観念上の存在となったのであ

る。太子が、その死後聖人化され、信仰の対象となったように、太子信仰の発展の過程に

おいては、「百済j の存千Eもまた、亡びた国であるがゆえにそのイメージは増幅され、や

がて仏教的桃源郷としての記号となったともいえる。そして、こうした『伝暦』および太

子信仰全体における f百済Jの意義は、これまでにみてきた『霊異記』の百済観に規定さ

れていたと考えられるのである。聖徳太子は、皇太子として、また摂政として、推古朝の

内政・外交・文化諸方面において力をふるった人物であった。この太子の偉大さを強調す

るあまり、後|止、太子を極端なまで、に超人化して描く傾向が強くなる。中国際朝の高僧で

n
4
u
 

t
i
 



天台宗の第二祖である忠;思の生まれ変わりで、あったとされたり、幼少の頃より人々に仏教

を説き、未来をも予言し'たとされるなど、さまざまな.fill泌的な事績が語られた。こうした

荒唐無稽ともとれる奇瑞諦や転生説は、 H寺代が下るにつれてその種類も増し、内容も豊か

になっていく。これは、説話の発展の一般的な傾向であるともいえるが、その展開のあり

方は、時代ごとの要請に応えるものであった。古代から中世にかけての太子伝の展開も、

時代が求めた太子像の集積の過程で、あった。やがてそうした太子伝が、平安中期の『聖徳

太子伝暦』で集大成としてまとめられ、本書の成立を以て太子信仰の確立とみなされたの

で、ある。

仏教的世界観に基づくことによって(1.1 1 国からの I~J .¥'0を模索し、 1:1本においてようや

く国家意識が確立したのが 9世紀であった。それゆえ、このH寺JUIの日本民族にとっては、
自らの政治的・思煙、的源泉としての中国の存在をもっとも強く意識させられた時期でもあ

った。この時期lの太子信仰にも、中国への強烈なまでの憧椴と対抗意識が表裏一体となっ

て立ち現れている。言い換えれば、国家仏教のもとに組織された律令体制の独自性を、太

子を媒介として強調するも、太子自身の仏教的優越性は結局中国仏教に裏打ちされる形で

しか保障されえなかったのである。まさに日本にとっ-(は、 q.1国を頃点とする束アジア世
界のなかで帝国の構造が実体を失い、観念的な次元でも帝国秩序の維持が危ぶまれた頃で

あった。このような時期に成立したのが『霊具記』であった。これと前後して成立した『新

撰姓氏録』は、現実の東アジア世界lこおいて支配される諸蕃を失った段階で、諸蕃系諸民

族集団の日本国内での包棋を明示することにより帝国の構造を維持・再確認する機能を担

っていたが、『霊具記』において文化的に優越した民族集団・百済系氏族が「自土J内で

日本仏教を支える重要な存在として描かれていたことは、同書が『新撰姓氏録』と同様の

機能を果たしていたことを示している。『霊異記』下38までが編まれた桓武朝期に、先

進技術・文化を武器に日本国内で多大な影響力を誇った百済系氏族も、天皇の外戚と称さ

れ、官人として登用されることによって、あたかも41I4THill下では「日本之神胤j と対等な
立場に i置かれているかのようにみえて、実はI FiI 叫に政治I'I~従Jl誌の対象で、ある制鮮半島の象

徴でもあった。そうすると、百消人僧侶あるいは行基や道!!日などの百済系氏肱出身の僧侶

が高ぐ評価されて拙かれている『霊異記』は、一見すると『新撰姓氏録』とは異なる方向

性を有しているかのようにみえる。しかし、『新操姓氏録』成立の直後に追加された下3

9では、草木の一本にいたるまで、日本の国内にあるものはすべて天皇に帰属すると主張

されている。すなわちこのような説話が追捕されたことからは、『霊異記』が、文化的lζ

優越した民族集団・百済系氏族の白土への包摂を強制することで、実際の東アジア国際関

係上は存在しない、日本を頂点とした帝国の秩序構造を、観念的次元において実現するこ

とを目的としていることが明らかなのである。このことは、とりもなおさず、〈中国から

の自立〉という 6世紀以来の日本にとっての謀題を克服するための活路が「百済Jという

観念上の存在に見出されたことを表す。すなわち、『霊具記』において、「百済j という

文化的仏教的に優越した存在を政治的次元では f諸蕃j として従属させることによって、

日本と中国文化・中国仏教との切り離しが仕組まれ、日本は文化的(仏教的)・政治的両

側面における対等間として、中国からの独立を目指しえたので、ある。そうした白土意識を

契機とした自立への試みの集大成が、 10 世紀の『伝!醤』の成立であり、「古代的ナショ

ナリズムj としての太子信仰の確立なのであった。

以上の如くの結論を導く本論文で、は、太子信仰が「古代的ナショナリズムj と称され、

その構造的特質を明らかにするこどが目的とされている。近代的概念でいわれるナショナ

リズムの語義をめぐって、いまひとつつっこんだ議論が必要だ、との意見が、審査委員から

出され、従来のナショナリズムをめぐる議論をふまえておく必裂があるとの指摘があった。

ナショナリズム、あるいはネイションという概念は、アーネスト・ゲルナーらによって

「近代に固有な諸条件の産物Jと規定されてきた。これに対してネイションとナショナリ

-14-



ズムを、何世代ものH年間の経過の過程で結合し、形成以前よりずっと存在しつづけている

伝統と遺産の産物であるとしたのが、アンソニー・スミスである。スミスは、 Iナショナ

リズムJという言葉は、人間集団の自治・団結アイデンティティの形成と維持のためのイ

デオロギー的な運動を意味し、ナショナリズムによって現実的ないし潜在的な fネイショ

ンJが生み山されるとする。さらに、「ネイションj という言葉は、 f歴史的な領土、共

通の神話と記憶をもっ大衆、公に認められた文化、統一された経済、構成員すべてに共通

した権利と義務、これらを共有している人間集団j で、あると規定し、近代の政治的ナショ

ナリズムは、背からあったエスニックなl!重史の記憶、や、白ij近代的なエスニック・アイデン

ティティと共同体との関係を白iHillとしない|浪りはよ盟解され得ないと主慌しているのであ
る。本論文において191らかにされた太子信仰あるいは白土意識を「ナショナリズムj の所

産と l呼ぶためには、この言葉の性格をめぐる議論について、より深く吟味し、検討するこ

とが求められる。しかし、スミスが主張するように、ナショナリズムが「歴史的な継承性J

を有しているという意味では、古代的な国家の有り様と、そこでの国家意識が、 fネイシ

ヨンjや「ナショナリズムJとH手ばれる状態へ連続しているとみることは可能であろうと

の結論を得た。

全体として、日本人の思惣を決定づけるともいえる、古代から中世に至る聞の太子信仰

を、はじめて対外意識との関係を通じて総括的に論じ、手堅くまとめた好論である。

イデオロギーを扱いながら、聖徳太子・行基・聖明王・調子丸、そして顕真・慶政、ある

いは景戒といった人物群像が、時代の要請のもとに、躍動するさまを描ききった。史料の

鰍密な検討に基づく論理の展開は、飛躍がなく、説得的で、博士号を授与するにふさわし

い力作であると、審査委員の見解が一致した。

F
「
U
1
i
 




