
Title 中世期宗教文献に見られるモンゴル語の研究

Author(s) パートル

Citation 大阪大学, 2005, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/58790

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



氏名

本籍(国籍)

学位の種類

学位記番号

学位授与年月日

学位授与の要件

研究科及び専攻

学位論文題目

論文審査委員

第一章

パートル

博士(言語文化学)

甲第 53 号

平成 17年9月28日

学位規則第4条第1項該当 課程博士

言語社会研究科言語社会専攻

中世期宗教文献に見られるモンゴル語の研究

主査教授橋本 勝

副査、教授薮 司郎

副査教授杉村博文

副査 京都大学教授庄垣内正弘

副査助教授 塩谷茂樹

論文の内容要旨

第一章の序論は、1.論点、目的、理由、結論、 2.論文の題目の選択と意義、 3.題

目について、 4.モンゴル仏教の影響力とその貢献、 5.モンゴルの宗教文献研究の状況、

6. 明宣徳六年京師木刻本経典集の概況、 7.アルジャイ洞窟銘文、 8.アルジャイ洞窟

銘文研究の状況、 9.本論文の研究概況、などから構成されたものである。

モンゴル語の経典文語は、中世期の宗教文献言語を基盤に発生、発展し、形成されてき

たものである。このような観点を論証するために筆者は、中世期の宗教文献におけるモン

ゴ、ノレ語の文献資料を通読し、その代表的なものを選択、そしてそれらの比較を通じて総合

的な研究を行ったものである。

モンゴル語の中世期宗教文献の主要なものは翻訳文献である。翻訳によって、モンゴル

の社会に新しい世界観が生じ、モンゴ、ル語やモンゴル文字、モンゴ、ル人の思想・思惟に新

しい考え方が続々と入ってきた。それによってモンゴ、ル語には、新しい名詞や新しい概念

が数多く増え、モンゴ、ノレ語の言語システムに更新と変化を引き起こしながら、更にはモン

ゴル語の形態や文法、音韻システムにまで影響を及ぼしてきたのである。

言語とは、社会の発展のあり方を最も早く受け止め、映し出すものである。宗教教義が

モンゴ、ル入社会に与えた影響は、何よりもまずモンゴ、ル語の中に反映された。この点の変

化を研究することが、本稿の題目選択の主たる理由であるとともに目的でもある。

題目について、本稿の研究範囲を中世期としたのは、歴史的なモンゴノレ語研究領域にお

ける既存の複数ある分類説のいずれにも従ったものではない独自の概念である。ここでい

っている中世期とは、筆者の分析した資料の特徴とその資料に見られるモンゴル語の特質

や、仏教がモンゴルで興隆した時代の特徴を総合的に考量して付けた名称である。時代的

特徴としても、モンゴノレ語の中世期はモンゴル仏教の中盛期と合流している部分が何点も

あるからである。

-1-



中世期モンゴル語宗教文献の研究概況

モンゴル宗教文献に関する研究作業は世界各地で行われている。文献の特徴から見ると、

書かれた文字の違いにより、パスパ文字文献とウイグ、ル式モンゴ、ル文字文献という二種類

に分けられる。この内、ウイグル式モンゴル文字の文献は、パスパ文字文献よりも数・量

共に圧倒的に多い。よって、これまで総括して研究されたものはない。しかし、『回鵠式蒙

古文献匿編Jl(道布、中国民族出版社、 1983)、D.Cerensodnom， M. Taube， Die Mongolica 

der Berliner Tur白nsammlung，Akademie Verlag， Berlin， 1993、『阿爾棄石窟回鶴蒙古文

梼題研究Jl(恰斯額が敦、丹森等著、遼寧民族出版社、 1997)という三著を挙げれば、中

世期モンゴル語の宗教文献の概況を理解することはできるものと思われる。

中・古代モンゴル語文献資料の研究は従来、パスパ文字もしくはウイグ、ル式モンゴ、ル文

字の名の下で研究されたが、その大多数を占める宗教文献の宗教的特徴は軽視される傾向

にあった。単に中世モンゴル語という問題意識を重視するだけで、宗教文献という特徴を

軽視した立場から読み解かれた文献資料の、宗教的という本来の意味が解釈されなかった。

そのことが、語義を正確に理解して研究を進める上で、大きな障害を残した。例えば、amitan

という言葉の仏教分野での意味は「衆生」である。衆生とは六道衆生、具体的にいえば天、

阿修羅、人、畜生、餓鬼、地獄、である。この衆生は、仏陀の慈悲の目的となる教化の対

象である。こういう言葉を普通の語葉と区別せずに、 amitan urvumal-un amitan (W善

説宝蔵』ジョンナスト、スチンチョクト校注、 1989、p.421)r動物、植物の」と解釈する

のは、宗教本来の意味から大きく外れてしまっているといえる。六道衆生の「人、畜生、

餓鬼Jは動物であるが、「天、阿修羅、地獄Jは動物ではなかろう。

本稿で宗教というこ宇を強調しているのは、宗教的な文献を宗教的な観点から研究しよ

うという意図からである。そのようにすれば、その結果は最も合理的なものになると思わ

れるからである。

明宣徳六年京師木刻本経典集

明宣徳六年京師木刻本経典集を、略して宣徳刻本とも称する。筆者はsuntaiとモンゴル

語で書いてきた慣わしをもとに、 STと略している。般若波羅蜜多心経、金剛般若波羅蜜多

経、仏説阿弥陀経の漢文経文を、挑秦三蔵法師鳩摩羅什奉詔誇と書いてあるのを除けば、

全経文の原作者や翻訳者、出版社についての詳しい情報は見つからない。ただ、刊行の目

的は刊行者の記載した説明文で明確である。それは、福徳資糧を集めて仏教を唱導させる

ために刻まれ発行したもの、という。刊行年は明宣徳六年、すなわち西暦紀元 1431年であ

る。経文の内容は、福徳資糧を集めて仏教を唱導させるために印刷し、信仰者へ発行して、

皇帝に思を返すために刊行したものなので、その選んだ経文は大衆化した分り易いもので

ある。明宣徳六年(1431)京師木刻本経典集には、ウイグル式モンゴ、ル文字の文献が四種

類収録されている。神児、真言の部分、説明文の部分、五冠仏礼讃、聖救度仏母二十一種

礼讃経等である。そしてその中には、神児、真言が 59項ある。単語と接尾辞をあわせると、

550前後の語葉単位が見られる非常に大きな文献資料である。単語の一部分は諸仏のモンゴ

ル語の名称である。それらを除けばほとんどはサンスクリット語を転写したものとなる。

この文献は、モンゴ、ル語の音韻や正書法や外来語などを研究するに当たっては、非常に重

要な資料といえる。真言を解釈することは非常に難しい作業であり、多くの時間を要する。

真言の大部分はサンスクリット語起源のものであるので、今回はこの部分の研究は行わな

かった。 -2-



説明文は二つある。説明文とは施主の言である。現代風に言えば出版社のことばに相当

する。これらはあわせて三枚ある。内容は、刊行した経文の目録、刊行した人の福徳資糧

の目的、最終に刊行した時期、を記している。仏教の教義と仏法の力を強調したのは、刊

行者からの仏の教えを高揚させることに対する切実な心情を表したものである。

五冠仏の礼讃は、中世期宗教文献の中では最も珍しいものとなっている。これまでに発

見されているのはただこれだけである。普通の読諦経典にもあまり含まれないので、後盛

期においてもあまり目にしない。その内容は、初めにモンゴ、ル語の冠名を呼び出して、つ

づいて仏の功徳を述べ、それから仏法の特徴を挙げて、最後に帰命頂礼を表すものである。

聖救度仏母二十一種礼讃経は、二十一種といっても事実上は正主尊のー礼讃を含めて二

十二種である。今までに発見された中世期の聖救度仏母二十一種礼讃経は二つある。その

もう一つは、アルジャイ洞窟の聖救度仏母二十一種礼讃である。この二つの礼讃を比べて

みると保存状態は京師木刻本の礼讃が最も完全なものである。アノレジャイ銘文のタラ菩薩

の礼讃は二十四種ある。それは京師版礼讃の二十二種の上に総礼讃二種を加えたものであ

る。しかし、アルジャイ銘文には破壊されてしまったものもあり、残っているものは十九

種に過ぎない。そしてその十九種ある中でも、完壁なものはーっとして残っていない。二、

三語しか残っていないものもある。こういった意味においても、京師版のタラ菩薩の礼讃

は、最も貴重な資料となることは言うまでもない。

アルジャイ洞窟銘文

アルジャイとは、今の中国内蒙古自治区のオルドス市(前のイフ・ジョー・アイマグ (yeke

juu aimav)) のオトク旗 (otuv qusivu)のアルパス・ソム (arbas sumu)にあるモン

ゴルの古代宗教遺跡である。山の岩を掘って洞窟を作ったもので、敦撞の様式と似ている。

その洞窟の壁に仏像と経文を描いたものである。何百年にもおよぶ戦乱などの被害を経た

ため、残された仏像などはわずかである。その壁に描かれた銘文の経文を、アルジャイ洞

窟銘文と称する。今までに発見されたものは、三十五仏礼讃、二十一タラ菩薩礼讃、十六

羅漢礼讃、優婆塞ダ、ルマ・タラ礼讃、四大天王の礼讃という仏教の文献である。それは仏

教の読諦経文であるdungsav(働悔経)、rulm-a yin dudba (救度母礼讃)、naidan jurug 

ki dudba (十六羅漢礼讃)を謄写したものである。

アルジャイ銘文の研究状況は、アルジャイ銘文研究グループの調査と考察から始まった。

アルジャイ研究グループ。とは、中国中央民族大学ノ、スエルデ、ニ教授の指導で成立した内モ

ンゴ、ノレ師範大学のガルデイ、エンへパートル、バヤンパートルそして、内モンゴル大学の

ジャルサン、プリンパト、内モンゴル社会科学院のダンザン、パトジャルガルなどの連合

研究グループ。を指す。そのグループは、 1990年から 1996年の聞にアルジャイ銘文研究に

関する論文を25編発表した。また研究報告会や専門テーマ別の学術討論会なども開催した。

さらには国際学術討論会でも論文を発表するなどして、アルジャイ銘文を世間に紹介しな

がら研究を行ってきた。アルジャイ銘文研究の集大成は『阿爾秦石窟回鶴蒙古文梼題研究』

(遼寧民族出版社、 1997.6)である。アルジャイ銘文の研究手法は、まだ現段階で多く使

われている考証学の方法を主に、文献学、言語学、歴史学、宗教学の知識を利用して比較

研究を行っている。

研究成果については、瀕死に近い仏教遺産をある程度救うことができた点が最も重要な

ことであろう。

-3-



第二章

第二章では、明宣徳六年(1431)京師木刻本経典集の中に収録されているウイグ、ル式モ

ンゴ、ル文字文献で、ある玉冠仏礼讃、聖救度仏母二十一種ネL讃経などを読み、ラテン文字に

転写し、翻字を行い、おおよその意味を日本語に翻訳して、語葉と宗教用語に注釈を施し

た。聖救度仏母二十一種礼讃経の日本語訳は、次の第三章の比較研究につけたのでここで

は省略した。

Tc:ラテン文字転写

Tl:翻字

Tm:日本語訳

例)

1.宝生王仏①への礼讃

Tc 

a. radn_a sambaw _a burqan masi gfin 

b. wcir ovtarvui-yin cinar② gkir ugei 

c. mon cinar arivun gegeken ilaqu ugei 

d. wCir beye-W-de③ mδrgun mavtamui 

Tl 

a. RATN A SAMPAW A PWRQAN MASY QWYN 

b. VCYR WQTARQWY YYN CYNAR KKYR AWYKAY 

c. MWYN CYNAR AARYQWN KAKAKAN AYLAQW AWYKAY 

d. VCYR PAYA TW TA MWYRKWN MAQTAMWY 

Tm 

， a.宝生王仏は甚に深妙である。

b.金剛の霊空性は汚れず

c.自性の清潔と光明に勝さらず

d.金剛の身者に叩頭礼讃

注:

① 五冠仏の一員。南方を所有し仏法を唱導する。普通は五冠仏の二番目となっている。

しかし、五冠仏の順位はよく変わるため、固定的な地位がないものと見ている。

radn_a sambaw_a は、宝生王仏のサンスクリット語の名称のウイグ、ル式モンゴ、ル文

字転写である。 Radnasambuw_aと続け書きすることもある。モンゴル語には erdini

varqu -yin orun、erdini-ece varuvsan、erdini-ece varuvci、erdini-yi

varvavciという数多くの名称がある。サンスクリット語では ratnasambhava、

ratnakaraと称する。チベット語を転写して rinjung、rinCinjungnaiと書く。モンゴル

の寺では、この仏は宝物で飾られ、椅子に座する。頭髪の色は青く巻いている。天物の

着物を着て、広大な胸と右の腕を現して、右の手は聖施の印、左の手は禅定の印をして、

金剛座で座る。黄色は宝生王仏の色である。五煩悩の倣慢と喜音を取り除く功徳を備え、

また事業を成功に導く。

-4-



② ovturvui-yin Cinar (空性)とは、 ovturvui metu tegsi aqulaqui qovusun 

とinar(空の様に平坦になる空性)である。仏教の教義では現実世界の一切の現象を「因

縁和合j の仮像と考える。物事の本身には真実性がない。「無自性」、の「空性」と考え

る。宝生王仏のその「空性Jは、金剛の様に堅固なうえ、汚れなく清潔なものである。

③ ここのbey_e-tuは、前の第三行目のmぬ とinarと連続して理解すること。そうする

と mon Cinar arivun gegeken ilaqu ugei wCir bey _e-tuとなる。そ

のmδn cinar-un bey_eである。それはburqan-u qovusun cinar-un ecus 

-tu kurugsen ilvamjitai lavsan (仏の空性の彼岸に到達した普通より異なる尊

体)である。 ilaqu ugeiとは、敵に負けない、敵が勝てない、という意味である。す

なわち、仏となったことを指す。

第三章

第三章のアルジャイ銘文の比較研究では、アルジャイ銘文の三十五仏への礼讃、二十一

タラ菩薩への礼讃、十六羅漢への礼讃、優婆塞ダルマ・タラへの礼讃、四大天王への礼讃

を、それぞれの対応する礼讃と比較した。また、現代モンゴル語の一般語葉では使用しな

い言葉や、 Aaでは解釈しなかった部分、欠落している箇所などを中心に解釈した。銘文上

の読み取れない単語や、読みにくい語を判読する際に、当該仏の名称や姿、功徳などの特

徴は、銘文を正しく理解する上で重要な意義を持っと考えるので、各仏の名称などを紹介

した。

三十五仏礼讃の著者、訳者との相関資料の情報

三十五仏礼讃の著者、訳者はいまだに不明である。関係が緊密な qutuvtu vurban 

とovca kemegdeku yeke kolgen sudurが大蔵経に収録されていることと、大乗経と称

することから、釈迦牟尼仏の著作ではないかという説もある。ツオンカパ大師(1357-1419)

および、その二大弟子ジャルチャブ・ダルマリンチン (JalcabDarmarincin， 1364 -1432)、

ジャミヤン・チョルジ・ダシノ勺レダン (JamiyanCorji Dasibaldan， 1352-1435)などの

三十五仏の著作もある。モンゴル『大蔵経』の礼讃集の中にあるマデ、イズダラ大師のvuCin

tabun saibar oduvsan-u nere-yin erdenis-iyer Cimegsen mavtaval (三十五善逝

者の名称の宝飾礼讃、筆者)は、アルジャイ銘文の礼讃と内容的によく似ている。しかし、

原著は一致していない。それ以外にロブサンダンピニマ (Lubsandanbinima)の「三十五

仏礼讃J、ジャンロン・パンディダ・アグワンロブサンダンピジャルサン (Janglung

Bandida Avwanglubsangdambijalsan)の vucin tabun burqan-u aldar-un tusa 

erdem (三十五仏名称の功徳、筆者)と vucin tabun burqan-u butugeku arva-yin 

jang uile (三十五を創作する行事、筆者)という経文がある。三十五仏礼讃がモンゴル語

に翻訳された年代と翻訳者については、今まで何の情報も得られていない。

アルジャイ洞窟三十五仏礼讃の現状

アルジャイ石窟群に当初から作られた石窟は 100前後であった。今は痕跡だけを含めて

も51しか残っていない。その内、われわれの三回の調査で 19、26、30と番号をつけた一

つの石窟の中には銘文が描かれていた。その窟を普通は銘文窟と称する。アルジャイ銘文

一 5-



はすべてその窟の中に描かれている。

三十五仏の礼讃は三十五仏が一つずつ礼讃されている。よって、アルジャイ洞窟にも三

十五首詩あるはずである。アルジャイ洞窟には実際に三十五首詩あったが、四百年以上に

わたって保護されなかったことにより、結果的に破壊の程度は非常に無残である。具体的

に言えば、 1990年代になると三十五首詩の内、残っているのは十八首詩だけである。その

十八首詩も程度こそ違えみな破壊されており、ある詩は二、三語しか残っていない。

二十一タラ菩薩の礼讃

タラ菩薩の礼讃は、モンゴ、ルの仏教界で、は最も流行した読諦経である。モンゴ、ルで、幅広

く発行されたタラ菩薩の礼讃経は、いろいろな経名を持っている。その中で最も古くまた

代表的な名称は、聖救度仏母二十一種礼讃経 (qutuvtu qorin nigen dara eke"yin 

mavtaval)となる。収録されている礼讃詩の数から見ると、二十一、二十二、二十四首詩

を含む経文の区別がある。二十二首礼讃の経文は、二十一種タラ菩薩の礼讃の上に正主尊

の礼讃を加えたものである。二十四首礼讃の経文は、二十一タラ菩薩の礼讃と正主尊の礼

讃の上に総礼讃二首を加えたものである。アノレジャイ銘文は二十四首礼讃の経文である。

そして印刷手段から見ると木刻本、手写本などの区別もある。

二十一タラ菩薩の礼讃の作者、翻訳者と相関資料の情報

Wbolur toli~ (水晶史)、 Wdara eke"yin tailburd (タラ菩薩の解釈)などによれば、

タラ菩薩の礼讃は、 7世紀頃にインドの月官大師 (Zandarakumi)が著したものといわれ

る。しかし、タラ菩薩誕生の時期については多くの説があるので、その修行と礼讃も無数

あるといわれる。千から百八になって、百八から二十ーになって、加工、創作の過程は一

人二人の作品ではないものと思われる。聖救度仏母百八種は月官大師が創作したといえば、

二十一救度仏母は秘密太陽師 (nivuca. naran bavsi)が作成したものともいわれる。仏

教の教義では、勝者の説法した(ilavuvsan"u nomlavsan)ということと大蔵経に収録さ

れていることによって、釈迦牟尼仏と関係があるともいわれる。翻訳者については、後盛

期の翻訳者は明白である。例えば、メルゲ、ン・ゲゲン (Mergen gegen)等である。中盛

期の文献となるアルジャイ銘文と宣徳刻本の翻訳者は分っていない。

二十一救度仏母の礼讃は、モンゴルのラマたちの日常読諦経となっていたので、モンゴ、ル

の僧や俗民衆の中に広く流行した。まとめてみると礼讃 (mavtaval)、解釈 (tailburi)、行

事 (jang uile) という三つの部分に分かれている。

アルジャイ銘文の聖救度仏母二十一種礼讃経の現状

アルジャイ洞窟に書かれた聖救度仏母二十一種礼讃経は、二十四首礼讃の経文本である

ダラ菩薩の礼讃経の中でもっとも完全なものである。残念ながら現在洞窟に残っているの

は総礼讃で二首、正主尊で一首、そして一番目のダラ菩薩奮訊度母への礼讃から十六番目

の消毒度母への礼讃まで十六首、あわせて十九首の礼讃である。失われたのは十七番目の

賜成就度母への礼讃、十八番目の消毒度母への礼讃ィ十九番目の消苦度母への礼讃、二十

番目の明心昨音度母への礼讃、二十一番目の震憾三界度母への礼讃などである。

-6-
〆



十六羅漢の礼讃

十六羅漢の礼讃はモンゴ、ル語でaqui situgen-u mavtavalとし、う。寺院の読諭経であ

る。内容的には総礼讃詩十六首、十六羅漢への礼讃十六首、ダルマ・タラへの礼讃一首、

四大天王への礼讃一首で構成されている。よって、十六羅漢ではなく、「十八羅漢」となっ

ている。

十六羅漢の礼讃の作者、翻訳者および関連資料

十六羅漢は、釈迦牟尼の弟子たちで、あった実在した者たちで、あった。彼らは釈迦牟尼仏

の弟子として仏教理論を広め、仏旨収集事業の大功労者らであった。十六羅漢は釈迦牟尼

仏の弟子なので、十六羅漢への礼讃は釈迦牟尼仏とは関係がない。よって、大蔵経には収

録されていない。釈迦牟尼仏が浬繋に入った八百年後に獅子国(今のスリランカ)に誕生

した仏教大師難提蜜多羅著で、唐の玄奨大師が翻訳した『大阿羅漢難提蜜多羅所説法住記』

は、十六羅漢を詳細に記述した古い経文である。モンゴルでは arban jirvuvan yeke 

batuda avci-yin takil ilavuvsan-u ぬsin-u baravdal ugei cindamani 

kemegdeku orusiba (十六羅漢の祭典勝者の仏法が尽きぬ知意法宝、筆者)という大パン

デイダ・ピマス (Bimas)とグリグパ(Gligba)著、国師チョイダンパ (Coidamba)の翻

訳した経文、またゲ、ンデ、ンジャムス(Gendenjamsu)が著して、オラド・ダルマが翻訳し

た十六羅漢礼讃などが有名である。

アルジャイ銘文の十六羅漢への礼讃の現状

アノレジャイ洞窟にはもともと、十六羅漢礼讃の経文中の総礼讃詩人首、十六羅漢への礼

讃十六首、優婆塞ダルマ・タラへの礼讃一首、四大天王への礼讃一首あわせて二十六首詩

が書かれていたことが確認された。現在では十三首詩しか残っていない。それは総礼讃の

第一、二、三、四、七、八と、羅漢礼讃の第一、二、四、玉、六、七、十、優婆塞ダルマ・

タラへの礼讃一首、四大天王への礼讃一首、あわせて十五首礼讃である。

第四章

この章では、明宣徳六年(1431)京師木刻本経典集の蒙古文とアルジャイ洞窟銘文の蒙

古文の音韻や文字と綴り宇の特徴、また語法形態の特徴や語葉の特徴を簡単に説明した。

1 .音韻、文字と正字法の特徴

中世期のウイグノレ式モンゴル文字符号の表は、 14符号、 17符号、 19号符という色々

な形式で作ることがある。実はその符号は、 fA、W、YJが母音符号、 rp、Q、K、S、T、
C、RJが子音符号、 fJ、1Jが付加符号である。母音符号は三つ、子音符号は七つ、付加符

号は二つ、合わせて十二である。モンゴ、ル文字システムに晩期ごろ加えられた符号「・、:J 

は、 STでは一度も使われておらず、Aaではunln、jiruken、naranという三つの言葉に「・J

は三回だけ用いられている。また、 f: Jはorusivsan、var、vaiqamsivという三つの言葉

に三回のみ使われたが、 Aaでは子音Sの後ろに益aSlnという言葉で一例のみ見られる。

a、e、n、g、d、ngの語末の書き方は、原則として直立した形で書いた例は多いが、書

く空間等の制約によって横に伸びる形で書いた例はSTに多い。これは中世期のウイグル式

モンゴ、ル文字の正書法の一大特徴といえる。基本的には元代のものが直立した形が主とな

-7 



っている。明代は直立と横書きが混ざった例が多い。清代では横書きの形が多くなってき

た。石碑や壁等の銘文は直立の形が多いが、経文等は横の形が多い。

男性母音語に使う語末のqを女性母音語となる ciCigという言葉でciciqと使った例がST

で一つ見つかった。子音sの語末の形をAaでは中世期の代表的な形となる rL Jで書い

ている。 STでは r~ Jの形で、 valas_aという言葉を書いた例が一つ見つかった。これ

まで発見されていなし、新しい形県」を使った例がjins_a、erikis3という言葉で二つ発

見された。

語頭のy、v、w、jを同形のYで書いた例は多いが、 STではjを6で書いた例もある。

現代モンゴ、ノレ語でbとなったサンスクリット語の子音vをYで書いた例は新発見となる。

語中の子音dを、 DとTで交替させて書いた例もある。

連写規則については、現代モンゴル語で連写しているものを分けたり、その一方で分け

ているものを連写した例は多い。

格語尾や複数の接尾辞、再帰の接尾辞は、現代モンゴル語では全て主たる言葉と分写し

ている。しかし、ここでは連写した例も多い。また、格語尾や再帰接尾辞、複数の接尾辞

を連写した例もある。

2.文法形態

AaとSTのウイグル式モンゴ、ル文字の文献は、中世期モンゴ、ル語の文法的形態の特徴を

よく現している。

①数の範瞬

AaとSTの数の範梼は、中世期モンゴル語の特徴をよく現している。そして、中世モン

ゴル語の重要な資料である『元朝秘史』や、パスパ文字の文献資料と一致する特徴が多い。

数の範瞬に関していえば、単数と複数の対立があるが、単数にはそれを表す接尾辞や何ら

かの形態素はない。よって、数の範瞬は複数接尾辞の形態素を指す。 AaとSTでは-d、-s、

-n、-nar/-ner、・nuvud/-nugud、-ud/-ud等の複数表示の接尾辞がある。 -nは現代モンゴル

語では消失した。現代モンゴ、ル語口語でよく使われる・cu:d/・ぬ:d、-cu:ν-ぬ:1、-du:s/-du:s

等は見つからない。 -dと-sの使用範囲は現代モンゴル語のそれより広し、0 ・narはAaでは

asuri narという形で一回だけ現れる0 ・nuvud/-nugud、-ud/-udは、 udiの形で STに一

度だけ見られた。 -nはamitan、tovan、るrgesun、Jayavanという語で使われている。

複数の接尾辞の使用方法は、現代モンゴル語のそれよりも幅広い上に、関連する品詞も

多かった。それらの複数の接尾辞が関連する品詞は名調、形容詞、代名調、副詞、時間お

よび位置の名詞、動詞等である。しかし、『元朝秘史』、『薩迦格言』等に現れるような文末

述語に付加される複数の形態は見当たらない。

形容調に複数の接尾辞を付けると意味的には名調となり、その名詞の複数を表示するこ

とがある。

中世期モンゴル語の形動詞の現在・未来時の三形態-qu(f-ku)、-qui(!-kui)、 -qun(!-kun)

は見当たらなかった。この三形態の-qu(!-k跡、 -qui(!-kui)は、現在・未来時と単数を表して、

-qun(f-kun)は現在・未来時と複数を表すといわれることがあるが、 Aa、STに見られる

-qu(!-kü) 、 ~qui(!-kui)には数の対応をする形態は見られない。

-8-



②格の範鴫

格には主格、属格、対格、与格、位置格、奪格、造格、連合格など八つの形式がある。

主格には格語尾がない。属格は-yin~ ・un!-ün ~ -u/-u、対格は-i!yi、与格は-aJ-e~・daJ-de ~ 

-tal・旬、位置格は-dur/-dur~ -tur/-tur、奪格は-acaJ-ece~ -dacaJ-dece ~ -caJ-旬、造格は

-bar/-ber ~吐yar/・lyer、連合格は・luvaJ・lüge である。現代モンゴ、ノレ語の共同格-tai!-tei を使

用した例はない。又、現代モンゴノレ語の-du/-duも使用した例はなく、その代わりに-dur/-dur

~・加r/-tur.、-ta/-te~ -daJ-de ~ -aJ・e等を用いている。与格の・a/-eを造格の意味で使用した

例は一つ見られた。属格語尾を対格語尾と交替させて使用する例は Waltan tobcU (黄金

史)とよく似ている。

③人称代名調

中世期モンゴル語には、古い第三人称代名詞aとiの跡を保存している例がある。中世期

モンゴル語の第三人称代名調の複数はa、単数はiである。中世期の文献では、そのaとi

は属格語尾と続け書きして表すことが多い。 iは imayi、imadurという形で使用すること

も多い。しかし、 AaとSTではimayi、imadurは発見されなかった。 anuとinuは見られ

る。、

④態の特性

現代モンゴル語でほとんど使わない、あるいは全く使わなくなった受動態の-da/-de、そ

して使役態の-u/-uと-ul/-ulが使用されている。

⑤時の範晴

動詞の時の範鴫を表示する語尾-u/-u~・ui!-üi ~ -i、-mu/-mu~ -inui!-mui、.yu/-yu，-vaJ-ge 

~・vai!-gei、-luva/-luge、-lavai!-legei、-luvai!-lugei等は、現代モンゴノレ語では使用しなく

なったか、あるいはほとんど使用しなくなった。ただ、AaとSTでは-mu/-mu~官lUi!-müi、

-yu/-yuはよく用いられている。

⑥法と人称範鴫

動詞の法と人材、範囲書の語尾で、現代モンゴ、ル語で、はほとんど用いなくなった-su/-su~ 

-suvai!-sugei (第一人称、希望)、 -dqun!-dkun~・vdaqu/-gdekü ~・vdaqui!-gdeküi (第二

人称、命令形、単・複数と男性・女性に関係する)といった語尾が使用された例がある。

⑦副動調語尾

副動詞の語尾-run/-runは、現代モンゴ、ル語では使用しない。この語尾は中世期モンゴル

語では予備副動調と呼べるものである。例えば saitur ober-un tusa-ban ovurun 

である。これ以外に、この語尾は形容動調の用法を持つこともある。しかし、その用例は

AaとSTでは確認できなかった。

⑧性の範曙

AaとSTにおいて、性の範時の接尾辞の対応状況は『元朝秘史』などと比べると、それ

ほど厳密ではない。『元朝秘史』で、は男性を-tu/-tu、女性を-tai!-teiで表示することが多か

ったが、 AaとSTは表面的に見ると五冠仏の礼讃で、-tu/-tuを使用し、聖救度仏母二十一礼

讃で、は-tai!-teiを使用しても、 usugtu、belgetuというように-tu/-t訟を使用した例もいくつ

かのところで見つかる。

⑨語構成接尾辞

現代モンゴ、ノレ語では使用しなくなった語形成接尾辞-ngvu/-ngguがSTで使用が見られる。

また、複数語尾を語形成接尾辞として使用した例もある。

-9-



⑩小詞、助詞

AaとSTの小詞、助詞の使い方は、中世モンゴル語の特徴をよく現している。その中で

最も注目されるのはdekiという語である。 dekiは与格語尾-da/-deと所有の接尾辞kiが続

け書きされて出来たものである。このdekiが名調genenに接続されて出来たものが現代モ

ンゴノレ語の副詞 genedteである。この例はこれまでに発見した中世期モンゴル語文献に見

られる唯一の例である。この例を通してgenedteの形成過程がよく理解できる。

3_語集特徴

語葉を品詞分類してみると名調、代名詞、数詞、形容調、方位名調、動詞、形動詞、副

動詞、副詞、助調、後置詞、間投詞などがある。それらの品詞を音韻、綴り、語義、作用

の四つの方面から現代モンゴ、ル語、中世期の一般文献に見られる文章語、口語と比較して

研究すれば、中世期の宗教文献語の特徴がよりいっそう明らかになるものと思われる。

第一種の文献に現れた語葉は 1058語で、あった。ただ、今回はその膨大な語葉全てを本稿

内で分析することはできない。従って、この項目に関しては、その中から一語unenを引き

合いに出して観察し、分析を試みた。

論文審査の結果の要旨

ノミートノレ氏の博士論文「中世期宗教文献に見られるモンゴノレ語の研究」は、中世期宗教

文献のうち、明宣徳六年京師木刻本経典集とアルジャイ洞窟銘文のモンゴ、ル文に関する研

究を中心とした大部な力作である。

本博士論文は、第一章序論、第二章 明宣徳六年京師木刻本経典集のモンゴル文の研

究、第三章 アルジャイ洞窟銘文のモンゴル文の比較研究、第四章 文法特徴、参考引用

文献から構成される。

第一章序論では、1.論点、目的、理由、結論、 2.論文の題目の選択と意義、 3.

題目について、 4.モンゴル仏教の影響力とその貢献、 5.モンゴ、ルの宗教文献研究の状

況、 6.明宣徳六年京師木刻本経典集の概況、 7.アルジャイ洞窟銘文、 8.アルジャイ

洞窟銘文研究の状況、 9.本論文の研究概況などから成る。

第二章では明宣徳六年(1431)京師木刻本経典集の中に収録されているウイグノレ式モン

ゴ、ル文字文献で、ある五冠仏礼讃、聖救度仏母二十一種礼讃経などを読み、ラテン文字に転

写し、翻字を行い、おおよその意味を日本語に翻訳して、語葉と宗教用語に注釈を施した。

第三章では、アルジャイ銘文の三十五仏への礼讃、二十一タラ菩薩への礼讃、十六羅漢

への礼讃、優婆塞ダルマ・タラへの礼讃、四大天王への礼讃を、それぞれの対応する礼讃

と比較した。また、現代モンゴル語の一般語葉では使用されない言葉やアルジャイ洞窟銘

文では解釈できなかった部分、欠落している箇所などを中心に解釈した。

第四章では、明宣徳六年京師木刻本経典集とアノレジャイ銘文のモンゴル文に見られる音

韻、文字と綴り字の特徴、及び文法形態、語藁の特徴を簡潔に説明した。

氏の博士論文の最も特筆すべき点は、以下の3点にあると結論づけることができょう。

すなわち、

1.明宣徳六年 (1431)京師木刻本経典集の2つの奥書と聖救度仏母二十一種礼讃経など

に属する礼讃文の読解である。この経典は、 15世紀に書かれたものであり、モンゴル

-10-



モンゴ、ル仏教あるいはモンゴル仏典研究において、元朝滅亡後16世紀にチベット仏教

が再導入されるまでの空白期間を埋める貴重な資料であり、その点に着目し、テキス

トの読解及び考察を試みた点は高く評価できる。

2.アルジャイ洞窟銘文の礼讃文を含めて文献的内容に関わる仏教的解説が整っており、

これは宗教的文献をあくまでも宗教的観点から研究しようとする氏の首尾一貫した研

究方針の表れとして高く評価できる。

3.上述した宗教文献の読解に際し、方法論的にラテン文字による転写、翻字の手段を取

ることによって、手堅く厳密にテキスト校訂を行った点が高く評価できる。

審査委員の中から、第四章の言語特徴をもっと詳細に記述すべきであった、とかモンゴ

ル仏教成立に大きく関わったウイグル仏教やウイグル語の情報を盛り込む必要があった、

とかあるいはサンスクリット起源の単語の誤記、アルジャイ洞窟銘文の書かれた時代考証、

モンゴル語史、の時代区分に関する見解、その他 モンゴル語の使役態-u/-uの存在、副

動調語尾-run/-runの有無、性の範曙に関する解釈などの問題点も指摘されたが、氏が

これまで自らアルジャイ銘文研究グループの一員として調査に加わり、一連の先駆的な研

究を行ってきたこと、氏の研究方法が極めて実証的で、十分説得力に富んでいること、ま

た手堅く厳密にテキスト校訂を行っていること、さらに今後の研究に対する一定の方向性

が明示されていることなどが高く評価される。

以上の諸点から本論文が、博士(言語文化学)の学位にふさわしいものである点につい

て、審査委員全員の意見の一致を見た。

-11-




