
Title

<文献紹介>ミハイロ・ジュリッチ、ヨーゼフ・ジーモ
ン編集『ニーチェにおける芸術と科学』から Mihailo
Djurić u. Josef Simon（hrsg.） : Kunst und
Wissenschaft bei Nietzsche, Königshausen und
Neumann, Würzburg, 1986.

Author(s) 山本, 哲哉

Citation メタフュシカ. 2016, 47, p. 99-105

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/59487

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 99 -

ミハイロ・ジュリッチ、ヨーゼフ・ジーモン編集
『ニーチェにおける芸術と科学』から
Mihailo Djurić u. Josef Simon（hrsg.）: Kunst und Wissenschaft bei 
Nietzsche, Königshausen und Neumann, Würzburg, 1986.

山本哲哉

ニーチェはどう読まれているのか、どう読まれるべきなのか。こうしたことはニーチェ研究史

の中で見るとたびたび問題提起がされている。そうした繰り返される試みは、それ自体がニーチ

ェ哲学の特殊性を反映していると見ることができるだろう。例えば『現代思想』2013年二月号は、

「ニーチェはこう言った」という題目で特集が組まれたものであったが、その中で行われている

討議も、要するにニーチェを読む、という行為の様々なあり様とその意義とを問題化するもので

あった。この中でも触れられていた、Cerisy la Salleで主催された十日間に渡る 1ニーチェ集会 

« Nietzsche, aujourdʼhui ? »とその同名の書籍化である書物 2は、こうした問題提起のラディカルな

ものとしてそれこそ今日では捉えられている。

1 CENTRE CULTUREL INTERNATIONAL DE CERISY企画の集会は、プログラムを見てみると分かるように、四日
間、一週間など比較的長期間にわたるものが多いのだが、それに比較しても十日間というのはやはり長いと言え
る。2016年 6月に行われた「21世紀にゾラを読むこと」と題された集会は、自然主義文学を代表するフランス
の文豪ゾラの現代性を問う野心的なものであるが、期間をみると七日間である。

 　単に期間の長さを以てしてのみではその集会の意義を問うに不充分ではあるし、取り扱われた対象の重要性を
測ることも厳密には適わない。だが、それだけニーチェが当時に熱心に読まれていた、という事をイメージする
には、材料としては充分であろう。そして問題は、ニーチェはいかに読まれ、そして読まれるべきか、なのであ
る。

 　抄訳書『ニーチェは、今日？』（ちくま学芸文庫）で、クロソウスキの翻訳解説と全体の後書を担当した林好
雄はその解説で、まさにこうした点を、クロソウスキ発表「悪循環」についての質疑応答の一コマを再現しつつ
強調している。また、ドゥルーズの発表「ノマドの思考」は、こうした点を明確に問題提起している。即ち、「ニー
チェ」という哲学者、思想家が当時の時代状況に於いていかなる意義を持ち、またいかに読まれているのかに目
を向けなければならない、ということ。言い換えれば、左翼のみならず、ファシストたちをも養い育てる「ニー
チェ」とはいったいなんであるのか、と問う事。

2 『理想』1984年 8月号の特集「フランスの哲学」での須藤訓任論文「わたしの父としてはすでに死んでおり、わ
たしの母としては生きつづけ……」は、このニーチェ集会についての紹介の意味合いも持っているが、同時にそ
の集会の意義を引き受ける形で、いまなおニーチェを読むとはどういう意味、可能性があるか、との問題提起も
行っている。



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 100 -

今回、文献紹介に選んだのは、Mihailo Djurić, Josef Simon編集の論文集『ニーチェにおける芸

術と科学 3』である。セルビアの哲学者であるジュリッチ 4と当時西ドイツの哲学者ジーモンとが

共同で進めたニーチェの国際的研究プロジェクトの一環 5として 1985年春学期に「ニーチェ、あ

るいは科学芸術間の関係について 6」といった題で行われたゼミナールがあったのだが、その成果

である。

この論文集は、編集者両名を含め、Günter Abel, Volker Gerhardt, Friedrich Kaulbachと現代のニ

ーチェ研究において重要な成果を成した研究者が参加して居る。そして、この論文集を概観して

みると、先に挙げた Nietzsche, aujourd’hui ?と対照が見てとれる。それは例えばジュリッチ論文 

“Denken und Dichten in ʻZarathustraʼ” 7の次のような文章に接した際により強く感じられるものだ。

「［ツァラツストラの言葉遣いは確かに文芸的なものではあるのだが、それは科学としての

いわゆる哲学に根差した思考に由来するのであり、同様その哲学的な意義は科学的とも言い

得る。］この言葉遣いは、原始的で前論理的な思考への回帰を告げているのでなければ、（一

見そのように映るかも知れないが、）何が何でも独自であろうとする粗野な努力の結晶であ

るのでもない。その言葉遣いは概念的討議的言語の経験を寧ろ前提しているのであり、この

経験を考察の対象にし、この［科学言語の］経験にはっきりと倣って居るのである。」（S.98f. 

［］は評者による補足であり、以下同様に用いる。（）はここでは挿入的な部分を表現するの

に用いた。）

この箇所にジュリッチの付けた注を見ると、ジュリッチが例えばドゥルーズに代表されるような、

3 Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, hrsg. von Mihailo Djurić u. Josef Simon, Könighausen und Neumann, Würzburg, 
1986.

4 Mihailo Đurić （1925-2011） は現在はセルビア国内の都市にあたるシャバツ生まれの「セルビア人」である。この
論文集発刊の 1985年当時はユーゴスラビア社会主義連邦共和国の首都ベオグラードにある哲学研究所に務めて
いた。セルビア語で文筆家として活動しており、セルビアの哲学文化を牽引する人物であった。Routledgeによ
るオンライン哲学百科事典によれば、ジュリッチは、ヨーロッパ文化の、特にブルジョワ的社会の推し進める非
人間化という側面を乗り越える為に、晩年はマルクス、ニーチェ、そしてハイデガーの哲学に取り組むことにな
る。（“philosophy of South Slavs”, https://www.rep.routledge.com/articles/south-slavs-philosophy-of/philosophy-after-1945）
本論文集も又、そうしたジュリッチの問題意識の圏内に入るだろう。

5 “im Rahmen des Inter-University Centre of postgraduate studies in Dubrovnik internationale Seminare zur Philosophy 
Nietzsches” （S.5）

6 „Nietzsche zum Verhältnis von Wissenschaft und Kunst“
7 in: Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, S.75-100.



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 101 -

「反哲学」Gegen-Philosophie 8 としてニーチェを読む、といった解釈の方向性をはっきりと斥けて

いるのが分かる。ジュリッチによれば、ニーチェは確かに特異な哲学を展開するものの、あくま

でも哲学の領域で思考しているのであり、それゆえニーチェの言葉遣いにおける哲学的意義 die 

philosophische Bedeutung der Sprache Nietzschesを見出さなければならないのである。こうした反

哲学の立場に陥らずにニーチェの、思索と詩作とのあいだを捉えなければならない、それがジュ

リッチの問題提起である。つまりツァラツストラにおけるニーチェの哲学的思考と詩的思考との

統一をあくまで哲学的に見極めなければならないのである。

このような「真剣」な取組は、ジュリッチによれば当時まだ行われてはいなかった。

「しかしながら、真剣かつ哲学的な『ツァラツストラ』の解釈は、いまだひとつとして始ま

ってはいない。それは、差し迫った課題である。この課題について、ハイデガーはかつて確

かに取り上げたことがある、『ツァラツストラ』がいづれアリストテレスの学術論文と同じ

仕方で厳密に読まれるだろう、と示唆しながら。しかしながらハイデガーは同時に、彼自身

の頑冥な要請の故にその課題の成就を危うくしてしまったのである。『ツァラツストラ』を

近代における主体の形而上学による最重要な成果と同じ［哲学史的］地平において観るとい

う、ハイデガー自身の要請である。」（S.78）

ハイデガーはニーチェを読む際に既にある文脈を持っており、その問題意識に引きつけてニーチ

ェを読んでいるのである。ジュリッチはそれをシェリング、ヘーゲル、ライプニッツなど近代の

主体の形而上学の歴史にニーチェを置いて読む、と言う問題意識と理解している。

『ツァラツストラ』における詩作と思考との統一とはいかなるものであるのか、問題はこれな

のであるが、既存の意味での哲学に『ツァラツストラ』がどれほどに属するのかは明確ではない。

『ツァラツストラ』が実は哲学に属しない場合、例えばハイデガーの試みは、単に頑迷固陋な執

着に過ぎなくなってしまう。『ツァラツストラ』の意義を問う以前に、それがなんであるのかが

8 ドゥルーズはクロソウスキに倣って反文化 contre-cultureと言い、また反意味 contre-sensと言う。ニーチェは哲
学者なのではなく―というのはそれは一般に、常に深遠と内在性とを目指すヘーゲルのような学者であるから
だが―反哲学の徒なのである。ドゥルーズによれば、「今日の革命的な課題とは［党派、国家などといった専
制的官僚的な組織化に陥ることなく、いくつかの局部的な闘争のまとまりを見出すこと、すなわち、］国家装置
を作り直すのではないような、何らかの戦争機械を、そして内的な専制的統一性を作り直すのではないような、
外との関係におけるひとつのノマド的まとまり」（訳書 188頁参照、一部語句を整えた）を見出すことにある。「こ
こにこそ、おそらくニーチェのもっとも深いところ、哲学との彼の断絶の真価を示すものがあります。」（ibd.）

 　ジュリッチはそのような「断絶」に意味はない、と考えているようだ。とはいえ評者には両者の態度の違いは
いわゆる程度問題に見える。ジュリッチもニーチェの産み出すツァラツストラの言葉と哲学的伝統との断絶を
語っているからだ。ドゥルーズは知の体系に支配の権力性を見、権力支配と対抗するための革命的知的連帯の在
り方を探るのに反文化の象徴としてのニーチェを求め、ジュリッチは権力に対する批判力としての学問的機構を、
ヨーロッパ文明に対して批判的な仕方で興す為に、ヨーロッパ文化の只中でヨーロッパに対峙したニーチェの学
問観を必要としたのである。紙幅の都合上詳細は割愛するが、ジュリッチの研究書より次の一節を引用する。ジュ
リッチの目的は学問的営為を通しての革命であり、そのためのニーチェ解釈である。 „[...] daß die Philosophen 
bis jetzt die Welt nicht verändert haben, weil sie diese nicht hinreichend radikal interpretierten, so daß an der Zeit ist, dies 
anders zu versuchen.“（Nietzsche und die Metaphysik, de Gruyter, Berlin und Newyork, 1985. S.317. Die Klammern zeigen 
Rezensenten Zusätze.）



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 102 -

不明確なのだ。この点、そもそもニーチェ自身が一貫しているとは言い難いのである。「詩とア

フォリズムの集成」「五番目の福音書」「まだ名を持たぬもの」「音楽にして交響曲」等等。ニー

チェが『ツァラツストラ』を表現する仕方は多様である。『ツァラツストラ』とは要するになん

なのだろうか？ 9

加えて、ニーチェは『ツァラツストラ』について言っている、それは文芸には属さず、言わず

もがなあらゆる文芸的なるものから隔たれている、と。この点について、ジュリッチによれば深

い理由が存する。曰く、実はニーチェは文学の哲学からの別離に対抗していて、『ツァラツストラ』

の純粋に文芸的な価値が強調されることで、その抜きん出て哲学的な意義と性格、つまり哲学へ

の本質的な関係が見えなくなってしまうのではないか、と恐れていたのである。（S.80f.）これを

要するに、ニーチェは『ツァラツストラ』について、わかり良い説明を与えるために文芸のイメ

ージを用いるものの、主眼はあくまでも哲学にあるのである。それゆえ、ツァラツストラの詩的

言語はある思考内容に分かち難く結びついているのである。

さて、『ツァラツストラ』は哲学的意義に主眼を置く作品であることが言われたのであるが、

それは一体何を意味するのか。

「『ツァラツストラ』がニーチェにおいて最重要の哲学作品である、そうニーチェは確証す

るのだが、そのことで彼が何を意味しているのかを確定することはむつかしい。」（S.82）

「『ツァラツストラ』がニーチェ自身の「哲学をまるごと」含む、という主張は、『ツァラツ

ストラ』ではニーチェは単に彼の課題の「肯定的な部分」を遂げたに過ぎないとする別の主

張と一貫しない。」（S.83）

自身の作品の連関についてニーチェが説明を施せば施すほど謎は深まる。いや寧ろ、謎を深める

ための説明を施しているかのようである。『善悪の彼岸』によってニーチェは、自身の哲学の否

定的批判的な部分を始めた、と言う。それゆえ『ツァラツストラ』は単に肯定的な部分に過ぎな

い、と強調する。さらに事情はむつかしくなる。ニーチェが、『ツァラツストラ』の前に書かれ

た『曙光』『悦ばしき知恵』に書かれていることは全てツァラツストラの注釈たりうる、と述べ

るからだ。また後年ニーチェは『善悪の彼岸』が『ツァラツストラ』の注釈のようなものである

とし、ただしそれがどれだけ解説となっているのかを見て取るのはむつかしく、ただニーチェの

哲学をよくよく理解していた者のみがそうしたことを理解できる、と強調するのである。絡まる

作品群。要するに、『ツァラツストラ』の哲学的成果について手がかりを得ることはむつかしい、

ということである。差し当たり言えるのは、『ツァラツストラ』を中心として直接に先立ち、あ

るいは後続する作品として上の三つがある、ということである。（S.83.）

9 本論文集編集者でもあるジーモンによれば、『ツァラツストラ』の捉え方についての多義性について、『ツァラツ
ストラ』自体が哲学であれ芸術であれそれであるべきところのものからの逸脱を表現しているのである。こうし
た振る舞い自体が、ニーチェの思想の表現なのである。（cf. Nachwort von Josef Simon, Also sprach Zarathustra, 
Reklam, 1994. S.363）



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 103 -

ジュリッチはこうした点について、従来の意味における「形式」と「内容」との対立が『ツァ

ラツストラ』においては無効であり、『ツァラツストラ』においては、普段ならば「形式」とさ

れるようなものが「内容」として感覚されねばならないとするニーチェの記述を重視する。（S.85）

「だれであれ非芸術家が「形式」と名づけてしまうようなものを内容
4 4

として、「事柄自体」

として感覚することによって人 manは芸術家となる。人 manは無論そのことによって逆転
4 4

した世界
4 4 4 4

内に属することになる、というのも最早その人 einemにとっての内容、即ち我々の

生 unser Lebenは単なる形式的なものに数え入れられるだろうから。」 （KSA13, S.9. ここでの

unser Leben は sein Leben と解する 10。）

『ツァラツストラ』という作品の意義、位置付けについてニーチェが語ることをそのまま受け取っ

てしまうと混乱するが、その文芸的外見と哲学的思考とを一体として提示しようというニーチェの

振る舞いに注意すれば、「形式」と「内容」との揚棄 Aufhebung （S.89）が鍵であると気付く、そう

ジュリッチは考えるのだ。『ツァラツストラ』においては、思考も詩作も、従来の意味では行われ

ておらず、既存のものとは別の、全く新しいものになっているのである。それはさながら詩作する

思考 dichtendes Denken、あるいは思考する詩作 denkendes Dichtenであるとジュリッチは言う 11。

このことはニーチェ自身の言葉で次のようにも言い直される。「「思考され」る前に、既に「詩

作され」ていなければならないのだ 12。」詩作は思考に優越する地位が与えられている 13（S.86.）。

「詩作が思考の未発達な形式である、とニーチェが措定する中で、ニーチェは現実的認識な

どありはしない、という点に迫ったのだ。虚構、見せかけ、欺瞞などは人間知性の活動の本

質的な指標なのだという点に。」（S.87）

10 man が wir の意味で用いられることは一般的な用法であるが、一文の中で両者が混ざるのは珍しいように思う。
しかし文脈上、意味からの混交が起こったとここでは理解する。ジュリッチの読み方にも適う。

11 ここでジュリッチが薗田宗人の研究に注で言及しているのは興味を引く。ジュリッチの参照は薗田が Nietzsche 
Studien 第一巻に寄稿した論文 “Zwischen Denken und Dichten” であるがこれと同名論文が『ニーチェと言語』に収
められている。そこから関連箇所を引用する。「少なくとも中期以後のニーチェは、認識か詩かという問題を、
単純なかたちでは提出もしないし断じもしない。むしろ彼は、両者の抜き差しならぬジレンマをそのままに体験
しようとする。この逃げ道のない立場に立って始めて、「認識を捨てて詩へ」ではなく、「認識そのものを詩へ」
というニーチェ本来の生き方が自覚されるのである。」（薗田『ニーチェと言語』141頁。）

 　晩年のニーチェは『悲劇の誕生』に付した序言「或る自己批判の試み」で言っている。「それは歌うべきであっ
た、この新しい魂は。語るべきではなかったのだ。」ここに思考と詩作との重大な関係が示唆されているのだが、
薗田はこれをニーチェの一貫した問題意識として捉える。そして『悲劇の誕生』で必要であったと後年のニーチェ
が述懐するところの言葉が『ツァラツストラ』で獲得されると解釈する。ニーチェという魂は『ツァラツストラ』
で初めて自身の言葉を獲得したのである。

12 KSA13, S.550.
13 アーベルもまた、科学に対する芸術の優越をニーチェと共に主張している。アーベルは①ニーチェの科学批判を
ニーチェ自身によって相対化し、②科学的認識が成立するための世界観が解釈として科学自身により創造される
事、続いて③芸術が感性的経験をその世界観に基づいて行う表現が、認知的活動としては科学的認識に先立つ事
を指摘する。そして④芸術と科学的真理との関係について、生に奉仕するかという観点から両者を比較し、素描
する。芸術は科学に先立つのであり、どちらも生に奉仕する。アーベルはニーチェと共にその側面を強調する。
„Wissenschaft und Kunst” SS.9-25



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 104 -

人間の認識の根本には虚偽がある。この点について、『ツァラツストラ』の「詩人について」に「我々

はあまりに嘘をつきすぎる。」とある。ここの「我々」とは詩人たちのことなのだが、ツァラツ

ストラは wirと一人称で語っている。ツァラツストラは詩人を批判し、そこから離れているのだ

が、詩人の列に並びもするのである。

ニーチェが詩人、というとき念頭にあったのは悲劇時代のギリシア人たちであろう 14。ニーチ

ェが自身をして「悲劇哲学者 tragischer Philosoph」とする時当然ディオニュソス的なものの哲学

的表現が意味されているのである。ニーチェはそれを酒神讃歌 Dithyrambusと言い、自身がディ

オニュソスの表現者として一流であることを自負している。

ジュリッチはしかし、こうした悲劇哲学者としてのニーチェではなく、プラトン的ニーチェに

注目する。というのも、ニーチェ自身がプラトンとの関係を問い直しているからである。

「タイヒミュラーを読んでいて、僕は驚きで固まってしまったよ。僕はなんとプラトンを知

らなかった
4 4 4 4

ことか、ツァラツストラはなんとプラトン的である
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

platonizeiのか
4 4

と 15。」（S.92）

しかしながら、ニーチェがこの言葉で一体何を意味しているのかについてはあまりはっきりしな

い。両者の比較から見えてくるものがあることもまた事実であるが、ただ、ニーチェが明確な定

式を与えていないため、この点人は推測せざるをえないのだ。

「したがってニーチェは正しくも『ツァラツストラ』をプラトンと関係付けた。ツァラツス

トラのプラトン的背景を正当にも強調したのである。おしむらくは、ニーチェがこの、どの

観点からしても重要な発見をより詳しく説明してくれてさえいれば、あるいは少なくともも

う少しわかりよく定式化してくれてさえいれば、と思う。」（S.100）

「ただここで考察の対象となるこの構造的な対応とはいかなる種類のものであるのか？『ツ

ァラツストラ』をプラトンの対話篇とかくも近くに、比喩的であるにせよ我々が正しく模倣

について語ることができるという程に近く寄せるものとはなんであるのか？驚くべき隔絶に

もかかわらずの両者の類似はどこにあるのだろうか？」（S.97）

この比較を遂行し、ニーチェの意図を理解するためにはプラトンに由来する哲学伝統における哲

学言語と『ツァラツストラ』の言語とを真剣に比較しなければならない。ジュリッチはそう強調

する。これは、『ツァラツストラ』における思考と詩作との「恐るべき総合」を理解する、とい

う点についてジュリッチが付けた注（S.79）で引用されたフィンクの次の言に対応する。

14 ジュリッチはここでは触れていないが、例えばヘラクレイトスの遊戯思想との関わりはしばしば指摘される。
Günter Wohlfart, Also sprach Herakleitos, Heraklits Fragment B52 und Nietzsches Heraklit-Rezeption, 1991. Eugen Fink, 
Nietzsches Philosophie, 1960.

15 Postkarte an Franz Overbeck vom 22. Oktober 1883 （KGB III 1, 449）



『ニーチェにおける芸術と科学』から

- 105 -

「もしひとが、度を越してけばけばしく、比喩だらけで酔っ払っておしゃべり好きな声をの

み聴いたのだとすれば、『ツァラツストラ』を読んだとはいえない―もしひとが比喩を思

考に移し入れることができないというのであるならば。ニーチェの直感的幻視的な文体は普

通はとても同等の才能でもって理解されはしない。我々［凡人］は一語一語地道に苦労して

読まなければならないのだ、もしもニーチェ思想のこの激烈な象形文字を解読しようとする

ならば。」（Nietzsches Philosophie, S.103）

ジュリッチはニーチェを神秘家にすることなく、真摯に解釈に取り組むことを要求する。具体的

には哲学的伝統との関係を見極めながら読み進めることが重要だと主張するのだ。本論文では言

わないものの、ジュリッチにとってはそれが、全ヨーロッパ化されつつある世界にあって人がヨ

ーロッパ文化の危機に立ち向かう為に必要なのである。

 （やまもとてつや　現代思想文化学・博士後期課程）


