
Title Solidarität und das substantialistische
Verständnis der Volkssouveränität

Author(s) Funaba, Yasuyuki

Citation Philosophia OSAKA. 2017, 12, p. 95-104

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/59490

rights ©2017 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



95Philosophia OSAKA No.12, 2017

Yasuyuki FUNABA (Osaka University)

Solidarität und das substantialistische Verständnis der Volkssouveränität1

Wenn es um die Begründung der Menschenrechte geht, wie Wolfgang R. Köhler diskutiert,2 
kann die Art der Begründung in eine moralische, rechtliche, geschichtliche und politische 
eingeteilt werden; eventuell mag es sogar noch mehr Möglichkeiten geben. Wie wäre es 
jedoch, wenn man die Frage in Hinsicht auf die Sicherung der Menschenrechte betrachtet? 
Natürlich wäre es eine mögliche Antwort, die Menschenrechte moralisch zu sichern. Die 
Menschenrechte können, so könnte man sagen, gesichert werden, wenn man sich moralisch 
verhält und niemand die Menschenrechte verletzt. Man kann aber auch eine andere 
überzeugende Antwort geben, wenn man die Menschenrechtssicherung aus der rechtlichen 
Perspektive überdenkt. Nun zeigt sich in der Regel nicht klar, dass in einer rechtlichen 
Verfassung die Menschenrechte gesichert sind. Das wird ironischerweise erst dann explizit, 
wenn die Menschenrechte verletzt werden. Wessen Menschenrechte verletzt werden, der kann 
gemäß dem entsprechenden rechtlichen Verfahren versuchen, seine verletzten Menschenrechte 
zurückzubekommen. Die Rechtsordnung, „die einklagbare subjektive Rechtsansprüche 
begründet“ (EA, 225),3 sichert Menschenrechte, und Jürgen Habermas betont wohl die 
Sicherung der Menschenrechte, wenn er behauptet, dass „Menschenrechte [...] von Haus aus 
juridischer Natur“ (EA, 222) sind, indem Menschenrechte eine Rechtsordnung als Begründung 
erfordern.

Im Folgenden möchte ich mich zuerst (1) mit den Diskussionen von Habermas und Carl 
Schmitt beschäftigen, um die Frage der Mitglieder der rechtlichen Verfassung zu thematisieren 
und zu beantworten. Genau auf diese Frage kommt es nämlich an, wenn man in Bezug auf die 
Sicherung der Menschenrechte die rechtliche Verfassung betrachtet. (2) Anschließend wird 
eine Theorie der Solidarität,4 die an „das substantialistische Verständnis von Volkssouveränität“ 
(EA, 166) von Schmitt erinnert, betrachtet und geprüft. (3) Zum Schluss möchte ich auf das 
Potenzial der prozeduralistischen rechtlichen Verfassungslehre nach Kant/Habermas gegenüber 
der Theorie nach Schmitt/Honneth eingehen.

1	 Unter diesem Titel habe ich beim 10. Deutsch-japanischen Ethik-Kolloquium (am 7. 9. 2016, Johann 
Wolfgang Goethe Universität in Frankfurt) einen Vortrag gehalten.
2	 Vgl. Wolfgang R. Köhler, Das Recht auf Menschenrechte, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang R. Köhler, 
Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte (= RM), Suhrkamp, 1999, S. 106.
3	 Jürgen Habermas, Die Einbeziehung des Anderen (= EA), Suhrkamp, 1997.
4	 Axel Honneth, Das Andere der Gerechtigkeit (= AG), Suhrkamp, 2000.



96  Yasuyuki FUNABA

1. Das substantialistische Verständnis der Volkssouveränität
Wenn man die Geltung der Menschenrechte von einer rechtlichen Verfassung abhängen lässt, 
so ergibt sich zwangsläufig die Frage, wer die Mitglieder einer rechtlichen Verfassung sind. 
Wer zu einer rechtlichen Verfassung gehört, der wird zu den in der entsprechenden Verfassung 
gesicherten Menschenrechten ermächtigt und kann eine Menschenrechtsverletzung mit Recht 
anklagen. Wessen Menschenrechte verletzt werden, die werden als Mitglieder einer rechtlichen 
Verfassung bestätigt, wenn sie ihre verletzten Menschenrechte rechtlich zurückbekommen. 
Folglich werden unbezweifelbar aus rechtlicher Perspektive bedeutungsvolle Diskussionen 
angeboten, wenn man Menschenrechte in Bezug auf deren Sicherung betrachtet, aber dieses 
Thema hat notwendigerweise mit der Frage zu tun, wer zu einer rechtlichen Verfassung gehört. 
Wer ist denn das rechtliche Subjekt? Wer kann als rechtliches Subjekt qualifiziert werden? 
Wenn man über diese Frage im Anschluss an die aktuellen Krisen wie der massenhaften 
Aufnahme von Flüchtlingen und der Boykottbewegung als deren Reaktion und sogar dem 
Austreten aus der EU nachdenkt, kann man einen etwas früher veröffentlichten Aufsatz 
››Inklusion—Einbeziehen oder Einschließen? Zum Verhältnis von Nation, Rechtsstaat und 
Demokratie‹‹5 von Habermas als Referenz heranziehen. Habermas veröffentlichte natürlich 
um das Jahr 2010 herum Aufsätze über die Krise der EU.6 Diese behandelten die Spannungen 
in der EU wie etwa die Ablehnung der EU-Verfassung im Jahr 2005 in Frankreich und den 
Niederlanden. Dabei geht es hauptsächlich um das Problem, dass jeder Einzelstaat nur schwer 
zur Vereinigung fortschreiten und damit das EU-System vollenden kann. Den hier 
herbeigezogenen Aufsatz beginnt Habermas jedoch mit der Bezeichnung des Zusammenbruchs 
der UdSSR als „eine rasche Folge dissoziativer Staatsbildungen“ (EA, 154). Zwar erkennt 
Habermas nicht nur die negative Seite des Zerfalls einer der Supermächte an, indem er auch 
von „erfolgreichen Sezessionen“ (ebd.) spricht; in diesem Aufsatz soll es allerdings nicht 
darum gehen, wie Habermas das Ergebnis von 1991 selbst bewertet. Bemerkenswert ist jedoch, 
dass dieser Aufsatz von Habermas ganz im Gegenteil zur Thematisierung der EU-Krise in den 
um 2010 veröffentlichten Aufsätzen steht. Während in den vor etwa zehn Jahren publizierten 
Aufsätzen unter dem Thema der Krise der EU die Probleme auf dem Weg zur Vereinigung der 
Einzelstaaten behandelt wurden, werden in den vor etwa 20 Jahren veröffentlichten Texten die 
Probleme der Spaltung der – wenigstens im weiteren Sinne – integrierten Gruppe thematisiert. 
Die aus Anlass des Zerfalls der UdSSR entstandenen Diskussionen sind nun viel lehrreicher, 
wenn man sich mit der aktuellen Situation beschäftigt, in der aufgrund der massiven Aufnahme 
von Flüchtlingen heftige Austritts- und Ausschlussbewegungen in der EU aufgekommen sind.

5	 In: EA.
6	 Habermas, Ach, Europa. Kleine politische Schriften XI, Suhrkamp, 2008; ders., Zur Verfassung 
Europas. Ein Essay, Suhrkamp, 2011.



Solidarität und das substantialistische Verständnis der Volkssouveränität  97

Die Frage, „wie [...] die Grundgesamtheit derer definiert werden (kann), auf die sich die 
Bürgerrechte legitim beziehen soll“ (EA, 167), bietet Habermas nun als ein Problem an, auf 
das der Republikanismus keine Antwort geben kann. Wer schließt mit wem einen sozialen 
Vertrag, errichtet dann zusammen ein Gemeinwesen und garantiert schließlich die gegenseitige 
Anerkennung als Staatsbürger? Mit anderen Worten lautet die Frage: Wer sind denn die 
Menschen, die im Rahmen des Konstitutionalismus die Verfassung geben und durch die 
verfassungsgebende Praxis zur Bürgerschaft ermächtigt werden? Auf diese Frage gibt in der 
Regel die Theorie des Republikanismus eine zirkuläre Antwort, die wie folgt lautet: Jemand, 
der die Verfassung gibt, wird durch die verfassungsgebende Praxis zur Staatsbürgerschaft 
ermächtigt; umgekehrt ist jemand jedoch zur Verfassungsgebung befugt, weil er Staatsbürger 
ist. Am Anfang des Grundgesetzes für die Bundesrepublik Deutschland heißt es: Das Deutsche 
Volk „hat sich [...] kraft seiner verfassungsgebenden Gewalt dieses Grundgesetz gegeben“ 
(Präambel, GG). Hier ist nicht nur gemeint, dass die Menschen, die die verfassungsgebende 
Gewalt besitzen und damit das Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland geben, das 
deutsche Volk sind, sondern auch, dass gerade das deutsche Volk die verfassungsgebende 
Gewalt besitzt und damit das Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland gibt. Auch am 
Anfang der japanischen Verfassung heißt es: „Das japanische Volk [...] manifestiert hier, dass 
es Souveränität besitzt und diese Verfassung bestätigt.“ Es gilt somit das Gleiche, wie bereits 
in Bezug auf das Verhältnis des deutschen Volkes mit dem Grundgesetz gesagt wurde. Hier ist 
ebenfalls gemeint, dass die Menschen, die souverän die Verfassung bestätigen, gerade das 
japanische Volk sind, und dass gerade das japanische Volk mit Souveränität die japanische 
Verfassung gibt.

Im Rahmen der republikanischen Theorie lässt sich nur eine derartige zirkuläre Erklärung 
geben, aber nicht klar machen, wer eigentlich ››die Menschen‹‹ sind. Nach dieser Theorie 
hängt es vom „historischen Zufall“ (EA, 168) ab, wer ››die Menschen‹‹ sind, deshalb wird im 
Republikanismus diese Zufälligkeit betont (vgl. ebd.). Diesbezüglich versucht Schmitt jedoch, 
klar zu sagen, wer ››die Menschen‹‹ sind:7

[...] Schmitt konstruiert diese Gemeinsamkeit nicht als die höherstufige 
Intersubjektivität einer Verständigung unter Bürgern, die sich reziprok als Freie und 
Gleiche anerkennen. Er verdinglicht sie zur Gleichartigkeit von Volksgenossen. Die 
Norm der Gleichbehandlung wird auf das Faktum der gleichen nationalen Herkunft 
zurückgeführt [...]. (EA, 161)

Wenn die republikanische Ansicht über die oben gestellte Frage nur eine zirkuläre Erklärung 

7	  Vgl. Carl Schmitt, Verfassungslehre (1928), Duncker & Humblot, 1983.



98  Yasuyuki FUNABA

geben kann, mag sie vielleicht den Zweifel ans Licht bringen, ob der Einzelne keinen Grund 
für die Zugehörigkeit zum betreffenden Gemeinwesen finden kann und daher dieser rechtlichen 
Verfassung Stabilität fehlt, obwohl jeder sich auf dem Papier als Staatsbürger frei und gleich 
an der Gesetzgebung beteiligen kann. Man muss „eine gemeinsame Herkunft“ oder das „auf 
imaginierte Blutsverwandtschaft oder kulturelle Identität gegründete ››Wir-Bewusstsein‹‹“ 
(EA, 155) als das betrachten, was einem Gemeinwesen Stabilität gibt, wenn man eine andere 
Stellung als Habermas annimmt, der denkt, „dass der demokratische Prozess selbst die 
Ausfallbürgschaft für die soziale Integration einer [...] Gesellschaft übernehmen kann“ (EA, 
158). Hier wird eine klare Antwort auf die Frage gegeben, auf die die republikanische Ansicht 
nur eine zirkuläre geben kann. Wer eine gemeinsame Herkunft wie „gemeinsame[r] 
Abstimmung“ oder „eine[r] gemeinsame[n] kulturelle[n] Erbschaft“ (EA, 154) besitzt, der 
kann gerade auf Grund der gemeinsamen Herkunft das Wir-Bewusstsein besitzen und durch 
die wechselseitige Anerkennung seine Zugehörigkeit zum Gemeinwesen bestätigen. Die 
Stabilität des Gemeinwesens kann sich wohl auch damit begründen lassen, dass durch „die 
substantielle Gleichartigkeit“ (EA, 162) die Grenze des Innen und des Außen des Gemeinwesens 
immer explizit gezogen ist. Auch wenn innerhalb eines Gemeinwesens irgendein Problem 
entsteht, ist schon „die apriorische Vorverständigung“ (ebd.) garantiert, dass die Lösung nach 
dem gemeinsamen kulturellen Hintergrund zu suchen ist. Vielleicht lässt sich damit auch die 
Existenz des stabilen Gemeinwesens begründen. Zwar ist eine gemeinsame Herkunft nichts 
Substantielles und nur eine Fiktion, deshalb kann sich vermutlich dasselbe Problem 
wiederholen, auch wenn die kulturelle Minderheit von der kulturellen Mehrheit getrennt und 
unabhängig wird (wobei man freilich auch sagen kann, dass die Mehrheit von der Minderheit 
getrennt und unabhängig wird). Auch wenn diese Vermutung nicht gilt, muss man dennoch 
fragen, wie sinnvoll es ist, in der aktuellen Situation der pluralistischen Gesellschaft ein auf 
Homogenität beruhendes Gemeinwesen zu entwerfen (vgl. EA, 154). Hier soll jedoch nur ein 
Blick darauf geworfen werfen, wie es sich mit der Ansicht verhält, nach der die Zugehörigen 
der rechtlichen Verfassung substantialistisch zu verstehen sind. Zunächst will ich mich mit 
einer Theorie der Solidarität beschäftigen, die mit diesem Substantialismus einen engeren 
Zusammenhang zu haben scheint.

2. Die Solidaritätstheorie nach Honneth und der Standpunkt von Schmitt
Im Anschluss an die Diskussion über die sogenannte ››Stufe 6‹‹ von Lawrence Kohlberg 
diskutiert Habermas über die Solidarität, die sich mit der eine Gleichbehandlung jedes 



Solidarität und das substantialistische Verständnis der Volkssouveränität  99

Einzelnen erfordernden Gerechtigkeit ergänzt, um eine kollektive Identität zu reproduzieren.8 
„Gerechtigkeit bezieht sich auf die gleichen Freiheiten unvertretbarer [...] Individuen, während 
sich Solidarität auf das Wohl der in einer intersubjektiv geteilten Lebensform verschwisterten 
Genossen bezieht – und damit auch auf die Erhaltung der Integrität dieser Lebensform selbst.“ 
(ED, 70) Auf diese Weise kann ein Kollektiv aufrechterhalten werden. Das Charakteristische 
für die habermassche Diskussion liegt darin, dass dieses „Bewusstsein unkündbarer Solidarität“ 
„aus der Zugehörigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft“ entspringt (ED, 72). 
Habermas zufolge ist das Bewusstsein der Solidarität „die Gewissheit der Verschwisterung in 
einem gemeinsamen Lebenszusammenhang“ (ebd.) und ohne diese Gewissheit müsste „jede 
Universalisierungsforderung ohnmächtig bleiben“ (ebd.). Aus dieser Diskussion erweist sich, 
dass man das Bewusstsein der Solidarität gerade deswegen braucht, weil man eine 
Universalisierung fordert. Man muss also nichts anderes als eine Universalisierungsforderung 
stellen und man braucht der Diskussion zufolge neben der Gerechtigkeit auch Solidarität, 
wenn man wirklich nach der Universalisierung sucht. In einer idealen 
Kommunikationsgemeinschaft besitzen alle Zugehörigen das Bewusstsein der Solidarität, 
streben nach dem Wohl der die Lebensform teilenden Genossen und versuchen die Lebensform 
selbst zu erhalten, um die Universalisierung zu erreichen.

Während Habermas also den Solidaritätsbegriff asketisch entwickelt, kritisiert Axel 
Honneth Habermas in dem Punkt, dass die von dessen Solidarität vorausgesetzte Zugehörigkeit 
zum gemeinsamen Lebenszusammenhang aus der Zugehörigkeit zu einer idealen 
Kommunikationsgemeinschaft entspringt.9 Die Kritik von Honneth liegt darin, dass man durch 
die Universalisierungsforderung in einer idealen Kommunikationsgemeinschaft kein 
Bewusstsein eines gemeinsamen Lebenszusammenhangs und der Zugehörigkeit zum gleichen 
Gemeinwesen besitzen kann. Honneth zufolge muss man „Belastungen, Leiden und Aufgabe 
als etwas Gemeinsames erfahren“ (AG, 168), um solch ein Bewusstsein der Zugehörigkeit zu 
bilden.10 Wenn eine ideale Kommunikationsgemeinschaft, wie das Wort „ideal“ zeigt, eine 
Abstraktion von den empirischen Gegebenheiten wie „Belastungen, Leiden und Aufgabe“ 
bedeutet, dann entspringt aus der Zugehörigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft 

8	 Habermas, Gerechtigkeit und Solidarität. Zur Diskussion über ››Stufe 6‹‹, in: ders., Erläuterungen zur 
Diskursethik (= ED), Suhrkamp, 1991.
9	 In der Tat schreibt Honneth missverständlich, dass das „Bewusstsein der Zugehörigkeit zu einer 
idealen Kommunikationsgemeinschaft“ „einer Gewissheit der Verschwisterung in einem gemeinsamen 
Lebenszusammenhang entspringen würde“ (AG, 168), obwohl Habermas selbst schreibt, dass „aus der 
Zugehörigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft“ „die Gewissheit der Verschwisterung in 
einem gemeinsamen Lebenszusammenhang entspringen würde“ (ED, 72).
10	Wie steht es mit der Solidarität derer, „die für ein Volk und Vaterland ihr Leben riskieren“ (EA, 156)? 
Dabei handelt es sich um das Volk, „das seine Existenz und Eigenart im Kampf gegen andere Nationen 
behauptet“ (EA, 156f.).



100  Yasuyuki FUNABA

ganz und gar keine Zugehörigkeit zu einem gemeinsamen Lebenszusammenhang, so die Kritik 
von Honneth an Habermas. Unter welcher Bedingung entwickeln sich aber die gemeinsamen 
„Belastungen, Leiden und Aufgabe“? „Unter der Bedingung kollektiver Zielsetzungen“ (ebd.) 
des Gemeinwesens. Wegen der kollektiven Zielsetzungen verfolgen die Mitglieder des 
Gemeinwesens gemeinsame Ziele, stellen auf dem Weg dieser Zielverfolgung zu lösende 
notwendige Aufgaben und erfahren zusammen verschiedene Belastungen und Leiden. 
Natürlich müssen sie bestimmte Werte teilen, um etwas als gemeinsames Ziel des Gemeinwesens 
setzen zu können. Denn nur unter der Bedingung gemeinsam geteilter Werte kann die 
Verwirklichung der Dinge, denen im Lichte der Werte Bedeutung beigemessen wird, als 
gemeinsames gesellschaftliches Ziel gesetzt werden. Die „Definition solcher Ziele (ist) aber 
allein im Lichte gemeinsam geteilter Werte möglich“ (ebd.). Folglich ist die Entstehung der 
Zugehörigkeit zum Gemeinwesen „zwangsläufig an die Voraussetzung einer Wertgemeinschaft 
gebunden“ (ebd.).

Bei Honneth kommt es also darauf an, dass „jemandem Solidarität entgegenzubringen 
nämlich meint, ihn oder sie als eine Person zu betrachten, deren Eigenschaften von Wert für 
eine gemeinsame Lebenspraxis sind“ (AG, 331). Die zu demselben Gemeinwesen Zugehörigen 
wertschätzen sich in ihren Eigenschaften oder Leistungen wechselseitig, ob diese für die 
Verwirklichung der gesellschaftlich wertvollen Ziele sinnvoll sind oder nicht. Durch diese 
wechselseitige Wertschätzung lässt sich die Beziehung der Solidarität aufrechterhalten, und 
damit bleibt das Gemeinwesen integriert (vgl. ebd.). Aus der Perspektive der Zugehörigen 
können diese sich durch die wechselseitige Wertschätzung bewusst sein, zum betreffenden 
Gemeinwesen zugehörig zu sein. Nach der Kritik von Honneth ist bei Habermas die Solidarität 
„unter der extrem idealisierenden Unterstellung“ (AG, 168) „etwas abstrakt Utopisches“ (AG, 
169).11 Daher macht dieser Solidaritätsbegriff die Existenz des Gemeinwesens selbst 
zweifelhaft. Im Gegensatz dazu beruht nach der Theorie von Honneth die Solidarität auf der 
Voraussetzung der Werte, wodurch dem Gemeinwesen eine feste Grundlage gegeben werden 
kann.

Auf die Frage, wer die freien und gleichen Menschen sind, die eine rechtliche Verfassung 
erstellen, kann wie oben gezeigt die republikanische Ansicht keine Antwort geben und muss 
nur genügend sein, eine zufällige Erklärung zu bieten. In diesem Kontext scheint zwar das 
substantialistische Verständnis von Mitgliederinnnen und Mitgliedern einer rechtlichen 
Verfassung wie das von Schmitt die Frage beantworten zu können. Diese eine gemeinsame 
Herkunft und einen gemeinsamen kulturellen Hintergrund Besitzenden können sich das 

11	In Wirklichkeit ist es nicht Habermas, den Honneth mit diesen Wörtern kritisiert. „Das sehe ich auch 
als einen Mangel der ansonsten sehr klaren Überlegungen von Lutz Wingert an“ (AG, 169 Anm.). 
Vermutlich nimmt er jedoch an, dass das gleiche auch für Habermas gilt.



Solidarität und das substantialistische Verständnis der Volkssouveränität  101

Wir‑Bewusstsein aneignen. So erklären sich die Zugehörigkeit zum Gemeinwesen und seine 
Existenz selbst. Es wäre nicht unpassend, ja sogar überzeugender, diese Erklärung wie folgt zu 
ergänzen: Weil eine gemeinsame Herkunft und ein kultureller Hintergrund „die apriorische 
Vorverständigung“ beinhaltet, bildet ein darauf gegründetes Gemeinwesen schon eine 
Wertgemeinschaft, in der die Leute gemeinsame Ziele setzen und sich in ihren Eigenschaften 
oder Leistungen wechselseitig wertschätzen können, die zur Verwirklichung der Ziele 
beitragen. Natürlich nutzt diese Ergänzung die Solidaritätstheorie von Honneth als Vorlage. 
Mit der Solidarität kann Honneth auf die Fragen antworten, wer zu einem Gemeinwesen 
zugehörig ist und warum sich ein Gemeinwesen aufrechterhalten kann, weil diese Solidarität 
eine Beziehung bedeutet, bei der man in einer Wertgemeinschaft seine im Lichte der Werte 
sinnvollen Eigenschaften und Leistungen wechselseitig wertschätzen kann. Wer zu einem 
Gemeinwesen zugehörig ist, dessen Eigenschaften und Leistungen werden für die Existenz 
des Gemeinwesens als sinnvoll anerkannt und dessen Gemeinwesen kann gerade durch die 
wechselseitigen Wertschätzungen existieren.

Vielleicht könnte diese These nach Schmitt/Honneth gültig sein, wenn ein Gemeinwesen 
wirklich substantialistisch verstanden werden könnte und auf die Gewährleistung der Identität 
der Mitglieder Wert gelegt würde. In Wirklichkeit nötigt aber eine kollektive Identität „zu 
repressiven Politiken“ (EA, 169). Wie Habermas zitiert, diskutiert Schmitt wie folgt: „Ein 
national homogener Staat erscheint dann als etwas Normales; ein Staat, dem diese Homogenität 
fehlt, hat etwas Abnormes, den Frieden Gefährdendes“12 und verheimlicht gar nicht „normativ 
unerwünschte[n] Konsequenzen“ (EA, 169). Anders als Schmitt erkennt Honneth jedoch 
wahrscheinlich keine mit den starken Redeweisen wie „der zwangsweisen Assimilation 
fremder Elemente“ oder „der Reinerhaltung des Volkes durch Apartheid und Säuberung“ 
(ebd.) ausgedrückten, fürchterlichen Politiken an. Wer nicht die bestimmten Werte anerkennt, 
der kann jedoch weder als Mitglied des entsprechenden Gemeinwesens anerkannt, noch in 
seinen Eigenschaften und Leistungen wertgeschätzt werden, und daher kann mit den Menschen 
des betreffenden Gemeinwesens keine Solidaritätsbeziehung aufgebaut werden, da nach seiner 
Diskussion die Existenz eines Gemeinwesens bestimmte Werte voraussetzt. Mit den gemeinsam 
geteilten Werten das Innen eines Gemeinwesens zu bilden, heißt gleichzeitig, sein Außen zu 
bilden, wo die gleichen Werte nicht geteilt werden. Deshalb kann keine Beziehung der 
Anerkennung zwischen denen, die innerhalb des Gemeinwesens leben, und denen, die 
außerhalb des Gemeinwesens leben, hergestellt werden. Wie wäre es jedoch, wenn man sich 
hier nicht die einem Gemeinwesen relativen bestimmten Werte, sondern alle Werte vorstellen 
würde, die die solidarische Beziehung ermöglichen, und eine sogenannte Pluralität der Werte 

12	Schmitt, a. a. O., S. 231.



102  Yasuyuki FUNABA

anerkennen würde? Dann würde die vom Solidaritätsbegriff begründete Kritik an der abstrakten 
Universalisierungsforderung einer idealen Kommunikationsgemeinschaft ungültig sein. Die 
Wertschätzung, dass alle Werte als Objekte anerkannt werden, bedeutet nämlich nicht mehr, 
als der Zugehörigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft Wert beizumessen.

3. Die prozeduralistische rechtliche Verfassungslehre nach Kant/Habermas
Als die drei den bürgerlich-rechtlichen Zustand ausmachenden, apriorischen Prinzipien nennt 
Kant die „Freiheit jedes Gliedes der Sozietät, als Menschen“, die „Gleichheit desselben mit 
jedem anderen, als Untertan“ und die „Selbständigkeit jedes Gliedes eines gemeinen Wesens, 
als Bürger“ (VIII, 290).13 Freilich ist es problematisch, die die Diskriminierung in Bezug auf 
das Wahlrecht beinhaltende ››Selbständigkeit‹‹ ein apriorisches Prinzip zu nennen. Im 
Gegensatz dazu scheint die ››äußere (rechtliche) Gleichheit in einem Staat‹‹ (VIII, 350 Anm.) 
auch aus der heutigen Perspektive relativ unproblematisch zu sein, weil sie bedeutet, dass das 
öffentliche Recht für alle im Gemeinwesen gleichermaßen gilt. Nun kommt es hier aber auf die 
erste ››Freiheit als Menschen‹‹ an.

Die Freiheit als Mensch, deren Prinzip für die Konstitution eines gemeinen Wesens 
ich in der Formel ausdrücke: Niemand kann mich zwingen, auf seine Art (wie er sich 
das Wohlsein anderer Menschen denkt) glücklich zu sein, sondern jeder darf seine 
Glückseligkeit auf dem Wege suchen, welcher ihm selbst gut dünkt, [...]. (VIII, 290)

Indem diese Freiheit zur Konzeption des Guten eine unentbehrliche Bedingung ist, unter der 
ein Staat gegründet wird, wird nämlich „eine väterliche Regierung“ (ebd.)14 abgelehnt, weil sie 
unterscheidet, wie das Volk glücklich sein soll (vgl. VIII, 290f.). In diesem Gemeinwesen 
würde das Volk gemäß dem schon bestimmten gemeinsamen Kriterium vom Guten sein 
eigenes Leben führen und seine Glückseligkeit verfolgen. Wer hier glücklich wird, dessen 
Lebensart wird hoch geschätzt, weil er ein im Lichte des gemeinsamen Kriteriums gutes Leben 

13	In der nach dem Gemeinspruch publizierten Friedensschrift sind diese drei die „Freiheit der Glieder 
einer Gesellschaft (als Menschen)“, die „Abhängigkeit aller von einer einzigen gemeinsamen 
Gesetzgebung (als Untertanen)“ und die „Gleichheit derselben (als Staatsbürger)“ (VIII, 349f.). Bei den 
Vorarbeiten handelt es sich auch um verschiedene Prinzipien. Mit der ››Freiheit als Menschen‹‹ ist 
nämlich einmal die Freiheit zur Konzeption des Guten und einmal die rechtliche Freiheit gemeint. Nach 
der Interpretation von Wolfgang Kersting hat diese Freiheit einen inhaltlichen Zusammenhang, obwohl 
ihre Ausdrücke verschieden sind. Vgl. Wolfgang Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, mentis, 2007, S. 
284ff.
14	Ob „eine vaterländische Regierung“ (VIII, 291) wirklich so hoch zu schätzen ist, scheint mir 
zweifelhaft, obwohl Kant im Gegenteil mit einer väterlichen Regierung auf eine vaterländische Wert legt. 
Wenigstens muss man dies berücksichtigen, wenn Kant bei der Erklärung von ››vaterländisch‹‹ 
Redeweisen wie „den mütterlichen Schoß“ oder „den väterlichen Boden“ (ebd.) verwendet.



Solidarität und das substantialistische Verständnis der Volkssouveränität  103

führt. Wer zum guten Leben eines anderen beiträgt, dessen Lebensart wird auch gemäß 
demselben Kriterium hoch geschätzt. Die Menschen bleiben also dadurch zum entsprechenden 
Gemeinwesen zugehörig, indem sie sich unter der Voraussetzung des gemeinsamen Kriteriums 
der Glückseligkeit wechselseitig wertschätzen, während sich durch wechselseitige 
Wertschätzungen die Geltung des schon bestimmten gemeinsamen Kriteriums immer wieder 
bestätigt und damit das Gemeinwesen die Grundlage seiner Existenz festlegen kann. Es ist 
nichts anderes als die Freiheit gerade von dieser gemeinsamen Glückseligkeit, die Kant als ein 
unentbehrliches Element zur Existenz eines Gemeinwesens betrachtet.

In der Friedensschrift wird die ››Freiheit als Menschen‹‹ als „rechtliche [...] Freiheit“ 
(VIII, 350 Anm.) diskutiert. „Sie ist die Befugnis, keinen äußeren Gesetzen zu gehorchen, als 
zu denen ich meine Beistimmung habe geben können.“ (ebd.) Die Freiheit der Konzeption des 
Guten im Gemeinspruch beinhaltet nämlich eine prozeduralistische rechtliche Verfassungslehre. 
Welche äußeren Gesetze gelten jedoch eigentlich in einem Gemeinwesen? Um diese Frage zu 
beantworten, dürfen weder Glückseligkeit noch Werte vorausgesetzt werden. Die Gesetze 
werden unbedingt nur bezeichnet als die, zu denen man seine Beistimmung geben kann. Wird 
aber schon gegen eine solche prozeduralistische Verfassungslehre kein Einwand erhoben, dass 
sie keinen Grund für die Zugehörigkeit der Mitglieder zur Verfassung geben kann? Sind es 
denn nicht das „substantialistische Verständnis von Volkssouveränität“ oder die eine 
Wertgemeinschaft voraussetzende Solidaritätstheorie, die den Grund dafür bieten können?

Die Frage, wer zu einer rechtlichen Verfassung zugehörig ist, könnte diese prozeduralistische 
Verfassungslehre nur noch mit „dem historischen Zufall“ (EA, 168) beantworten, wie das nach 
Habermas auch für die republikanische Ansicht gilt. Das heißt jedoch nicht, dass die 
prozeduralistisch verstandene Verfassung anders als beim „substantialistische(n) Verständnis 
von Volkssouveränität“ oder bei der eine Wertgemeinschaft voraussetzenden Solidaritätstheorie 
mit Wert nichts zu tun hat. Vielmehr mag es sehr plausibel sein, dass sich hinter den schönen 
Wörtern wie ››rechtliche Freiheit‹‹ bereits eine bestimmte Wertordnung versteckt, was von 
Habermas als das „Problem geborener Minderheiten“ (EA, 172) bezeichnet wird. Das ist das 
Problem, dass „eine politisch herrschende Mehrheitskultur den Minderheiten ihre Lebensform 
aufzwingt“ (ebd.). Hier herrscht nämlich unter dem Namen der Freiheit die Unterdrückung der 
Minderheiten durch die Mehrheit. Lässt sich aber dieses Problem lösen, wenn sich die 
Minderheiten von der Mehrheit trennen und unabhängig werden? Das Problem ist vermutlich 
nie zu lösen, da in einem neu gebildeten Kollektiv Minderheiten und Mehrheiten wieder erneut 
erzeugt werden.

Um die Diskussion nicht mit der Substanzierung der Werte, sondern mit dem 
Prozeduralismus weiterzuentwickeln, ist es paradoxerweise lehrreich, was Habermas über die 



104  Yasuyuki FUNABA

ideologische Funktion der Menschenrechte schreibt.15 Erst dann wird offenbar, dass die 
Menschenrechte ihre ideologische Funktion geleistet hat, wenn bis dahin Ausgeschlossene 
gegen die geltenden Menschenrechte einen Einwand erheben. Wenn sich die Einwände der 
Ausgeschlossenen wiederholen, wird der Inhalt der Menschenrechte immer universaler. Auf 
diesem Weg gilt auch immer wirklicher die rechtliche Freiheit, d.  h. die Befugnis, keinen 
äußeren Gesetzen zu gehorchen, als zu denen man seine Beistimmung hat geben können. Aus 
dieser Perspektive sind die Menschenrechte stets auf dem Weg zur Realisierung der 
Universalität, daher ist die prozeduralistisch verstandene Verfassung notwendig diejenige, in 
der immer Einwände erlaubt sind, um den Inhalt der Menschenrechte zu verbessern.16 Denn 
die Geltung der zu einem bestimmten Zeitpunkt anerkannten Menschenrechte könnte immer 
erneuert werden, indem die Menschenrechte nicht auf den bestimmten Werten, sondern 
prozeduralistisch begründet sind. Zwar ist die Zugehörigkeit zu einer rechtlichen Verfassung 
immer noch zufällig, auch wenn in der Verfassung die Erneuerung der Menschenrechte erlaubt 
ist. Aber wenn die Menschenrechte in einer rechtlichen Verfassung erneuert werden können, 
können sie gesichert und damit die Existenz der Verfassung selbst erneuert werden, auch wenn 
die Zugehörigkeit zur Verfassung von der Zufälligkeit abhängt.

©2017 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.

15	Habermas, Der interkulturelle Diskurs über Menschenrechte, in: RM, 217ff.
16	 Gerade in dieser Verfassung wird wohl die „differenzempfindliche Inklusion“ (EA, 172) ermöglicht.


