|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Tl e Solidaritdat und das substantialistische
Verstédndnis der Volkssouveranitat

Author(s) |Funaba, Yasuyuki

Citation |Philosophia OSAKA. 2017, 12, p. 95-104

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/59490

rights ©2017 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.12,2017 95

Yasuyuki FUNABA (Osaka University)

Solidaritdt und das substantialistische Verstindnis der Volkssouveranitat!

Wenn es um die Begriindung der Menschenrechte geht, wie Wolfgang R. Kohler diskutiert,?
kann die Art der Begriindung in eine moralische, rechtliche, geschichtliche und politische
eingeteilt werden; eventuell mag es sogar noch mehr Mdoglichkeiten geben. Wie wire es
jedoch, wenn man die Frage in Hinsicht auf die Sicherung der Menschenrechte betrachtet?
Natiirlich wire es eine mogliche Antwort, diec Menschenrechte moralisch zu sichern. Die
Menschenrechte konnen, so konnte man sagen, gesichert werden, wenn man sich moralisch
verhdlt und niemand die Menschenrechte verletzt. Man kann aber auch eine andere
iiberzeugende Antwort geben, wenn man die Menschenrechtssicherung aus der rechtlichen
Perspektive iiberdenkt. Nun zeigt sich in der Regel nicht klar, dass in einer rechtlichen
Verfassung die Menschenrechte gesichert sind. Das wird ironischerweise erst dann explizit,
wenn die Menschenrechte verletzt werden. Wessen Menschenrechte verletzt werden, der kann
gemif dem entsprechenden rechtlichen Verfahren versuchen, seine verletzten Menschenrechte
zuriickzubekommen. Die Rechtsordnung, ,die einklagbare subjektive Rechtsanspriiche
begriindet (EA, 225),> sichert Menschenrechte, und Jirgen Habermas betont wohl die
Sicherung der Menschenrechte, wenn er behauptet, dass ,,Menschenrechte [...] von Haus aus
juridischer Natur* (EA, 222) sind, indem Menschenrechte eine Rechtsordnung als Begriindung
erfordern.

Im Folgenden mochte ich mich zuerst (1) mit den Diskussionen von Habermas und Carl
Schmitt beschéftigen, um die Frage der Mitglieder der rechtlichen Verfassung zu thematisieren
und zu beantworten. Genau auf diese Frage kommt es ndmlich an, wenn man in Bezug auf die
Sicherung der Menschenrechte die rechtliche Verfassung betrachtet. (2) Anschlieend wird
eine Theorie der Solidaritit,* die an ,,das substantialistische Verstindnis von Volkssouveranitit*
(EA, 166) von Schmitt erinnert, betrachtet und gepriift. (3) Zum Schluss mdchte ich auf das
Potenzial der prozeduralistischen rechtlichen Verfassungslehre nach Kant/Habermas gegeniiber

der Theorie nach Schmitt/Honneth eingehen.

! Unter diesem Titel habe ich beim 10. Deutsch-japanischen Ethik-Kolloquium (am 7. 9. 2016, Johann
Wolfgang Goethe Universitit in Frankfurt) einen Vortrag gehalten.

2 Vgl. Wolfgang R. Kéhler, Das Recht auf Menschenrechte, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang R. Kéhler,
Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte (= RM), Suhrkamp, 1999, S. 106.

3 Jiirgen Habermas, Die Einbeziehung des Anderen (= EA), Suhrkamp, 1997.

4 Axel Honneth, Das Andere der Gerechtigkeit (= AG), Suhrkamp, 2000.



96  Yasuyuki FUNABA

1. Das substantialistische Verstindnis der Volkssouverinitit

Wenn man die Geltung der Menschenrechte von einer rechtlichen Verfassung abhangen lasst,
so ergibt sich zwangsléufig die Frage, wer die Mitglieder einer rechtlichen Verfassung sind.
Wer zu einer rechtlichen Verfassung gehort, der wird zu den in der entsprechenden Verfassung
gesicherten Menschenrechten erméchtigt und kann eine Menschenrechtsverletzung mit Recht
anklagen. Wessen Menschenrechte verletzt werden, die werden als Mitglieder einer rechtlichen
Verfassung bestitigt, wenn sie ihre verletzten Menschenrechte rechtlich zurtickbekommen.
Folglich werden unbezweifelbar aus rechtlicher Perspektive bedeutungsvolle Diskussionen
angeboten, wenn man Menschenrechte in Bezug auf deren Sicherung betrachtet, aber dieses
Thema hat notwendigerweise mit der Frage zu tun, wer zu einer rechtlichen Verfassung gehort.
Wer ist denn das rechtliche Subjekt? Wer kann als rechtliches Subjekt qualifiziert werden?
Wenn man iiber diese Frage im Anschluss an die aktuellen Krisen wie der massenhaften
Aufnahme von Fliichtlingen und der Boykottbewegung als deren Reaktion und sogar dem
Austreten aus der EU nachdenkt, kann man einen etwas frither verdffentlichten Aufsatz
»Inklusion—FEinbeziehen oder Einschlielen? Zum Verhiltnis von Nation, Rechtsstaat und
Demokratie«®> von Habermas als Referenz heranziehen. Habermas verdffentlichte natiirlich
um das Jahr 2010 herum Aufsitze iiber die Krise der EU.¢ Diese behandelten die Spannungen
in der EU wie etwa die Ablehnung der EU-Verfassung im Jahr 2005 in Frankreich und den
Niederlanden. Dabei geht es hauptsidchlich um das Problem, dass jeder Einzelstaat nur schwer
zur Vereinigung fortschreiten und damit das EU-System vollenden kann. Den hier
herbeigezogenen Aufsatz beginnt Habermas jedoch mit der Bezeichnung des Zusammenbruchs
der UdSSR als ,,eine rasche Folge dissoziativer Staatsbildungen* (EA, 154). Zwar erkennt
Habermas nicht nur die negative Seite des Zerfalls einer der Superméchte an, indem er auch
von ,erfolgreichen Sezessionen™ (ebd.) spricht; in diesem Aufsatz soll es allerdings nicht
darum gehen, wie Habermas das Ergebnis von 1991 selbst bewertet. Bemerkenswert ist jedoch,
dass dieser Aufsatz von Habermas ganz im Gegenteil zur Thematisierung der EU-Krise in den
um 2010 veroftentlichten Aufsitzen steht. Wahrend in den vor etwa zehn Jahren publizierten
Aufsitzen unter dem Thema der Krise der EU die Probleme auf dem Weg zur Vereinigung der
Einzelstaaten behandelt wurden, werden in den vor etwa 20 Jahren veroffentlichten Texten die
Probleme der Spaltung der — wenigstens im weiteren Sinne — integrierten Gruppe thematisiert.
Die aus Anlass des Zerfalls der UdSSR entstandenen Diskussionen sind nun viel lehrreicher,
wenn man sich mit der aktuellen Situation beschéftigt, in der aufgrund der massiven Aufnahme

von Fliichtlingen heftige Austritts- und Ausschlussbewegungen in der EU aufgekommen sind.

5 In: EA.
% Habermas, Ach, Europa. Kleine politische Schriften XI, Suhrkamp, 2008; ders., Zur Verfassung
Europas. Ein Essay, Suhrkamp, 2011.



Solidaritdt und das substantialistische Verstdndnis der Volkssouverdnitdt 97

Die Frage, ,,wie [...] die Grundgesamtheit derer definiert werden (kann), auf die sich die
Biirgerrechte legitim beziehen soll*“ (EA, 167), bietet Habermas nun als ein Problem an, auf
das der Republikanismus keine Antwort geben kann. Wer schliet mit wem einen sozialen
Vertrag, errichtet dann zusammen ein Gemeinwesen und garantiert schlieB3lich die gegenseitige
Anerkennung als Staatsbiirger? Mit anderen Worten lautet die Frage: Wer sind denn die
Menschen, die im Rahmen des Konstitutionalismus die Verfassung geben und durch die
verfassungsgebende Praxis zur Biirgerschaft erméichtigt werden? Auf diese Frage gibt in der
Regel die Theorie des Republikanismus eine zirkuldre Antwort, die wie folgt lautet: Jemand,
der die Verfassung gibt, wird durch die verfassungsgebende Praxis zur Staatsbiirgerschaft
ermichtigt; umgekehrt ist jemand jedoch zur Verfassungsgebung befugt, weil er Staatsbiirger
ist. Am Anfang des Grundgesetzes fiir die Bundesrepublik Deutschland heif3t es: Das Deutsche
Volk ,.hat sich [...] kraft seiner verfassungsgebenden Gewalt dieses Grundgesetz gegeben™
(Praambel, GG). Hier ist nicht nur gemeint, dass die Menschen, die die verfassungsgebende
Gewalt besitzen und damit das Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland geben, das
deutsche Volk sind, sondern auch, dass gerade das deutsche Volk die verfassungsgebende
Gewalt besitzt und damit das Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland gibt. Auch am
Anfang der japanischen Verfassung heif3t es: ,,Das japanische Volk [...] manifestiert hier, dass
es Souverdnitit besitzt und diese Verfassung bestétigt.” Es gilt somit das Gleiche, wie bereits
in Bezug auf das Verhiltnis des deutschen Volkes mit dem Grundgesetz gesagt wurde. Hier ist
ebenfalls gemeint, dass diec Menschen, die souverdn die Verfassung bestétigen, gerade das
japanische Volk sind, und dass gerade das japanische Volk mit Souverénitdt die japanische
Verfassung gibt.

Im Rahmen der republikanischen Theorie ldsst sich nur eine derartige zirkuldre Erklarung
geben, aber nicht klar machen, wer eigentlich »>die Menschen« sind. Nach dieser Theorie
hingt es vom ,historischen Zufall* (EA, 168) ab, wer »»die Menschen«« sind, deshalb wird im
Republikanismus diese Zufilligkeit betont (vgl. ebd.). Diesbeziiglich versucht Schmitt jedoch,

klar zu sagen, wer »die Menschen«« sind:”

[...] Schmitt konstruiert diese Gemeinsamkeit nicht als die hoherstufige
Intersubjektivitéit einer Verstindigung unter Biirgern, die sich reziprok als Freie und
Gleiche anerkennen. Er verdinglicht sie zur Gleichartigkeit von Volksgenossen. Die
Norm der Gleichbehandlung wird auf das Faktum der gleichen nationalen Herkunft
zurlickgefiihrt [...]. (EA, 161)

Wenn die republikanische Ansicht iiber die oben gestellte Frage nur eine zirkuldre Erklarung

7 Vgl. Carl Schmitt, Verfassungslehre (1928), Duncker & Humblot, 1983.



98  Yasuyuki FUNABA

geben kann, mag sie vielleicht den Zweifel ans Licht bringen, ob der Einzelne keinen Grund
fiir die Zugehdrigkeit zum betreffenden Gemeinwesen finden kann und daher dieser rechtlichen
Verfassung Stabilitdt fehlt, obwohl jeder sich auf dem Papier als Staatsbiirger frei und gleich
an der Gesetzgebung beteiligen kann. Man muss ,,eine gemeinsame Herkunft oder das ,auf
imaginierte Blutsverwandtschaft oder kulturelle Identitdt gegriindete »»Wir-Bewusstsein««*
(EA, 155) als das betrachten, was einem Gemeinwesen Stabilitédt gibt, wenn man eine andere
Stellung als Habermas annimmt, der denkt, ,dass der demokratische Prozess selbst die
Ausfallbiirgschaft flir die soziale Integration einer [...] Gesellschaft iibernehmen kann* (EA,
158). Hier wird eine klare Antwort auf die Frage gegeben, auf die die republikanische Ansicht
nur eine zirkuldre geben kann. Wer eine gemeinsame Herkunft wie ,,gemeinsame|r]
Abstimmung‘ oder ,,eine[r] gemeinsame[n] kulturelle[n] Erbschaft (EA, 154) besitzt, der
kann gerade auf Grund der gemeinsamen Herkunft das Wir-Bewusstsein besitzen und durch
die wechselseitige Anerkennung seine Zugehdrigkeit zum Gemeinwesen bestitigen. Die
Stabilitdt des Gemeinwesens kann sich wohl auch damit begriinden lassen, dass durch ,,die
substantielle Gleichartigkeit™ (EA, 162) die Grenze des Innen und des Au3en des Gemeinwesens
immer explizit gezogen ist. Auch wenn innerhalb eines Gemeinwesens irgendein Problem
entsteht, ist schon ,,die apriorische Vorverstandigung* (ebd.) garantiert, dass die Losung nach
dem gemeinsamen kulturellen Hintergrund zu suchen ist. Vielleicht ldsst sich damit auch die
Existenz des stabilen Gemeinwesens begriinden. Zwar ist eine gemeinsame Herkunft nichts
Substantielles und nur eine Fiktion, deshalb kann sich vermutlich dasselbe Problem
wiederholen, auch wenn die kulturelle Minderheit von der kulturellen Mehrheit getrennt und
unabhéngig wird (wobei man freilich auch sagen kann, dass die Mehrheit von der Minderheit
getrennt und unabhéngig wird). Auch wenn diese Vermutung nicht gilt, muss man dennoch
fragen, wie sinnvoll es ist, in der aktuellen Situation der pluralistischen Gesellschaft ein auf
Homogenitét beruhendes Gemeinwesen zu entwerfen (vgl. EA, 154). Hier soll jedoch nur ein
Blick darauf geworfen werfen, wie es sich mit der Ansicht verhélt, nach der die Zugehorigen
der rechtlichen Verfassung substantialistisch zu verstehen sind. Zunéchst will ich mich mit
einer Theorie der Solidaritit beschéftigen, die mit diesem Substantialismus einen engeren

Zusammenhang zu haben scheint.

2. Die Solidaritétstheorie nach Honneth und der Standpunkt von Schmitt
Im Anschluss an die Diskussion iiber die sogenannte »Stufe 6« von Lawrence Kohlberg

diskutiert Habermas iiber die Solidaritit, die sich mit der eine Gleichbehandlung jedes



Solidaritdt und das substantialistische Verstdndnis der Volkssouverdnitdit 99

Einzelnen erfordernden Gerechtigkeit ergénzt, um eine kollektive Identitdt zu reproduzieren.®
»Qerechtigkeit bezieht sich auf die gleichen Freiheiten unvertretbarer [...] Individuen, wahrend
sich Solidaritit auf das Wohl der in einer intersubjektiv geteilten Lebensform verschwisterten
Genossen bezieht — und damit auch auf die Erhaltung der Integritit dieser Lebensform selbst.*
(ED, 70) Auf diese Weise kann ein Kollektiv aufrechterhalten werden. Das Charakteristische
fiir die habermassche Diskussion liegt darin, dass dieses ,,Bewusstsein unkiindbarer Solidaritat*
»aus der Zugehorigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft* entspringt (ED, 72).
Habermas zufolge ist das Bewusstsein der Solidaritét ,,die Gewissheit der Verschwisterung in
einem gemeinsamen Lebenszusammenhang® (ebd.) und ohne diese Gewissheit miisste ,,jede
Universalisierungsforderung ohnmaichtig bleiben® (ebd.). Aus dieser Diskussion erweist sich,
dass man das Bewusstsein der Solidaritdt gerade deswegen braucht, weil man eine
Universalisierung fordert. Man muss also nichts anderes als eine Universalisierungsforderung
stellen und man braucht der Diskussion zufolge neben der Gerechtigkeit auch Solidaritét,
wenn man wirklich nach der Universalisierung sucht. In einer idealen
Kommunikationsgemeinschaft besitzen alle Zugehorigen das Bewusstsein der Solidaritét,
streben nach dem Wohl der die Lebensform teilenden Genossen und versuchen die Lebensform
selbst zu erhalten, um die Universalisierung zu erreichen.

Wihrend Habermas also den Solidarititsbegriff asketisch entwickelt, kritisiert Axel
Honneth Habermas in dem Punkt, dass die von dessen Solidaritit vorausgesetzte Zugehorigkeit
zum gemeinsamen Lebenszusammenhang aus der Zugehorigkeit zu einer idealen
Kommunikationsgemeinschaft entspringt.® Die Kritik von Honneth liegt darin, dass man durch
die Universalisierungsforderung in einer idealen Kommunikationsgemeinschaft kein
Bewusstsein eines gemeinsamen Lebenszusammenhangs und der Zugehorigkeit zum gleichen
Gemeinwesen besitzen kann. Honneth zufolge muss man ,,.Belastungen, Leiden und Aufgabe
als etwas Gemeinsames erfahren” (AG, 168), um solch ein Bewusstsein der Zugehorigkeit zu
bilden.!® Wenn eine ideale Kommunikationsgemeinschaft, wie das Wort ,,ideal” zeigt, eine
Abstraktion von den empirischen Gegebenheiten wie ,,Belastungen, Leiden und Aufgabe*

bedeutet, dann entspringt aus der Zugehorigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft

8 Habermas, Gerechtigkeit und Solidaritit. Zur Diskussion iiber » Stufe 6, in: ders., Erliuterungen zur
Diskursethik (= ED), Suhrkamp, 1991.

 In der Tat schreibt Honneth missverstindlich, dass das ,,Bewusstsein der Zugehorigkeit zu einer
idealen Kommunikationsgemeinschaft® ,,einer Gewissheit der Verschwisterung in einem gemeinsamen
Lebenszusammenhang entspringen wiirde* (AG, 168), obwohl Habermas selbst schreibt, dass ,,aus der
Zugehorigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft® ,,die Gewissheit der Verschwisterung in
einem gemeinsamen Lebenszusammenhang entspringen wiirde* (ED, 72).

10 Wie steht es mit der Solidaritit derer, ,,die fiir ein Volk und Vaterland ihr Leben riskieren* (EA, 156)?
Dabei handelt es sich um das Volk, ,,das seine Existenz und Eigenart im Kampf gegen andere Nationen
behauptet” (EA, 156f.).



100 Yasuyuki FUNABA

ganz und gar keine Zugehdrigkeit zu einem gemeinsamen Lebenszusammenhang, so die Kritik
von Honneth an Habermas. Unter welcher Bedingung entwickeln sich aber die gemeinsamen
»Belastungen, Leiden und Aufgabe“? ,,Unter der Bedingung kollektiver Zielsetzungen* (ebd.)
des Gemeinwesens. Wegen der kollektiven Zielsetzungen verfolgen die Mitglieder des
Gemeinwesens gemeinsame Ziele, stellen auf dem Weg dieser Zielverfolgung zu 16sende
notwendige Aufgaben und erfahren zusammen verschiedene Belastungen und Leiden.
Natiirlich miissen sie bestimmte Werte teilen, um etwas als gemeinsames Ziel des Gemeinwesens
setzen zu konnen. Denn nur unter der Bedingung gemeinsam geteilter Werte kann die
Verwirklichung der Dinge, denen im Lichte der Werte Bedeutung beigemessen wird, als
gemeinsames gesellschaftliches Ziel gesetzt werden. Die ,,Definition solcher Ziele (ist) aber
allein im Lichte gemeinsam geteilter Werte moglich® (ebd.). Folglich ist die Entstehung der
Zugehorigkeit zum Gemeinwesen ,,zwangsldufig an die Voraussetzung einer Wertgemeinschaft
gebunden® (ebd.).

Bei Honneth kommt es also darauf an, dass ,,jemandem Solidaritit entgegenzubringen
namlich meint, ihn oder sie als eine Person zu betrachten, deren Eigenschaften von Wert fiir
eine gemeinsame Lebenspraxis sind“ (AG, 331). Die zu demselben Gemeinwesen Zugehorigen
wertschdtzen sich in ihren Eigenschaften oder Leistungen wechselseitig, ob diese fiir die
Verwirklichung der gesellschaftlich wertvollen Ziele sinnvoll sind oder nicht. Durch diese
wechselseitige Wertschitzung lésst sich die Bezichung der Solidaritédt aufrechterhalten, und
damit bleibt das Gemeinwesen integriert (vgl. ebd.). Aus der Perspektive der Zugehorigen
konnen diese sich durch die wechselseitige Wertschitzung bewusst sein, zum betreffenden
Gemeinwesen zugehorig zu sein. Nach der Kritik von Honneth ist bei Habermas die Solidaritit
,unter der extrem idealisierenden Unterstellung® (AG, 168) ,,etwas abstrakt Utopisches™ (AG,
169).!' Daher macht dieser Solidaritétsbegriff die Existenz des Gemeinwesens selbst
zweifelhaft. Im Gegensatz dazu beruht nach der Theorie von Honneth die Solidaritdt auf der
Voraussetzung der Werte, wodurch dem Gemeinwesen eine feste Grundlage gegeben werden
kann.

Auf die Frage, wer die freien und gleichen Menschen sind, die eine rechtliche Verfassung
erstellen, kann wie oben gezeigt die republikanische Ansicht keine Antwort geben und muss
nur geniigend sein, eine zufillige Erkldrung zu bieten. In diesem Kontext scheint zwar das
substantialistische Verstandnis von Mitgliederinnnen und Mitgliedern einer rechtlichen
Verfassung wie das von Schmitt die Frage beantworten zu kdnnen. Diese eine gemeinsame

Herkunft und einen gemeinsamen kulturellen Hintergrund Besitzenden koénnen sich das

1 Tn Wirklichkeit ist es nicht Habermas, den Honneth mit diesen Wortern kritisiert. ,,Das sehe ich auch
als einen Mangel der ansonsten sehr klaren Uberlegungen von Lutz Wingert an* (AG, 169 Anm.).
Vermutlich nimmt er jedoch an, dass das gleiche auch fiir Habermas gilt.



Solidaritdt und das substantialistische Verstdndnis der Volkssouverdnitdt 101

Wir-Bewusstsein aneignen. So erkldren sich die Zugehorigkeit zum Gemeinwesen und seine
Existenz selbst. Es wire nicht unpassend, ja sogar liberzeugender, diese Erklarung wie folgt zu
erginzen: Weil eine gemeinsame Herkunft und ein kultureller Hintergrund ,,die apriorische
Vorverstandigung™ beinhaltet, bildet ein darauf gegriindetes Gemeinwesen schon eine
Wertgemeinschaft, in der die Leute gemeinsame Ziele setzen und sich in ihren Eigenschaften
oder Leistungen wechselseitig wertschitzen konnen, die zur Verwirklichung der Ziele
beitragen. Natiirlich nutzt diese Ergénzung die Solidaritatstheorie von Honneth als Vorlage.
Mit der Solidaritdt kann Honneth auf die Fragen antworten, wer zu einem Gemeinwesen
zugehorig ist und warum sich ein Gemeinwesen aufrechterhalten kann, weil diese Solidaritét
eine Bezichung bedeutet, bei der man in einer Wertgemeinschaft seine im Lichte der Werte
sinnvollen Eigenschaften und Leistungen wechselseitig wertschitzen kann. Wer zu einem
Gemeinwesen zugehorig ist, dessen Eigenschaften und Leistungen werden fiir die Existenz
des Gemeinwesens als sinnvoll anerkannt und dessen Gemeinwesen kann gerade durch die
wechselseitigen Wertschédtzungen existieren.

Vielleicht kdnnte diese These nach Schmitt/Honneth giiltig sein, wenn ein Gemeinwesen
wirklich substantialistisch verstanden werden konnte und auf die Gewahrleistung der Identitét
der Mitglieder Wert gelegt wiirde. In Wirklichkeit ndtigt aber eine kollektive Identitét ,,zu
repressiven Politiken™ (EA, 169). Wie Habermas zitiert, diskutiert Schmitt wie folgt: ,,Ein
national homogener Staat erscheint dann als etwas Normales; ein Staat, dem diese Homogenitét
fehlt, hat etwas Abnormes, den Frieden Gefahrdendes*“!? und verheimlicht gar nicht ,,normativ
unerwiinschte[n] Konsequenzen“ (EA, 169). Anders als Schmitt erkennt Honneth jedoch
wahrscheinlich keine mit den starken Redeweisen wie ,,der zwangsweisen Assimilation
fremder Elemente” oder ,,der Reinerhaltung des Volkes durch Apartheid und Sduberung™
(ebd.) ausgedriickten, fiirchterlichen Politiken an. Wer nicht die bestimmten Werte anerkennt,
der kann jedoch weder als Mitglied des entsprechenden Gemeinwesens anerkannt, noch in
seinen Eigenschaften und Leistungen wertgeschatzt werden, und daher kann mit den Menschen
des betreffenden Gemeinwesens keine Solidaritdtsbeziehung aufgebaut werden, da nach seiner
Diskussion die Existenz eines Gemeinwesens bestimmte Werte voraussetzt. Mit den gemeinsam
geteilten Werten das Innen eines Gemeinwesens zu bilden, heif3it gleichzeitig, sein Auflen zu
bilden, wo die gleichen Werte nicht geteilt werden. Deshalb kann keine Beziehung der
Anerkennung zwischen denen, die innerhalb des Gemeinwesens leben, und denen, die
auBlerhalb des Gemeinwesens leben, hergestellt werden. Wie wire es jedoch, wenn man sich
hier nicht die einem Gemeinwesen relativen bestimmten Werte, sondern alle Werte vorstellen

wiirde, die die solidarische Beziehung ermdglichen, und eine sogenannte Pluralitdt der Werte

12 Schmitt, a. a. O., S. 231.



102 Yasuyuki FUNABA

anerkennen wiirde? Dann wiirde die vom Solidaritdtsbegriff begriindete Kritik an der abstrakten
Universalisierungsforderung einer idealen Kommunikationsgemeinschaft ungiiltig sein. Die
Wertschitzung, dass alle Werte als Objekte anerkannt werden, bedeutet ndmlich nicht mehr,

als der Zugehorigkeit zu einer idealen Kommunikationsgemeinschaft Wert beizumessen.

3. Die prozeduralistische rechtliche Verfassungslehre nach Kant/Habermas

Als die drei den biirgerlich-rechtlichen Zustand ausmachenden, apriorischen Prinzipien nennt
Kant die ,,Freiheit jedes Gliedes der Sozietit, als Menschen®, die ,,Gleichheit desselben mit
jedem anderen, als Untertan“ und die ,,Selbstidndigkeit jedes Gliedes eines gemeinen Wesens,
als Biirger” (VIII, 290).3 Freilich ist es problematisch, die die Diskriminierung in Bezug auf
das Wahlrecht beinhaltende » Selbstindigkeit«« ein apriorisches Prinzip zu nennen. Im
Gegensatz dazu scheint die »aduBere (rechtliche) Gleichheit in einem Staat« (VIII, 350 Anm.)
auch aus der heutigen Perspektive relativ unproblematisch zu sein, weil sie bedeutet, dass das
offentliche Recht fiir alle im Gemeinwesen gleichermalien gilt. Nun kommt es hier aber auf die

erste »Freiheit als Menschen«« an.

Die Freiheit als Mensch, deren Prinzip fiir die Konstitution eines gemeinen Wesens
ich in der Formel ausdriicke: Niemand kann mich zwingen, auf seine Art (wie er sich
das Wohlsein anderer Menschen denkt) gliicklich zu sein, sondern jeder darf seine
Gliickseligkeit auf dem Wege suchen, welcher ihm selbst gut diinkt, [...]. (VIII, 290)

Indem diese Freiheit zur Konzeption des Guten eine unentbehrliche Bedingung ist, unter der
ein Staat gegriindet wird, wird ndmlich ,eine viterliche Regierung® (ebd.)!* abgelehnt, weil sie
unterscheidet, wie das Volk gliicklich sein soll (vgl. VIII, 290f.). In diesem Gemeinwesen
wiirde das Volk gemidl3 dem schon bestimmten gemeinsamen Kriterium vom Guten sein
eigenes Leben fithren und seine Gliickseligkeit verfolgen. Wer hier gliicklich wird, dessen

Lebensart wird hoch geschétzt, weil er ein im Lichte des gemeinsamen Kriteriums gutes Leben

13 In der nach dem Gemeinspruch publizierten Friedensschrifi sind diese drei die ,,Freiheit der Glieder
einer Gesellschaft (als Menschen)“, die ,,Abhédngigkeit aller von einer einzigen gemeinsamen
Gesetzgebung (als Untertanen)“ und die ,,Gleichheit derselben (als Staatsbiirger)* (VIII, 349f.). Bei den
Vorarbeiten handelt es sich auch um verschiedene Prinzipien. Mit der »Freiheit als Menschen«« ist
ndmlich einmal die Freiheit zur Konzeption des Guten und einmal die rechtliche Freiheit gemeint. Nach
der Interpretation von Wolfgang Kersting hat diese Freiheit einen inhaltlichen Zusammenhang, obwohl
ihre Ausdriicke verschieden sind. Vgl. Wolfgang Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, mentis, 2007, S.
284ff.

14 0b ,eine vaterlindische Regierung” (VIII, 291) wirklich so hoch zu schitzen ist, scheint mir
zweifelhaft, obwohl Kant im Gegenteil mit einer véterlichen Regierung auf eine vaterlandische Wert legt.
Wenigstens muss man dies beriicksichtigen, wenn Kant bei der Erkldrung von »vaterlandisch««
Redeweisen wie ,,den miitterlichen Schof3* oder ,,den viterlichen Boden (ebd.) verwendet.



Solidaritdt und das substantialistische Verstdndnis der Volkssouverdnitdt 103

fihrt. Wer zum guten Leben eines anderen beitrdgt, dessen Lebensart wird auch gemél
demselben Kriterium hoch geschitzt. Die Menschen bleiben also dadurch zum entsprechenden
Gemeinwesen zugehdrig, indem sie sich unter der Voraussetzung des gemeinsamen Kriteriums
der Gliickseligkeit wechselseitig wertschitzen, wiahrend sich durch wechselseitige
Wertschitzungen die Geltung des schon bestimmten gemeinsamen Kriteriums immer wieder
bestitigt und damit das Gemeinwesen die Grundlage seiner Existenz festlegen kann. Es ist
nichts anderes als die Freiheit gerade von dieser gemeinsamen Gliickseligkeit, die Kant als ein
unentbehrliches Element zur Existenz eines Gemeinwesens betrachtet.

In der Friedensschrift wird die »Freiheit als Menschen«« als ,rechtliche [...] Freiheit
(VIII, 350 Anm.) diskutiert. ,,Sie ist die Befugnis, keinen dulleren Gesetzen zu gehorchen, als
zu denen ich meine Beistimmung habe geben konnen. (ebd.) Die Freiheit der Konzeption des
Gutenim Gemeinspruchbeinhaltetnamlich eine prozeduralistische rechtliche Verfassungslehre.
Welche duleren Gesetze gelten jedoch eigentlich in einem Gemeinwesen? Um diese Frage zu
beantworten, diirfen weder Gliickseligkeit noch Werte vorausgesetzt werden. Die Gesetze
werden unbedingt nur bezeichnet als die, zu denen man seine Beistimmung geben kann. Wird
aber schon gegen eine solche prozeduralistische Verfassungslehre kein Einwand erhoben, dass
sie keinen Grund fiir die Zugehorigkeit der Mitglieder zur Verfassung geben kann? Sind es
denn nicht das ,substantialistische Verstindnis von Volkssouverdnitit™ oder die eine
Wertgemeinschaft voraussetzende Solidaritétstheorie, die den Grund dafiir bieten kdnnen?

DieFrage, wer zu einerrechtlichen Verfassung zugehorig ist, konnte diese prozeduralistische
Verfassungslehre nur noch mit ,,dem historischen Zufall“ (EA, 168) beantworten, wie das nach
Habermas auch fiir die republikanische Ansicht gilt. Das heifit jedoch nicht, dass die
prozeduralistisch verstandene Verfassung anders als beim ,,substantialistische(n) Verstédndnis
von Volkssouveranitit® oder bei der eine Wertgemeinschaft voraussetzenden Solidarititstheorie
mit Wert nichts zu tun hat. Vielmehr mag es sehr plausibel sein, dass sich hinter den schonen
Wortern wie »rechtliche Freiheit« bereits eine bestimmte Wertordnung versteckt, was von
Habermas als das ,,Problem geborener Minderheiten* (EA, 172) bezeichnet wird. Das ist das
Problem, dass ,,eine politisch herrschende Mehrheitskultur den Minderheiten ihre Lebensform
aufzwingt“ (ebd.). Hier herrscht ndmlich unter dem Namen der Freiheit die Unterdriickung der
Minderheiten durch die Mehrheit. Lésst sich aber dieses Problem 16sen, wenn sich die
Minderheiten von der Mehrheit trennen und unabhiangig werden? Das Problem ist vermutlich
nie zu losen, da in einem neu gebildeten Kollektiv Minderheiten und Mehrheiten wieder erneut
erzeugt werden.

Um die Diskussion nicht mit der Substanzierung der Werte, sondern mit dem

Prozeduralismus weiterzuentwickeln, ist es paradoxerweise lehrreich, was Habermas iiber die



104 Yasuyuki FUNABA

ideologische Funktion der Menschenrechte schreibt.!> Erst dann wird offenbar, dass die
Menschenrechte ihre ideologische Funktion geleistet hat, wenn bis dahin Ausgeschlossene
gegen die geltenden Menschenrechte einen Einwand erheben. Wenn sich die Einwénde der
Ausgeschlossenen wiederholen, wird der Inhalt der Menschenrechte immer universaler. Auf
diesem Weg gilt auch immer wirklicher die rechtliche Freiheit, d. h. die Befugnis, keinen
duBleren Gesetzen zu gehorchen, als zu denen man seine Beistimmung hat geben konnen. Aus
dieser Perspektive sind die Menschenrechte stets auf dem Weg zur Realisierung der
Universalitét, daher ist die prozeduralistisch verstandene Verfassung notwendig diejenige, in
der immer Einwiénde erlaubt sind, um den Inhalt der Menschenrechte zu verbessern.! Denn
die Geltung der zu einem bestimmten Zeitpunkt anerkannten Menschenrechte konnte immer
erneuert werden, indem die Menschenrechte nicht auf den bestimmten Werten, sondern
prozeduralistisch begriindet sind. Zwar ist die Zugehorigkeit zu einer rechtlichen Verfassung
immer noch zufillig, auch wenn in der Verfassung die Erneuerung der Menschenrechte erlaubt
ist. Aber wenn die Menschenrechte in einer rechtlichen Verfassung erneuert werden koénnen,
konnen sie gesichert und damit die Existenz der Verfassung selbst erneuert werden, auch wenn

die Zugehorigkeit zur Verfassung von der Zufilligkeit abhangt.

©2017 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.

15 Habermas, Der interkulturelle Diskurs iiber Menschenrechte, in: RM, 217ff.
16 Gerade in dieser Verfassung wird wohl die ,,differenzempfindliche Inklusion* (EA, 172) erméglicht.



