|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Was heiBt ,Indifferenz “? Zur
Title JDurchsichtigkeit “ in Martin Heideggers Sein
und Zeit

Author(s) |Suto, Norihide

Citation |[Philosophia OSAKA. 2017, 12, p. 71-94

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910,/59491

rights ©2017 by Norihide SUTO. ALl rights reserved.

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.12,2017 71

Norihide Suto (Osaka University)

Was heift ,,Indifferenz*?
Zur ,.Durchsichtigkeit® in Martin Heideggers Sein und Zeit

Diese Abhandlung mdchte versuchen, die Struktur von Heideggers Sein und Zeit so
konsistent und widerspruchsfrei wie moglich begreifbar oder —um mit Heidegger zu sprechen —
»durchsichtig® zu machen. Das besagt, daf} diese Struktur etwas Inkonsistentes hat und nicht
restlos tiberzeugt. Ein Beispiel: Das fiinfte Kapitel des ersten Abschnitts ist unterteilt in die
zwei Abteilungen A und B. Wihrend in ,,A“ Befindlichkeit, Verstechen und Rede als
Strukturmomente des In-Seins analysiert werden, wird in ,,B* vor allem das alltigliche In-Sein
als Verfallen thematisiert. In § 68 des vierten Kapitels des zweiten Abschnitts ,,Die Zeitlichkeit
der Erschlossenheit hingegen werden Verstehen, Befindlichkeit, Verfallen und Rede in
verdanderter Reihenfolge abgehandelt. Weshalb wird hier diese Umstellung und geradlinige
Aneinanderreihung der Strukturmomente des In-Seins vorgenommen? Letztlich sind diese
und &hnliche Fragen wohl auf das Problem zuriickzufiihren, wie man die Beziehungen
zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit des Daseins begreift. Daher ist dieses Problem
auch ein zentrales Thema dieser Abhandlung.

Bekanntlich befaBit sich der erste Abschnitt von Sein und Zeit vor allem mit der
Uneigentlichkeit, wihrend im zweiten Abschnitt die Eigentlichkeit konzentrisch thematisiert
wird. Wenden wir uns zundchst dem ersten Abschnitt zu: Hier wird nicht klar, ob ,,die
durchschnittliche Alltdglichkeit®, die dort von Anfang an erscheint, mit der Uneigentlichkeit
gleichzusetzen ist oder nicht. Das vierte Kapitel, in dem das ,,Man* behandelt wird, und das
fiinfte Kapitel B, welches das Verfallen analysiert, haben offenkundig beide die Uneigentlichkeit
zum Thema. Wie verhélt es sich aber mit dem dritten Kapitel, das die Weltlichkeit, und mit
dem fiinften Kapitel A, das die Strukturmomente des In-Seins thematisiert? Konnte man
einfach behaupten, dafl auch diese Kapitel die Uneigentlichkeit behandeln? Wenn man davon
ausgeht, daB3 Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit einander ausschlieBen und unvereinbar sind,
dann hitte die Analyse der Weltlichkeit im dritten Kapitel keine Giiltigkeit mehr fiir die
Eigentlichkeit. Dann widre das eigentliche Dasein in einer Weltlichkeit ohne
Zeugzusammenhénge. Ist das tiberhaupt vorstellbar? Das hie3e doch, da3 man, wenn ,,man*
eigentlich existierte, kein Zeug - z. B. keinen Kugelschreiber — gebrauchen konnte ....

Sind durchschnittliche Alltaglichkeit und Uneigentlichkeit also womdglich sachlich oder
phénomenal verschieden? Dann wiirde sich der Analysebezirk des dritten Kapitels und des

fiinften Kapitels A von dem des vierten Kapitels und des fiinften Kapitels B unterscheiden.



72 Norihide SUTO

Aber wiirde dies dem Ziel einer ,,vorbereitenden Fundamentalanalyse des Daseins® im ersten
Abschnitt entsprechen? Dazu miiite zumindest die Relation zwischen diesen Analysebezirken
deutlich werden — z. B. dergestalt, da3 der erste Bezirk den zweiten umschlosse. Davon steht
bei Heidegger aber nichts. Vielmehr schreibt er am Anfang des zweiten Abschnitts: ,,In der
Vorhabe [im ersten Abschnitt] stand immer nur das uneigentliche Sein des Daseins®. (Martin
Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, zwolfte Auflage, 1972, S. 233. Im Folgenden wird nach
dieser Auflage zitiert und jeweils nur die Seitenzahl angegeben.) Er legt somit nahe, daf3
durchschnittliche Alltaglichkeit und Uneigentlichkeit identische Phanomene sind.

Im Kontext dieser Problemlage erhélt das Wort ,,Indifferenz* eine Schliisselfunktion. Eine
angemessene Auslegung dieses Wortes konnte also dazu verhelfen, die Bezichungen zwischen
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit sowie die Diskussionsstrukturen im ersten Abschnitt und
schlieBlich auch das Verhéltnis zwischen erstem und zweitem Abschnitt insgesamt besser zu
verstehen. Ich mdchte meine Uberlegungen nun zunichst damit beginnen, die Rolle der

»Angst® in Sein und Zeit zu bestimmen.

1. ,,Angst“ als Stimmung der Phiinomenologie

,»Die Angst benimmt so dem Dasein die Mdglichkeit, verfallend sich aus der ,,Welt und
der offentlichen Angelegenheit zu verstehen. Sie wirft das Dasein auf das zuriick, worum es
sich dngstet, sein eigentliches In-der-Welt-sein-konnen. Die Angst vereinzelt das Dasein auf
sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verstehendes wesenhaft auf Mdglichkeiten sich
entwirft.” (187)

»Allein in der Angst liegt die Moglichkeit eines ausgezeichneten ErschlieBens, weil sie
vereinzelt. Diese Vereinzelung holt das Dasein aus seinem Verfallen zuriick und macht ihm
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit als Moglichkeiten seines Seins offenbar. Diese
Grundmoglichkeiten des Daseins, das je meines ist, zeigen sich in der Angst wie an ihnen
selbst, unverstellt durch innerweltlich Seiendes, daran sich das Dasein zundchst und zumeist
klammert.* (190f.)

Eine Stimmung der Angst bringt das Dasein aus dem Zustand des Verfallens zuriick in sein
»eigentliches In-der-Welt-sein-kdnnen™ und offenbart ihm die ,,Grundmoglichkeiten* der
Eigentlichkeit und der Uneigentlichkeit. Doch im Zustand der Angst verwirklicht das Dasein
seine Eigentlichkeit nicht von selbst. Die Angst macht sowohl Eigentlichkeit wie
Uneigentlichkeit offenbar, mehr aber nicht. Dieses ,Offenbarwerden” bedeutet kein

begriffliches Erkennen, ermdglicht aber dem Dasein irgendwie die Aussicht auf die beiden



Was heifst ,, Indifferenz*? 73

Modi ,,Eigentlichkeit” und ,,Uneigentlichkeit™. Dem Zitat zufolge ist es die ,,Vereinzelung®, in
der das Aussichthaben griindet. Es besteht also ein deutlicher Zusammenhang zwischen
Vereinzelung und ,,Jemeinigkeit”. Zur Jemeinigkeit schreibt Heidegger bereits am Anfang von
Sein und Zeit: ,,Die beiden Seinsmodi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit (...) griinden
darin, dafl Dasein iiberhaupt durch Jemeinigkeit bestimmt ist.” (42f.) Daher bedeutet die
Vereinzelung durch die Angst selbstwahrnehmendes Zuriickholen der Jemeinigkeit als solcher,
die Selbstwahrnehmung nédmlich, daB ,,ich* bei ,,mir* oder fiir ,,mich* ,,ich* bin und da8 ,,ich*
bei ,,mir* oder fiir ,,mich* selbst das Problem bin, das heif3t, das Problem, ob ,,ich* eigentlich
oder uneigentlich bin. ,,Ich* bin Problem, bin als Problem. Die Jemeinigkeit ist nichts anderes
als die (latente) Selbstwahrnehmung des ,,ich* als Problem, will sagen, es ist der Gedanke,
dal3, wenn es der Existenz in ihrem Sein um das Sein geht, dieses Sein, um das es geht, das
»Ich-sein® ist. (Darum werden zuerst ,,Existenz und ,Jemeinigkeit™ als eine zwiefache
unmittelbare Charakteristik des Daseins vorgelegt. Vgl. ibid.) Jemeinigkeit heif3t also, daf3 ich
bei ,,mir* selbst das ,,Ich-sein‘ als Problem wahrnehme. Deswegen griinden Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit in der Jemeinigkeit.

,Ich® bin Problem und muf3 Problem sein, weil ,,ich® immer schon eigentlich oder
uneigentlich sein muf} und zwar bei ,,mir* selbst oder fiir ,,mich selbst. Diese Alternative ist
der Inhalt des Problems namens ,,ich®. Die Jemeinigkeit hebt nicht auf eine inhaltlose Form
der Identitét (,,ich™ = ,,ich®) ab, sondern verweist ,,mich zuriick auf,,mich* selbst als Problem,
darauf, daf3 ich ,,mich* selbst als Problem wahrnehme. Das Problem liegt in ,,mir* und darin,
ob ,,ich® eigentlich oder uneigentlich bin; es liegt nicht in einem anderen innerweltlichen
Seienden. Dies ist der Sinn dessen, daf} die Vereinzelung durch die Angst ,,das Dasein auf (...)
sein eigentliches In-der-Welt-sein-konnen* zurtickwirft.

Dabei ist das Dasein, das auf sein eigentliches In-der-Welt-sein-kénnen zuriickgeworfen
wird, kein eigentliches, sondern in sich ein verfallendes. Insofern bleibt die Eigentlichkeit nur
eine Moglichkeit, denn das Sein des Daseins ist Verfallenheit, Uneigentlichkeit. Durch die
Angst zerfillt jedoch das Verfallen, das Zuhause-sein in der Welt, und dann kommt das ,,Un-
zuhause* hervor, und zwar ist dabei das ,,beruhigt-vertraute In-der-Welt-sein® ,,ein Modus der
Unheimlichkeit des Daseins, nicht umgekehrt. Das Un-zuhause muf3 existenzial-ontologisch
als das urspriinglichere Phdnomen begriffen werden.” (189) Die Angst offenbart ja das
Verfallen als Verfallen und deckt auf, dal das Zuhause-sein des Verfallens weder der einzig
mogliche Seinsmodus des Daseins ist, noch ein urspriinglicher, dal es vielmehr als
Uneigentlichkeit nur etwas aus der Eigentlichkeit Abgeleitetes ist, und umgekehrt: ,,Die Angst
offenbart im Dasein das Sein zum eigensten Sein-kdnnen, das heif3t das Freisein fiir die Freiheit
des Sich-selbst-wéhlens und —ergreifens. Die Angst bringt das Dasein vor sein Freisein fiir ...

(propensio in ...) die Eigentlichkeit seines Seins als Moglichkeit, die es immer schon ist.” (188)



74 Norihide SUTO

Das Dasein tritt in der Angst aus dem Verfallen als Uneigentlichkeit, in dem es seinen Sitz
hat, heraus. Zwar geschieht dieses Heraustreten auf Befehl auf die zu verwirklichende
Eigentlichkeit hin, dennoch bleibt das Dasein zugleich auf die Eigentlichkeit als bloBe
Maglichkeit, als ein Noch-nicht-verwirklicht verwiesen. Diese Moglichkeit wird ihm aber als
ganz und gar echte zuteil. Wichtig ist dabei, daf3 sich das Dasein in seinem Sein sowohl auf die
Eigentlichkeit wie auf die Uneigentlichkeit erstreckt, allerdings nicht in gleichem Malfe.
Deshalb bemachtigt sich das Dasein sowohl der Aussicht auf die Uneigentlichkeit, in der es
sitzt, wie der Eigentlichkeit als mdglichem Modus. Durch die Erfahrung der
,»Grundbefindlichkeit™ der Angst kann das Verstindnis fiir Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit
aufbrechen, und so auch fiir deren Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Und nur aufgrund
dieses Verstindnisses ist die phdanomenologische ,,Beschreibung® in Sein und Zeit moglich.
Und umgekehrt: ohne dieses Verstdndnis und die dadurch aufgebrochene begriffliche
Erkenntnis wire Sein und Zeit als ,,Entwurf™ nicht moglich gewesen.

Weiter ist zu beachten, dal, wenn die gemeinsamen ,,Strukturen* zwischen den Modi der
Eigentlichkeit und der Uneigentlichkeit erwéhnt werden, sie mit den Adjektiven ,,formal oder
Hindifferent” versehen werden. ,,Formal“ wird gebraucht, wenn auf die ,,Form* im Gegensatz
zum , Inhalt* verwiesen werden soll; die Modi selbst werden als ,Inhalt™ begriffen. Das
Adjektiv ,,indifferent® bezeichnet vor allem die Gleichgiiltigkeit gegeniiber der
Unterschiedlichkeit der beiden Modi. ,,Formal‘“ und ,,indifferent* kdnnen aber auch zusammen
in der Formulierung ,,formal indifferent* auftauchen (331). Ich méchte zuerst iiber ,,indifferent*

und ,,Indifferenz* sprechen und erst spéter iiber ,,formal®.

2. ,Indifferenz* als pure ,,Vorsicht*

,Indifferenz“ kann sowohl (psychologische) Gleichgiiltigkeit wie auch (sachliche)
Unterschiedslosigkeit bedeuten. In unserem Kontext ist die Unterschiedslosigkeit zwischen
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit gemeint. Als Unterschiedslosigkeit in diesem Sinn kann
die ,,Indifferenz neben der Eigentlichkeit und der Uneigentlichkeit als dritter Seinsmodus des
Daseins gelten. Aber womdglich wird sie nicht als dritter Modus verstanden, sondern als die
den Modi der Eigentlichkeit und der Uneigentlichkeit gemeinsame und beiden vorausgehende,
zugrundeliegende ,,Struktur® definiert. Von Herrmanns Interpretation der ,,Indifferenz als
dritter Mittelmodus (,,modale Indifferenz) oder als vorausgehende Struktur (,,gehaltliche
Indifferenz) gehort hierher. (Vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann: Hermeneutische
Phédnomenologie des Daseins. Ein Kommentar zu ,,Sein und Zeit*, 11 (2005), III (2008),

Frankfurt am Main). ,Der hermeneutischen Situation* entsprechend bestimmt er die



Was heifst ,, Indifferenz*? 75

LHIndifferenz* im wesentlichen zu einer ,,Vorhabe® der Auslegung als deren zuvor gesicherten
Themenbereich. Aber wie gesagt, ,,in der Vorhabe [im ersten Abschnitt] stand immer nur das
uneigentliche Sein des Daseins“. Folglich miiiten Uneigentlichkeit und Indifferenz dasselbe
sein und die gleiche Extension haben oder letztere unter erstere subsumiert werden. Doch
weder die sachliche Gleichheit noch die extensionale Subsumierung wiirden mit jener
Bestimmung der Indifferenz (ob nun ,,modal* oder ,,gehaltlich®) ibereinstimmen. Denn dieser
Bestimmung zufolge miifite die Indifferenz als dritter Seinsmodus eine ganz andere Extension
haben als Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit oder aber eine grofle, diese beiden Modi
umfassende Extension. In diesem Punkt ist von Herrmanns Interpretation fragwiirdig.

Auch wenn ,Indifferenz als ,,Vorhabe™ bestimmt wird, muf} sie nicht notwendig zum
dritten neutralen Modus werden. Sie kann auch als anderer Seinsmodus mit in die Vorhabe
hineingenommen werden, wenn sie z. B. nicht als neutral, sondern im Sinne von ,,gleichgiiltig*
oder ,desinteressiert verstanden wird. Dann bedeutet ,Indifferenz“ das psychologische
Desinteresse an der Differenz zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, wobei das
Subjekt der Indifferenz natiirlich das des Seinsmodus der Eigentlichkeit oder der
Uneigentlichkeit ist, das heiit des Daseins selbst, das von Martin Heidegger, als
Phinomenologen, analysiert wird. Indifferenz als Desinteresse ist demnach ein Seinsmodus,
der kein Interesse an der Differenz zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit hat. Und
dieser Seinsmodus ist kein anderer bzw. dritter, sondern nichts anderes als der Modus der
Uneigentlichkeit. Dieses Desinteresse an der Differenz der Seinsmodi und das Ignorieren
dieser Differenz ist ein wichtiges Charakteristikum der Uneigentlichkeit. Die Uneigentlichkeit
ist ein Seinsmodus des Daseins, dem das Problembewuftsein hinsichtlich des Modus, in dem
»ich® existiere, fehlt und der deshalb auch kein Interesse daran hat und daher ignoriert, daf3
»ich® derzeit als Uneigentlichkeit existiere. (Vgl. Takashi Nakahara: Heideggers Grundeinsicht
[Haidega no konpondosatsu], Kyoto, 2008, S. 633f.) In § 26 des vierten Kapitels des ersten
Abschnitts, in dem das Mitsein des Daseins analysiert wird, tauchen héufig die Worte
,Indifferenz und ,,indifferent” auf. Sie sollen dort im Sinne von ,,desinteressiert™ verstanden
werden, allerdings nicht im Sinne eines Desinteresses an den Seinsmodi, sondern einfach nur
im Sinne einer ,,Defizienz der ,,Fiirsorge* fiir das andere Mitsein (121, wo steht: ,,Und gerade
die zuletzt genannten Modi der Defizienz und Indifferenz charakterisieren das alltdgliche und
durchschnittliche Miteinandersein®, wobei ,,Defizienz* und ,,Indifferenz* bedeutungsgleich
nebeneinander stehen).

Angst wird demnach als eine Befindlichkeit begriffen, in der vom Seinsmodus der
Uneigentlichkeit (als Desinteresse an der modalen Differenz zwischen Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit) zum Erwachen der Selbstwahrnehmung angesichts dieser Differenz

iibergegangen wird. Diese Selbstwahrnehmung angesichts der Differenz trigt dazu bei, die



76  Norihide SUTO

Umkehrung der derzeitigen Uneigentlichkeit in den Modus der Eigentlichkeit vorzubereiten.
Wenn Heidegger die Worte ,, Indifferenz*“ und ,,indifferent gebraucht, um auf einen Seinsmodus
des Daseins zu verweisen, dann ist damit meistens ,,Desinteresse® gemeint, das sinngeméf
tatsdchlich gleich ,,Uneigentlichkeit” ist. Indifferenz im Sinne von Desinteresse konstruiert
(als Uneigentlichkeit) — wenn das Wortspiel erlaubt ist — also einen ,,differenten Modus zu
dem anderen Modus (der Eigentlichkeit).

Trotzdem sind womdglich nicht alle Stellen in Sein und Zeit, in denen die Worte
Hndifferenz und ,,indifferent vorkommen, im Sinne dieser Auslegung zu verstehen.
Vergleichen wir z. B. das dritte und das vierte Kapitel des ersten Abschnitts: Die Analyse der
Weltlichkeit als ,,Bedeutsamkeit™ der Zeugzusammenhénge im dritten Kapitel erscheint dann
geradezu als modal neutral angesichts der Betonung der Uneigentlichkeit im vierten Kapitel
und von Eigentlichkeit wie Uneigentlichkeit gleich weit entfernt zu sein. Das dritte Kapitel, so
scheint es, beschiftigt sich mit der von Herrmannschen Analyse des dritten ,,indifferenten
Modalbereichs. Heidegger selbst behauptet aber keineswegs, daf3 das dritte Kapitel eine andere
Vorhabe als das vierte habe. Die Vorhabe des gesamten ersten Abschnitts — letztlich seit § 2 der
Einleitung —istim dritten, im vierten und im fiinften Kapitel grundsétzlich ,,die durchschnittliche
Alltaglichkeit®, die, modal gesprochen, durchgehend als ,,Uneigentlichkeit* bezeichnet wird.
Wie entsteht dann aber der Unterschied zwischen dem dritten Kapitel (und dem fiinften Kapitel
A) und dem vierten Kapitel (und dem fiinften Kapitel B) bzw. der Eindruck, das dritte und das
vierte Kapitel hitten jeweils verschiedene Gegenstandsbereiche?

Dieser Eindruck geht nicht auf die unterschiedliche Vorhabe, sondern auf die
unterschiedliche ,,Vorsicht zuriick, auf den der Auslegung vorausliegenden moglichen
Gesichtspunkt, wobei es verschiedene Vorsichten derselben Vorhabe geben kann. Das ,,sich
zeigende* Phdnomen ist die durchschnittliche Alltédglichkeit; diese Vorhabe ist in allen oben
genannten Kapiteln dieselbe. Die Vorsicht im dritten Kapitel gilt der,,Welt, wahrend Zielpunkt
des vierten Kapitels das ,,Selbst” und das Mitsein ist, wenngleich beide Kapitel dasselbe In-
der-Welt-sein (alias: die durchschnittliche Alltdglichkeit) als Vorhabe haben. Das ,,Man* als
Selbst, das im vierten Kapitel analytisch herausgearbeitet wird, stellt sich als das uneigentliche
Sein des Daseins heraus. Dagegen findet im dritten Kapitel die Analyse der selbstlosen ,,Welt*
mit ihren Zeugzusammenhingen statt, die nun als neutral und ,,indifferent angesehen werden
soll.

Diese scheinbare ,,Indifferenz* ist aber nicht Indifferenz als Vorhabe, sondern lediglich
Folge der schlechthinnigen ,,Uninteressiertheit” oder des ,,Absehens* als Vorsicht. Bei dieser
,Uninteressiertheit“ handelt es sich freilich nicht um die des Daseins (an der modalen
Differenz), das Objekt der Analytik der fundamentalen Ontologie ist, sondern um ein

Abstrahieren von der modalen Differenz durch das Subjekt dieser Analytik, ndmlich durch



Was heifst ,, Indifferenz*? 77

Martin Heidegger, der als Phdnomenloge der Vollstrecker der fundamentalen Ontologie ist.
Wihrend das Desinteresse des Daseins, des Objekts der Analytik, ihren Grund in der Ignoranz
an der modalen Differenz hat, ist die Uninteressiertheit des Phdnomenlogen, des Subjekts der
Analytik, ein absichtliches Absehen von der modalen Differenz, weil er sich auf das Sein der
Differenz versteht. Da vermutlich allen phdnomenologischen Beschreibungen in Sein und Zeit
die Erfahrung der Angst als Grundstimmung zugrunde liegt, mufl der Phdnomenologe, das
Subjekt der Analytik, der — von Anfang an die modale Differenz im Blick habend — diese
Beschreibungen durchfiihrt, die Angst als Grundstimmung erfahren haben. Gerade deswegen
kann er, als Vollstrecker der fundamentalen Ontologie, bei der Analyse des Daseins von der
modalen Differenz absehen und umgekehrt — diese Differenz voraussetzend — das Dasein auch
modal analysieren. Ob Absehen oder Voraussetzen, ob an der Differenz interessiert sein oder
nicht — diese Ausrichtungen der Vorsicht hiingen nun vom Thema der jeweiligen Analyse ab.
Zwischen dem dritten und dem vierten Kapitel z. B. wechseln die Vorsichten einander ab. So
hat im dritten Kapitel die Vorsicht kein Interesse an der modalen Differenz und sieht von ihr
ab, wodurch die ,indifferenten” ,,Strukturen® beider Modi, der Eigentlichkeit wie der
Uneigentlichkeit, in der Analyse deutlich werden. Im vierten Kapitel, das auf die modale
Differenz ausgerichtet ist und sie sichert, wird hingegen die Seinsart des ,,Man“ als
Uneigentlichkeit (in latentem Gegensatz zur Eigentlichkeit) herausgestellt.

Dabei ist wichtig, daf im dritten wie im vierten Kapitel die durchschnittliche Alltdglichkeit
die Vorhabe der Auslegung bleibt, nur da3 diese Vorhabe (im vierten Kapitel) vom Standpunkt
der modalen Differenz aus als Uneigentlichkeit identifiziert wird. Dieser Standpunkt der
modalen Differenz ist aber, wie dieser Name nahelegt, eine der Vorsichten, aber niemals die
einzige! Folglich ist die Uneigentlichkeit als solche erst aufgrund dieser ,,differenten* Vorsicht
ersichtlich und insofern selbst ein Name der Vorsicht. Mehr noch: Wie die Eigentlichkeit ist sie
mehr Vorsicht als Vorhabe. Heidegger sagt am Anfang des zweiten Abschnitts: ,,Diese [alle
nachkommenden Schritte der Analyse] bediirfen aber zugleich einer Fithrung durch die
mogliche Vor-sicht auf die Seinsart des betr. Seienden (232), wobei die Seinsart auf den
Modus der Eigentlichkeit und der Uneigentlichkeit hindeutet. Die durchschnittliche
Alltaglichkeit als Vorhabe ist phdnomenal daher nichts anderes als die Uneigentlichkeit als
Vorsicht. Der Name ,,Uneigentlichkeit® stellt ja bereits die Notwendigkeit des Modus der
nicht-Uneigentlichkeit, d.h. der Eigentlichkeit, in Aussicht. In der oben zitierten Stelle ist das
Sein der Eigentlichkeit aber noch nicht gesichert. Deswegen spricht Heidegger hier auch von
»moglicher Vor-sicht, ein Hinweis auf die Unwirklichkeit der Eigentlichkeit. Wie gesagt, ist
es die Angst, die — trotz seiner Ungewiheit — das Sein der Eigentlichkeit voraussieht und in
die Diskussion mit einbezieht. Durch die Angst wird offenbar, dafl die durchschnittliche

Alltaglichkeit als Uneigentlichkeit nicht die einzige mdgliche Vorsicht ist, obwohl sie als



78  Norihide SUTO

Vorhabe ,,zundchst* und ,,zumeist* die einzige ist. Daraus folgt, daB nicht-Uneigentlichkeit als
anderer Modus zumindest ,,vor-sichtlich® (d.h. auch voraussichtlich) moglich ist. Erst die
Angst reifit die Vorsicht aus der Vorhabe heraus und befreit sie. Dann muf} die Vorsicht nicht
mehr der Vorhabe entsprechen und wird unabhéngig und selbstdndig, wird sozusagen pure
Vorsicht. Nun konnen viele Vorsichten auf eine Vorhabe gerichtet werden, und umgekehrt
kann eine Vorsicht verschiedene Vorhaben abdecken, wodurch der Begriff einer reinen
Moglichkeit als Un-Wirklichkeit mdglich wiirde.

Kommen wir wieder zuriick zu der durchschnittlichen Alltaglichkeit als Vorhabe. Die
Vorhabe setzt sich als durchschnittliche Alltédglichkeit durch. Insofern bildet der mogliche und
latente Kontrast zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit den Hintergrund der Analyse
nicht nur des vierten Kapitels, sondern auch des dritten Kapitels. Trotzdem sollten die
Ergebnisse der dort von der ,,indifferenten* Vorsicht her vollzogenen Analyse der Weltlichkeit
auch fiir die FEigentlichkeit gelten. Dennoch kommen sie durch die durchschnittliche
Alltaglichkeit als Vorhabe zustande; sie miissen in gewissem Mafle uneigentlich gefarbt sein.

Der erste Abschnitt hat also sowohl im dritten wie im vierten und im fiinften Kapitel die
durchschnittliche Alltaglichkeit als Vorhabe. Daran édndert sich nichts. Bei gleicher Vorhabe
héingen die Analyseunterschiede in diesen Kapiteln davon ab, welcher Aspekt des In-der-Welt-
seins als Vorhabe zu einem Thema ausgewaihlt wird und dann bestimmt, zu welcher Vorsicht
gemdl diesem Thema gewechselt wird. Deshalb stellt das vorausgehende (z. B. dritte) Kapitel
nicht die logische Bedingung oder Begriindung des nachfolgenden (vierten) Kapitels dar.
Trotzdem neigt man zu der Annahme, dall die Analyseergebnisse des vierten Kapitels nicht
ohne die des dritten Kapitels hitten zustande kommen koénnen und daf3 die des dritten Kapitels
dagegen allein ohne die des vierten Kapitels bestehen konnten. Man mochte denken, da3 das
dritte Kapitel sachlich dem vierten vorausgehe und dessen Grundlage bilde. Insofern wire der
Inhalt des dritten Kapitels die der modalen Differenz vorausgehende ,,Indifferenz (es sei
dahingestellt, ob diese Indifferenz noch als (dritter) Modus oder als zugrundeliegende
»Struktur® angesehen werden soll). Wieder scheint von Herrmanns Interpretation sich mit
Macht aufzudriangen. Doch handelt es sich dabei um eine ,,Tduschung*, die auftritt, wenn man
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit — wie schwarz und weill — fiir Gegensétze auf demselben
Niveau hélt. Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit befinden sich nicht auf demselben Niveau

und insofern ist ihr Verhéltnis zueinander unbalanciert und asymmetrisch.

3. Das asymmetrische Verhiltnis von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit
Um das Ergebnis vorwegzunechmen: Das Verhéltnis zwischen Uneigentlichkeit und

Eigentlichkeit ist dergestalt, da3, wenn einer Komponente der Uneigentlichkeit eine andere



Was heif3t ,, Indifferenz*? 79

hinzugefiigt wird, Eigentlichkeit entsteht. Uneigentlichkeit entsteht aus einer einzigen
Komponente; Eigentlichkeit hingegen entsteht aus zwei Komponenten. Trotzdem stehen
Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit in einem gegenseitig sich ausschlieBenden, unvereinbaren
Verhiltnis. Fehlt die andere Komponente, dann besteht auch die vorausgehende Komponente
als Modus der Uneigentlichkeit. Werden die zwei Komponenten aber zu einer zusammengefiigt,
entsteht der neue Seinsmodus der Eigentlichkeit. Diese Modi stehen jedoch in Gegensatz
zueinander, sie widersprechen sich und kdnnen nicht zusammen bestehen, wiewohl sie eine
gemeinsame Komponente als Basis haben und dieser gemeinsamen lediglich je eine andere
Komponente hinzugesellt wird. (Dieses merkwiirdige Verhéltnis erinnert an das der
Chromosomen bei den Tieren. Das médnnliche Chromosom besteht aus XY, das weibliche aus
XX, wobei das Vorhandensein oder das Nichtvorhandensein des Y-Chromosoms die
geschlechtliche Differenz bestimmt, die eine gegensitzliche sein und keine dritte, mittlere
Geschlechtlichkeit erlauben soll. Die Anzahl der X-Chromosomen kann beliebig sein — eins
oder mehr als zwei. Das Vorhandensein von einem oder mehreren Y-Chromosomen ist fiir die
Minnlichkeit verantwortlich, das Nichtvorhandensein des Y-Chromosoms fiir die Weiblichkeit.
Ist aber nur ein Y-Chromosom und kein X-Chromosom vorhanden, entsteht weder ein
Minnchen noch ein Weibchen. Sind zwei oder tiber zwei X-Chromosomen vorhanden (und
kein Y-Chromosom), kann ein weibliches Tier entstehen.)

Das Schema fiir diesen biologischen Sachverhalt 148t sich auf das Verhéltnis von
Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit, das Heidegger entwirft, ibertragen. Das unten stehende
Schema beschrénkt sich zeitlich auf die Gegenwart, wobei die besondere Komponente (Y),
welche die modale Differenz der Eigentlichkeit oder der Uneigentlichkeit bestimmit, als ,,Sorge
um sich® bzw. als ,,Besorgtheit um das Selbst™ (Michel Foucault) bezeichnet werden kann.

Diese ,,Besorgtheit”, , Augenblick genannt, scheidet die Eigentlichkeit von der

Uneigentlichkeit.
Gegenwart
eigentliche Gegenwart uneigentliche Gegenwart
Gegenwirtigen (Komponente X) Gegenwirtigen (Komponente X)
plus und

Augen-blick (auf die eigene Situation, die Mangel (Fehlen der Komponente Y)
durch Entschlossenheit erschlossen wird)

(Komponente Y)

Die eigentliche und die uneigentliche Gegenwart bestehen jeweils aus zwei Teilen. Die
zwei Teile der eigentlichen Gegenwart werden von zwei verschiedenen Komponenten (X, Y)

ausgefiillt, die zwei Teile der uneigentlichen Gegenwart nur von einer einzigen Komponente



80 Norihide Suro

(X). Wir konnen daher die eigentliche Gegenwart als (XY) und die uneigentliche Gegenwart
als (XX) bezeichnen. In der uneigentlichen Gegenwart wird die Stelle, die ,,eigentlich* durch
Y (,,Augenblick™) besetzt werden sollte, durch X (,,Gegenwirtigen) besetzt. Wenn der
»Augenblick” durch ,,Gegenwértigen® ersetzt wird, d. h. wenn die Besorgtheit um das Selbst
fehlt — was nichts anderes als ,,Indifferenz dem Selbst gegeniiber ist (i.e. Aufgehen in der
Offentlichkeit) —, stoBen wir zum Kern der Uneigentlichkeit vor. Die Kombination (XX) aus
,» Weltlichkeit der Zeugzusammenhinge* (dem ersten X) und dieser ,,Indifferenz* (dem zweiten
X) 1aBt das Selbst des Daseins als uneigentliches ,,Man* auftreten. Dies wird erst durch das
Zusammenspiel des dritten Kapitels (Analyse der Weltlichkeit) mit dem vierten Kapitel
(Analyse des ,,Man*) des ersten Abschnitts ersichtlich, weil ,,das Man* an die ,,Welt* verloren
ist und folglich das uneigentliche, vergessene Selbst notwendigerweise auch fiir die
Analyseerfolge des dritten Kapitels verantwortlich ist. (Das soll keine Begriindung fiir die
Reihenfolge der Kapitel sein; beide Kapitel sind vielmehr zwei Seiten derselben Sache, d. h.
der durchschnittlichen Alltéglichkeit als Uneigentlichkeit.)

Die Gegenstandsbezirke des dritten und des vierten Kapitels lassen sich also nicht
separieren; sie iiberlappen sich und verschmelzen, und darin zeigen sie sich iiberhaupt erst. Sie
setzen sich gegenseitig voraus. Das vierte Kapitel {ibernimmt zwar die Analyseerfolge des
dritten Kapitels, doch antizipiert die vorausgehende und ,indifferente” Analyse des dritten
Kapitels sozusagen die Erfolge des vierten Kapitels und ist im Voraus durch sie bestimmt. So
gesechen kann die Weltlichkeit des dritten Kapitels gar nichts anderes sein als die
Bewandtnisganzheit der Zeugzusammenhinge (Bedeutsamkeit), die das Sein des ,,Man“
voraussetzt. (Infolgedessen neigt man dazu zu denken, ,,Gebrauch der Zeuge™ und
»~Eigentlichkeit™ widersprachen einander; das ist natiirlich falsch. Die Vorhabe der Analyse im
dritten Kapitel ist zwar die Uneigentlichkeit, das besagt aber nicht, dafl jede Vorhabe — d. h.
jeder Gebrauch der Zeuge — uneigentlich wiére; eigentliche Existenz kann es auch in (nicht-

uneigentlichen) Zeugzusammenhingen geben.) Das folgende Zitat bestitigt dies:

»Irotzdem mufl der Schein bleiben, das In-der-Welt-sein fungiere als starres Geriist, innerhalb
dessen die mdglichen Verhaltungen des Daseins zu seiner Welt ablaufen, ohne das ,,Geriist*
selbst seinsméfig zu beriihren. Dieses vermutliche ,,Geriist* aber macht selbst die Seinsart des
Daseins mit. Ein existenzialer Modus des In-der-Welt-seins dokumentiert sich im Phdnomen
des Verfallens.“ (176)

Das ,,Geriist“ des In-der-Welt-seins macht die Seinsart des Daseins — hier die der
Uneigentlichkeit — mit. Da die Analyseerfolge im dritten und fiinften Kapitel A Inhalt des

»Qertists“ sind, bestimmen sie auch die Inhalte des vierten und des fiinften Kapitels B im



Was heifst ,, Indifferenz“? 81

Voraus. Nicht nur das: Der Modus der Uneigentlichkeit ist umgekehrt auch daran beteiligt, die
Weltlichkeit sowie Verstehen, Befindlichkeit und Rede als Momente des ,,In-seins® — das
Geriist — ,,seinsmafig zu berithren* und in ihrer Konkretheit zu bestimmen. Deswegen sind das
Gertist des In-der-Welt-seins — z. B. die Weltlichkeit — und der Modus der Uneigentlichkeit
keine verschiedenen Phédnomene; sie lassen sich sachlich nicht unterscheiden. Das zeigt sich
an dem Wort ,,mitmachen®, das die Verschmolzenheit von Geriist und Modus nahelegt. (Ich
gebe deshalb ,,mitmachen den Vorzug vor ,,mit ausmachen im 2. Bd. der Gesamtausgabe
(S.234). Dort steht: ,,Dieses vermutliche »»Geriist«« aber macht selbst die Seinsart des Daseins
mit aus“ — und das hiefe, Geriist und Seinsart (der Modus) wéren getrennt. Wenn das Geriist
hingegen die Seinsart mitmacht, kann es gleichsam bis in ihr innerstes Mark vordringen und
ihre Bewegung mitvollziehen — ein Hinweis auf die phdnomenale Unzertrennlichkeit der
beiden.)

Im ersten Abschnitt setzt sich die Vorhabe als durchschnittliche Alltédglichkeit durch, nur
die Vorsicht ist, je nach Kapitel, verschieden; sie gilt entweder dem Besorgtsein oder
Nichtbesorgtsein um das Selbst oder sieht absichtlicht von diesem Unterschied ab — wobei
beim Dasein, als Objekt der Analyse, das Fehlen des Besorgtseins um das Selbst der Schliissel
zur Uneigentlichkeit ist. In der uneigentlichen Gegenwart fehlt der Augenblick, und einzig das
Gegenwirtigen besetzt alle Stellen (der Zeitlichkeit der Gegenwart) und 148t so Gegenwart als
solche entstehen. Das Gegenwirtigen ist grundsitzlich das der ,,Dinge*, der innerweltlichen
Seienden. Es ist die ,,Form™ der Gegenwart und gilt sowohl fiir die eigentliche wie fiir die
uneigentliche Gegenwart. Ob als eigentliches oder uneigentliches, seine Funktion ist dieselbe.
Es gehort unabdingbar zur Gegenwart des Daseins, da es eine notwendige Funktion des
Daseins ist und Dasein immer schon in der Gegenwart existiert. Selbst die eigentliche
Gegenwart kann nicht ohne Gegenwiértigen bestehen. Gegenwartigen ist daher ein sine qua
non der Eigentlichkeit, eine sie vorbereitende Stufe. Eigentlichkeit ist ausgestattet mit dem
Augenblick, der das Gegenwirtigen leitet. Er ,,zeitigt sich® ,,aus der eigentlichen Zukunft.“
(338) In der uneigentlichen Gegenwart fehlt der Augenblick, und da somit der Blick auf die
eigene Situation verschlossen bleibt, gibt es dort nichts, was das Gegenwiértigen leitet. Es wird
dann eigenmichtig und selbstherrlich, und einzig das Gegenwirtigen der Dinge, als
uneigentliches, besetzt die Gegenwart und die ,,Sorge des Daseins. Das existente Selbst bzw.
die Existenz des Selbst verfallt der ,,Situation® der Selbstverlorenheit. Dies ist nichts anderes
als die Selbstvollendung des (alleinigen) Gegenwartigens bzw. der Selbstzweck von Gegenwart
ohne Augenblick.

Nun kénnen wir allméhlich verstehen, weshalb Heidegger schreibt: ,,Im Unterschied vom
Augenblick als eigentlicher Gegenwart nennen wir die uneigentliche das Gegenwdrtigen.

Formal verstanden ist jede Gegenwart gegenwirtigend, aber nicht jede »augenblicklich«.



82  Norihide Suto

Wenn wir den Ausdruck Gegenwiértigen ohne Zusatz gebrauchen, ist stets das uneigentliche,
augenblickslos-unentschlossene gemeint. Das Gegenwirtigen wird erst aus der zeitlichen
Interpretation des Verfallens an die besorgte »»Welt« deutlich werden, das in ihm seinen
existenzialen Sinn hat. Sofern aber das uneigentliche Verstehen das Seinkdnnen aus dem

Besorgbaren entwirft, hei3t das, es zeitigt sich aus dem Gegenwirtigen.” (338)

Weshalb gebraucht Heidegger hier das Wort ,,Gegenwirtigen* allein, d. h. ohne Zusatz, im
Sinn von ,,uneigentlicher Gegenwart", wiewohl Gegenwértigen notwendig auch die eigentliche
Gegenwart begleitet? Wenn das vereinzelte Gegenwirtigen in der Gegenwart fungiert, ohne
vom Augenblick geleitet und ihm unterstellt zu sein, wird es eigenméchtig und sozusagen
selbstherrlich und maf3t sich als Unbedingtes die Herrschaft an— genau dies ist mit uneigentlicher
Gegenwart gemeint. Deshalb: ,,Wenn wir den Ausdruck Gegenwértigen ohne Zusatz
gebrauchen, ist immer das uneigentliche, augenblickslos-unentschlossene gemeint.*
Gegenwart kann also erst eigentlich werden, wenn der Augenblick hinzukommt; allein, wie sie
an sich selbst ohne Augenblick ist, muf} sie uneigentlich bleiben.

Leider konnen wir unsere These, dal Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit sich einerseits
ausschliefen, daf} sie unvereinbar und Gegensétze sind, Uneigentlichkeit aber andererseits die
vorbereitende Stufe der Eigentlichkeit sine qua non ist, hier nicht ausfiihrlich entwickeln.
Heideggers oben zitierte Auslegung der Gegenwart bekréftigt indes unsere These. Nicht ganz
klar ist, ob dieses doppelte Verhiltnis von Widerspruch und Vorbereitung in Sein und Zeit
konsistent durchgehalten wird; das mag daran liegen, dal3 Sein und Zeit unvollendet geblieben
ist. Jedenfalls ist Gegenwdértigen, als ,,Form* der Gegenwart, die sowohl fiir die Eigentlichkeit
wie filir die Uneigentlichkeit gilt, weder ein dritter, ,,indifferenter Modus noch ein anderes
Phianomen und auch keine neutrale, den Modi vorauslaufende, zugrundeliegende ,,Struktur®.
Gegenwdrtigen als ,,Form* ist lediglich etwas aufgrund der Position der ,indifferenten
Vorsicht Abstrahiertes. Als Phidnomen ist es entweder eigentlich oder uneigentlich, etwas
Drittes dazwischen gibt es nicht. Die Trennung der Eigentlichkeit von der Uneigentlichkeit des
Gegenwirtigens héngt davon ab, ob das Gegenwirtigen der Herrschaft des Augenblicks
unterstellt und von ihm geleitet wird oder nicht.

Gegenwirtigen allein, ohne Zusatz, steht als Uneigentlichkeit in Widerspruch zur
Eigentlichkeit, ist es aber ,,zusétzlich® der Leitung des Augenblicks unterstellt, ist es eine
notwendige, vorbereitende Bedingung der Eigentlichkeit, deren sine qua non. Dabei darf nicht
iibersehen werden, da3 — wie Heideggers Auslegung der Gegenwart bestdtigt — umgekehrt die
Uneigentlichkeit die fehlende Gestaltung der Eigentlichkeit, ndmlich verfallende Gestaltung
der Eigentlichkeit ist. Dann stellt sich die Frage, weshalb und wie es zu dieser verfallenden

Gestaltung kommt oder kommen muf}, weshalb der sein sollende Zusatz »»Augenblick« so



Was heifst ,, Indifferenz*? 83

leicht verlorengeht und so die Verfallenheit als Uneigentlichkeit entsteht. In der Phinomenologie
von Sein und Zeit wird das Phidnomen der Uneigentlichkeit ,,zundchst™ und ,,zumeist* als
durchschnittliche Alltdglichkeit bezeichnet, als ginge die Uneigentlichkeit der Eigentlichkeit
voraus, wihrend doch ,,eigentlich® — d.h. naturgemal — die Eigentlichkeit vorausgehen sollte.
Warum diese Umkehrung der Reihenfolge? Das soll nun erdrtert werden zusammen mit der
Frage, warum in der durchschnittlichen Alltaglichkeit die Zeitlichkeit ,,vergessen® wird und

somit fast ausschlieSlich die Raumlichkeit alle Szenen des Daseins beherrscht.

4. ,Formal indifferent*

Was bedeutet ,,formal indifferent™? Heidegger sagt: ,,Der formal indifferente Terminus fiir
die Zukunft liegt in der Bezeichnung des ersten Strukturmoments der Sorge, im Sich-vorweg.
Dasein ist faktisch sténdig sich-vorweg, aber unstindig, der existenziellen Moglichkeit nach,
vorlaufend.“ (337) ,,Formal“ bedeutet, wie gesagt, fiir das Dasein, als Objekt der Analyse, wie
vor allem fiir den Phdnomenologen, als Subjekt der Analyse, ,,den beiden Modi der
Eigentlichkeit und der Uneigentlichkeit gemeinsam*, wihrend ,,indifferent™ ,,gleichgiiltig sein
gegen die modale Differenz, d. h. gegeniiber der Besorgtheit um das Selbst oder davon
absehen besagt. Insofern scheinen ,,formal und ,,indifferent auf dieselbe Sache hinzudeuten.
Und doch gibt es einen feinen und wichtigen, nicht authebbaren Unterschied.

»Zundchst® und ,,zumeist* hat der Phinomenologe nur eine Vorhabe der durchschnittlichen
Alltaglichkeit und keine Vorhabe der Eigentlichkeit. Deshalb kann er nicht auf direktem Weg
zu einer ,,formalen* Struktur gelangen, die beiden Modi gemeinsam ist. Er muf} die Position
der ,,indifferenten* Vorsicht einnehmen, und so stellt er womdglich lediglich eine Struktur
heraus, die nicht nur auf die Uneigentlichkeit beschrinkt ist. Damit ist aber nicht garantiert,
daf diese Struktur beiden Modi gemeinsam ist, nur die Moglichkeit der Gemeinsamkeit ist
nicht ausgeschlossen. Die ,,indifferente* Vorsicht jedenfalls richtet sich nur auf die zugéngliche
Vorhabe der durchschnittlichen Alltdglichkeit; die ,,formale* Analyse hingegen will nicht nur
die géingige Uneigentlichkeit abdecken, sondern mochte auch die mogliche, aber nicht-
vorliegende Eigentlichkeit mit einbeziehen. (,,Formal® wird hier in der Bedeutung gebraucht
wie in ,,der formale Sinn der Existenzverfassung des Daseins® (43); ,,der formale Begriff von
Existenz“ (53); ,,die formale Idee von Existenz® (179); ,.die existenziell unverbindliche
Vorzeichnung der formalen Struktur des Daseinsverstandnisses tiberhaupt* (313).) Es bleibt
aber weiterhin fraglich, ob die herausgestellte Struktur in Wahrheit eine ,,formale” und
»gemeinsame™ ist oder nicht. Diese Frage bleibt im ganzen ersten Abschnitt unbeantwortet.

Es sei hier an die Definition der Phdnomenologie als Methode der Ontologie in Sein und



84  Norihide Suro

Zeit erinnert. ,,Phadnomenologie® besagt: ,,Das, was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst her
zeigt, von ihm selbst her sehen lassen.* (34) Diese Definition ist selbst aber nur der ,,formale
Sinn“ der Phédnomenologie. Das Problem lautet vielmehr: ,,Was ist es, was in einem
ausgezeichneten Sinne »Phénomen« genannt werden muf3? ,,Offenbar solches, was sich
zundchst und zumeist gerade nicht zeigt, was gegeniiber dem, was sich zunichst und zumeist
zeigt, verborgen ist, aber zugleich etwas ist, was wesenhaft zu dem, was sich zundchst und
zumeist zeigt, gehort, so zwar, daf} es seinen Sinn und Grund ausmacht.” (35) Wenn wir diese
Definition auf FEigentlichkeit und Uneigentlichkeit anwenden, konnen wir sagen,
Uneigentlichkeit als durchschnittliche Alltdglichkeit sei das, ,,was sich zunédchst und zumeist
zeigt®; Eigentlichkeit hingegen ,,solches, was sich zunédchst und zumeist gerade nicht zeigt,
was sich gegeniiber dem, was sich zundchst und zumeist zeigt, verborgen ist, aber zugleich
etwas ist, was wesenhaft zu dem, was sich zunédchst und zumeist zeigt, gehort, so zwar, daf3 es
seinen Sinn und Grund ausmacht.“ Die Eigentlichkeit zeigt sich nicht, sie ist nicht gegeben, ist
keine Gegebenheit. Der obigen Bestimmung zufolge macht diese Ungegebenheit eine
Bedingung des Phdanomens ,,in einem ausgezeichnete Sinne* aus. Doch muf3 der Phanomenologe
die Ungegebenheit zur Gegebenheit bringen, und dazu muf} er sich zuerst an die zugéngliche
Gegebenheit — die Uneigentlichkeit als Vorhabe — halten. Dieser Anhalt wiederum ist nichts
anderes als die ,indifferente” Vorsicht auf die durchschnittliche Alltdglichkeit
(= Uneigentlichkeit) als Vorhabe; und diese soll die ,,formale”, modal gemeinsame Struktur
des Daseins ergeben.

Ob die ,,formale* Struktur ,,formal* im echten Sinne ist, steht, wie gesagt, noch nicht fest,
denn die Eigentlichkeit ist keine Gegebenheit, und deshalb kann ihre Struktur, auch in ihren
konkreten Bestandteilen, nicht wirklich iiberpriift werden. Ob die Struktur, die sich aus der
Uneigentlichkeit als Vorhabe herausstellt, auch fiir die mégliche Eigentlichkeit Giiltigkeit hat,
148t sich vorerst nicht mit Sicherheit behaupten. Doch wie kann die ,,Formalitdt” dieser
Struktur bestdtigt werden? Anders gesagt, wie laft sich der theoretische Nachweis fiir das
angenommene Sein der Eigentlichkeit erbringen? Das ist das Problem, mit dem wir uns nun
beschéftigen miissen.

Hier sei zunédchst darauf hingewiesen, dafl die Diskussion iiber die Eigentlichkeit im
zweiten Abschnitt von Sein und Zeit eine Verwandtschaft mit den theoretischen Voraussagen
der theoretischen Physik aufweist. Dort mufl die Richtigkeit der Voraussagen begriindet
werden. Diese Aufgabe kommt im zweiten Kapitel des zweiten Abschnitts von Sein und Zeit
(,,Die daseinsméfige Bezeugung des eigentlichen Seinkonnens und die Entschlossenheit®) der
Analyse des Phidnomens Gewissen zu, wobei unterschieden wird zwischen » Bezeugung«« —
dem theoretischen Beweis — und »Bewéhrung« — der Erwdhnung von Tatsachen (§ 42 im

ersten Abschnitt: ,,Die Bewidhrung der existenzialen Interpretation des Daseins als Sorge aus



Was heifst ,, Indifferenz*? 85

der vorontologischen Selbstauslegung des Daseins®). Die Bestitigung der Auslegung des
Seins des Daseins durch ,,cura® gehort in den Bereich der »Bewéhrung«, weil sie eine
historische Tatsache als Zeugnis vorlegt; hingegen gilt die Bezeugung als direkter logischer
Beweis fiir den theoretischen Kern einer Sache. (Es wiirde der Interpretation des Daseins als
Sorge tibrigens in theoretischer Hinsicht nicht nennenswert schaden, wenn die Bewéhrung
durch die ,,cura“ fehlte; wenn aber die ,,Bezeugung eines eigentlichen Seinkénnens® scheitern
wiirde, verlore die ,,Eigentlichkeit™ ihre theoretische Glaubwiirdigkeit.)

Fir die Diskussion wollen wir nun versuchen, den Aufbau von Sein und Zeit neu zu
beleuchten. Das erste Kapitel des ersten Abschnitts ist eine Art Vorbemerkung. Erst im zweiten
Kapitel wird ,,Das In-der-Welt-sein {iberhaupt als Grundverfassung des Daseins® in seinen
Grundziigen und als vorldufige Vorlegung des In-Seins nach Maligabe der ,,indifferenten‘
Vorsicht dargestellt. Im dritten Kapitel beginnen die Erléduterungen iiber das Dasein als In-der-
Welt-sein und zwar zunéchst als Analyse der Weltlichkeit nach Maligabe der ,,indifferenten*
Vorsicht. Im vierten Kapitel dann werden Analyse und Interpretation des Daseins als Selbstsein
(und Mitsein) entsprechend der ,,differenten” Vorsicht entwickelt, die zwischen Eigentlichkeit
und Uneigentlichkeit unterscheidet und hier lediglich der Uneigentlichkeit als solcher gilt.
Aufgrund dieser Analysen werden im fiinften Kapitel A — wiederum entsprechend der
»indifferenten” Vorsicht — die Strukturmomente des In-Seins analysiert. Im fiinften Kapitel B
werden die Ergebnisse dieser Analyse dann in einem zweiten Durchgang — diesmal entsprechend
der ,differenten* Vorsicht — im Hinblick auf das uneigentliche Selbst als ,,Verfallen“ erneut
ausgelegt.

Dies ist die Vorgeschichte des Versuchs, die ,,formalen* Strukturen herauszustellen, die
beiden Modi gemeinsam sind. Das heif3t aber, daf3 die bisherigen mit Hilfe der ,,indifferenten*
und der ,differenten Vorsicht gewonnenen Ergebnisse noch keine echten ,,formalen®
Strukturen sind. Erst das sechste und letzte Kapitel (§ 41) stellt die ,,formale* Struktur des
Daseins formell als Struktur der Sorge heraus. Diese Struktur besteht aus den drei Momenten
»sich-vorweg®, , schon-sein-in“ und ,,sein-bei“. Da die Vorhabe des ersten Abschnitts die
durchschnittliche Alltdglichkeit des Daseins als Uneigentlichkeit ist, setzen sich die drei
Momente der Sorge als Sein dieses Daseins wie folgt zusammen: ,,Sich-vorweg-schon-sein-in-
(der-Welt) als Sein-bei (innerweltlich begegnendem Seienden)“. Das Moment ,,sein-bei* ist
der Punkt der Konvergenz des ,,Sich-vorweg-schon-sein-in“, d.h. der beiden anderen Momente
»sich-vorweg® und ,,schon-sein-in“. ,,Sein-bei* hat, wie es scheint, irgendwie den Vorrang.
»Sich-vorweg™ und ,,schon-sein-in* sind Inhalt des fiinften Kapitels A; Inhalt des fiinften
Kapitels B ist seinem Wesen nach ,,sein-bei”, obwohl dort niemals ausdriicklich davon die
Rede ist. Das ,,sich-vorweg-schon-sein-in-(der-Welt) als Sein-bei (innerweltlich begegnendem

Seienden)“ bezieht den Inhalt von ,,A“ (,,sich-vorweg-schon-sein-in“) auf den Inhalt von



86 Norihide Suto

,»B“ (,,sein-bei”) und fiihrt ihn darauf zuriick.

Da der Inhalt von ,,A%, zeitlich tibersetzt, ,,Zukunft” (,,sich-vorweg®) und ,,Gewesenheit*
(,,schon-sein-in®) ist, ist der ,,Sinn“ (als Richtung) von Zukunft und Gewesenheit die Gegenwart
(,,sein-bei*). Zukunft und Gewesenheit werden auf die Gegenwart zuriickgefiihrt. Hier hat die
Sorge die ,,formale* Struktur, in der die Gegenwart den Vorrang vor Zukunft und Gewesenheit
hat. Modal ist diese Struktur die der Uneigentlichkeit. Die drei Elemente der Zeit — Zukuntft,
Gewesenheit, Gegenwart — stehen nicht gleichwertig nebeneinander, sondern Zukunft und
Gewesenheit erhalten ihren Stellenwert und ihren ,,Sinn‘“ erst im Hinblick auf die Gegenwart.
Die Aufteilung des fiinften Kapitels des ersten Abschnitts in ,,A“ und ,,B“ hat ihren Grund
darin, daB in ,,B“ der Vorrang der Gegenwart stillschweigend, aber unmif3verstandlich
vorausgesetzt wird.

Nun verstehen wir, weshalb sich die ,,formale* Struktur der Sorge erst nach der Analyse
der Angst herausstellt und erst dann formuliert wird. Die Angst hat zur Folge, daf3 sich das
Dasein der Moglichkeit der Eigentlichkeit stellen muf8. In der Angst kann ,,man® dieser
Moglichkeit nicht mehr entrinnen, was bis zum fiinften Kapitel moglich ist, so oft ,,man* ihrer,

wenn auch undeutlich, innewird.

,»Die Angst benimmt so dem Dasein die Moglichkeit, verfallend sich aus der »»Welt« und
der o6ffentlichen Ausgelegtheit zu verstehen. Sie wirft das Dasein auf das zuriick, worum es
sich dngstet, sein eigentliches In-der-Welt-sein-kdnnen. Die Angst vereinzelt das Dasein auf
sein eigenstes In-Welt-sein, das als verstehendes wesenhaft auf Moglichkeiten sich entwirft.
(187)

Die Vorsicht der Analyse der Angst (§ 40, sechstes Kapitel) und der Herausstellung der
»formalen Struktur der Sorge (§ 41 desselben Kapitels) ist ,,indifferent”, weil beide
Paragraphen sichmitden Modi Eigentlichkeitund Uneigentlichkeitund deren Gemeinsamkeiten
befassen. Die ,,Indifferenz* der Vorsicht ist in diesen Paragraphen besonders ausgepragt, weil
die Vorsicht ,.indifferent” sein muf3 und nicht ,different™ sein kann. Die Analyse muf3 dort
unbedingt beide Modi abdecken (die wirkliche Uneigentlichkeit als Vorhabe und die mégliche,
aber unwirkliche Eigentlichkeit), sonst konnte sie nicht eine Analyse der Angst oder der
»formalen® Struktur sein. Gegeniiber der Uneigentlichkeit als durchschnittliche Alltaglichkeit
kann die Vorsicht sowohl ,indifferent wie ,,different* sein. Gegeniiber der Angst und der
,formalen® Struktur kann sie nur indifferent sein und nichts anderes. (Anders als die
»HIndifferenz* im dritten Kapitel oder im flinften Kapitel A sicht diese ,,Indifferenz®, besonders
bei der Analyse der Angst, nicht von der modalen Differenz ab, sondern erhellt diese vielmehr.)

Erst wenn durch die Angst die Moglichkeit (noch nicht die Wirklichkeit) der Eigentlichkeit



Was heifst ,, Indifferenz*? 87

aufgrund dieser ,,indifferenten” Vorsicht stimmungsmifBig gesichert ist, kann sich die
»Formalitit™ der herausgestellten Struktur der Sorge mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit
als echt erweisen (allerdings ist dies keine theoretische ,,Bezeugung®, auf die man, wie oben
gezeigt, bis zum zweiten Kapitel des zweiten Abschnitts warten muf}). Die Vorsicht ist
grundsitzlich ,.indifferent”, auch und vollends im sechsten und letzten Kapitel des ersten
Abschnitts.

Im zweiten Abschnitt schiebt sich die ,,differente* Vorsicht in den Vordergrund, denn nun
geht es um die Eigentlichkeit. Vom ersten bis zum dritten Kapitel wird aufgrund dieser auf die
Eigentlichkeit konzentrierten Vorsicht die noch nicht als Vorhabe gesicherte Eigentlichkeit als
theoretische Mdglichkeit erldutert — zuerst durch die Analyse des Todes als Eigentlich-sein-
konnen (erstes Kapitel); dann wird zur Bezeugung das Phanomen des Gewissens hinzugezogen
und Eigentlichkeit als (vorlaufende) Entschlossenheit bestimmt (zweites Kapitel). Dieses
theoretische Ergebnis fiihrt in Richtung der Erkldrung vom Sinn der Sorge als Zeitlichkeit,
wobei die Moglichkeit angedeutet wird, da3 Eigentlichkeit wirklich wird (drittes Kapitel). Das
vierte Kapitel befa3t sich hauptsdchlich damit, wie sich sozusagen der ,,(in)differenten‘
Vorsicht zufolge — welche die Analyseerfolge aufgrund der indifferenten wie aufgrund der
differenten Vorsicht, d.h. sowohl die Gemeinsamkeiten wie die Unterschiede der beiden Modi
abdeckt und so die indifferente und die differente Vorsicht synthetisiert — die Uneigentlichkeit
aus der Eigentlichkeit ableitet, da die Eigentlichkeit ja ,,Sinn und Grund* der Uneigentlichkeit
ist. Diese Ableitung bedarf der ,,formalen Struktur® der Sorge, deren Momente bereits alle im
sechsten Kapitel des ersten Abschnitts formuliert wurden und die der Grund dafiir sind, daf3 die
uneigentliche Zeitlichkeit aus der eigentlichen Zeitlichkeit gedeutet und ,,wiederholt* wird.
Am Ende des vierten Kapitels wird unter § 70 ,,Die Zeitlichkeit der daseinsmifBigen
Réaumlichkeit™ erortert, d. h. weshalb Uneigentlichkeit als durchschnittliche Alltdglichkeit
dennoch als der Eigentlichkeit vorausgehend angesehen wird. Darin enthalten ist auch die
Aufklarung des Mechanismus, wie Zeit und Zeitlichkeit bei der Seinsfrage eliminiert werden
und das Sein ohne die Zeit (als zeitlos) betrachtet und nur als Problem des Raums angesehen
wird. (Diese Aufklarung wird spéter in dem Vortrag ,,Zeit und Sein* wieder zuriickgezogen.
Vgl. Zur Sache des Denkens, Tiibingen, 1969, S. 24 (S. 29 des Bd. 14 der Gesamtausgabe.))

Wir wollen uns nun die Grundziige eigentlicher und uneigentlicher Zeitlichkeit
veranschaulichen. In Bezug auf die Zukunft wird die Komponente der eigentlichen
Zeitlichkeit — der ,,differenten* Vorsicht entsprechend — als ,,Vorlaufen (Y) bestimmt und die
der uneigentlichen Zeitlichkeit — der ,,indifferenten Vorsicht entsprechend — als ,,Gewartigen*
(X). Die uneigentliche Zeitlichkeit der Zukunft hat sich — entsprechend der der Uneigentlichkeit
»eigenen | differenten Vorsicht — analytisch als (Gewesenheit und Gegenwart)

»hachspringendes Gewdrtigen (§ 68 (c), 347) bzw. als ,,Ungewértigen* (hinsichtlich des



88 Norihide Suro

Selbst) herausgestellt (§ 79, 407-410) (XX). In Bezug auf die Gewesenheit wird die
Komponente der eigentlichen Zeitlichkeit dagegen als ,,Wiederholung* (Y) und die der
uneigentlichen Zeitlichkeit als ,,Behalten (X)) bestimmt. Uneigentliche Gewesenheit ist dann
nichts anderes als ,,das Vergessen (des Selbst)* — ndmlich behaltendes Behalten, was so viel
heilt wie, nur das innerweltlich Seiende zu behalten und das Selbst zu vergessen (XX).
Letztlich wird in Bezug auf die Gegenwart die Komponente der eigentlichen Zeitlichkeit als
»Augenblick” (Y) und die der uneigentlichen Zeitlichkeit als ,,Gegenwirtigen* (X) bestimmt.
Und die uneigentliche Gegenwart wiederum hat nur das ,,Gegenwirtigen* zum Inhalt. Dieses
uneigentliche Gegenwiértigen nennt Heidegger auch das ,,entspringende* Gegenwiértigen (XX)
(347), wobei das ,,Entspringen‘ eine Abzichung der Gegenwart (Gegenwirtigen) aus Zukunft
(Gewdrtigen) und Gewesenheit (Behalten) meint; also tiberwaltigt das Gegenwdértigen, das
unabhéngig und eigenmaéchtig geworden ist, das Behalten und Gewértigen, indem es aus ihnen
entspringt, wodurch das Behalten zum Vergessen und das Gewdrtigen zum Ungewértigen
verkommt. Heidegger sagt daher, der Gegenwart fehle die Anzeige, die dem ,,Vor* der Zukunft
und dem ,,Schon® der Gewesenheit entspreche. (328) Denn Gegenwart hat als solche keine
zeitliche Richtung; deswegen geht das ,,Man* mit dem iiberwiltigenden Gegenwértigen in der
Gegenwart auf. Auch nennt Heidegger keine ,.existenziale Struktur™ fiir das Verfallen der
Gegenwart, die dem Entwurf fiir das Verstehen als Zukunft und der Geworfenheit fiir die
Befindlichkeit als Gewesenheit entspriache. Entwurf wie Geworfenheit beziehen sich auf
Maglichkeiten (Entwerfen von Mdglichkeiten; in die Mdoglichkeiten geworfen sein); dal3
Gegenwart ohne Bezeichnung fiir eine solche ,,Struktur auskommen muB, diirfte ein Hinweis
darauf sein, daf3 sie zur Erzeugung von Moglichkeiten nicht beitragen kann.

Die eigentliche Zeitlichkeit der Zukunft, als Vereinigung von X und Y, ist demnach ,,das
Gewirtigen, geleitet durch die vorlaufende Entschlossenheit zum eigenen Tod als duBerster
Moglichkeit™; die eigentliche Zeitlichkeit der Gewesenheit ist ,,das Behalten, ausgerichtet auf
die Wiederholung der gewesenen eigenen Moglichkeiten und die der Gegenwart ,,das
Gegenwirtigen, unterjocht durch den Augen-blick auf die eigene Situation des Selbst®.
Eigentliche Zeitlichkeit als Ganzes wire demzufolge ,,das augenblickliche Gegenwirtigen,
begleitet durch das wiederholende Behalten, durchwaltet durch die vorlaufende Zukunft*; und
dementsprechend wire die uneigentliche Zeitlichkeit als Ganzes ,,das (nur das innerweltlich
Seiende) gegenwirtigende (und so den Augenblick zuriickweisende) Gegenwirtigen, welches
aus dem Behalten und Gewdértigen entspringt, so daf es das seiner selbst vergessende Behalten
und das nachspringende Gewartigen zur Folge hat.” Diese Figuren der Zeitlichkeit werden erst
im Zusammenwirken von ,,indifferenter und ,,differenter Vorsicht deutlich.

Im Hinblick auf,,formal-indifferent* kommen wir anhand des oben Gesagten zu folgendem

SchluB: ,,Formal“ bezeichnet die gemeinsame Struktur der Modi Eigentlichkeit und



Was heif3t ,, Indifferenz*? 89

Uneigentlichkeit, wobei das Augenmerk nicht auf die Vorhabe als Phdnomen, das ,,sich zeigt*,
gerichtet ist; ,,indifferent” bedeutet Gleichgiiltigkeit gegen die modale Differenz oder eine
methodische Ignoranz, die sich auf die durchschnittliche Alltéglichkeit als Vorhabe beschrinkt.
,~Formal-indifferent besagt somit: als einzig wirkliche Vorhabe die Uneigentlichkeit (=
durchschnittliche Alltdglichkeit) zu haben und die Position der ,indifferenten” Vorsicht
einzunehmen, um die gemeinsame ,,formale* Struktur beider Modi freizulegen, der deshalb den
beiden Modi nicht vorausgeht, sondern seinsmafBig — nicht nur erkenntnisméBig — nachkommt,
und dann — umgekehrt — die ,,Formalitit™ der freigelegten Struktur durch die Analyse der
Zeitlichkeit riickwirkend zu bestitigen. Tatséchlich wird die ,,formale® Struktur der Sorge, als
»Sich-vorweg-schon-sein-in als Sein-bei”, die an sich selbst keine ,,zeitliche® ist, durch die
Analyse im zweiten Abschnitt in ihrem zeitlichen ,,Sinn“ erldutert: ,sich-vorweg™ als
»aewdrtigen®, ,schon-sein“ als ,,Behalten® und ,Sein-bei” als ,,Gegenwirtigen”. Die
Zeitlichkeit der Struktur bezeugt, daB die Struktur in dieser Zeitlichkeit ,,formal* gilt — nicht nur
fiir die Uneigentlichkeit als Vorhabe, sondern auch fiir die mogliche Eigentlichkeit als deren
sine qua non (z. B. kann das Vorlaufen nicht ohne Gewartigen entstehen). Ihre ,,Formalitat® ist
folglich in Wahrheit echt.

5. Unterschiedliche Anwendungen der Vorsichten bei der Analyse der ,,Furcht*

Ich mochte hier ein bemerkenswertes Beispiel fiir die unterschiedliche Anwendung der
»indifferenten* und der ,,differenten Vorsicht erértern und zwar bei der Analyse der ,,Furcht®.
In Sein und Zeit gibt es drei Stellen, an denen die Furcht analysiert wird: in § 30 des flinften
Kapitels A im ersten Abschnitt (,,Die Furcht als ein Modus der Befindlichkeit®); in § 40 des
sechsten Kapitels desselben Abschnitts bei der Analyse der Angst; und in § 68 des vierten
Kapitels im zweiten Abschnitt (,,Die Zeitlichkeit der Befindlichkeit™), wo Furcht in Kontrast
zur Angst analysiert wird. In § 30 wird die Analyse nach MaB3igabe der ,,indifferenten* Vorsicht
durchgefiihrt, so daB3 das ,,wovor...* und ,,worum...“ der Furcht als deren Strukturmomente
herausgestellt werden. Der § 40 zielt aufgrund dieser Ergebnisse der ,indifferenten Analyse
beziiglich der Angst, die als Befindlichkeit dieselbe Struktur wie die Furcht haben soll,
gleichfalls auf das ,,wovor...“ und ,,worum...“ ab, wobei sich als eine Eigentiimlichkeit der
Angst herausstellt, dafl beide Zielpunkte der Sache nach identisch, ndmlich nichts anderes als
»In-der-Welt-sein“ selbst sind. Es ist, wie gesagt, die ausgezeichnete und ,,indifferente*
Vorsicht, die gleichermaBlen Uneigentlichkeit wie Eigentlichkeit abdeckt und als solche
maBgebend fiir die Analyse ist. Daher und um moglichst die Gemeinsamkeiten zwischen

Furcht und Angst zu betonen, wird Furcht folgendermaflen bestimmt: , Furcht ist an die



90 Norihide Suto

» Welt« verfallene, uneigentliche und ihr selbst als solche verborgene Angst.” (189)

In § 68 b) hingegen wird Furcht ausdriicklich als uneigentlich charakterisiert; sie sei das
Selbstvergessen des Daseins, das die Wiederholung der gewesenen Moglichkeit zum Scheitern
bringe. Folglich wird nur der Kontrast zwischen Furcht und Angst besonders betont. In diesem
Paragraphen ist es die ,,differente” Vorsicht, die auf die Unterschiede zwischen Furcht und
Angst aufmerksam wird. (Diese Vorsicht soll als ein Aspekt der obigen ,,(in)differenten*
Vorsicht verstanden werden.) Deshalb ist es nun die Angst, die ,,in die Stimmung eines
moglichen Entschlusses* versetzt und sich somit als der Eigentlichkeit verwandt herausstellt.
Diese Analyse der Furcht ist wohl auch dazu gedacht, den Mangel zu beheben, der sich bei der
Analyse der uneigentlichen Befindlichkeit im fiinften Kapitel B gezeigt hat. Hier, in ,,B,
werden von § 35 bis § 37 ,,Gerede”, ,Neugier und ,,Zweideutigkeit™ als Charaktere des
Verfallens behandelt, die jeweils der ,,Rede®, der ,,Sicht* (als einer Seite des Verstehens) und
der ,,Auslegung™ (als Ausarbeitung des Verstehens) in ,,A“ entsprechen. In ,B*“ fehlt
offensichtlich ein Charakter des Verfallens, welcher der ,,Befindlichkeit® als Strukturmoment
des In-Seins entspriche. Dieses Versdumnis wird in § 68 b) behoben. (Da sich die Analyse der
Furcht in § 68 b) jedoch an ,schon-sein-in*“ als Befindlichkeit orientiert, d.h. an der
Gewesenheit — genauer: an der priméren Verwurzelung der Zeitlichkeit in der Gewesenheit —,
wihrend die Analyse des Verfallens im flinften Kapitel B stillschweigend den Vorrang der
Gegenwart vor den beiden anderen Elementen der Zeit, nimlich vor Zukunft und Gewesenheit
anerkennt, wiirde die Analyse der Furcht ganz anders ausfallen als in § 68 b), wenn sie in das
fiinfte Kapitel B mit hineingenommen wiirde.)

Wir stehen daher wieder vor der Frage, die wir zu Beginn dieser Abhandlung stellten:
»Das flinfte Kapitel des ersten Abschnitts ist unterteilt in die zwei Abteilungen A und B.
Wihrend in ,, A“ Befindlichkeit, Verstehen und Rede als Strukturelemente des In-Seins
analysiert werden, wird in ,,B* vor allem das alltdgliche In-Sein als Verfallen thematisiert. In
§ 68 des vierten Kapitels des zweiten Abschnitts (,,Die Zeitlichkeit der Erschlossenheit®)
hingegen werden Verstehen, Befindlichkeit, Verfallen und Rede in verénderter Reihenfolge
abgehandelt. Weshalb wird hier diese Umstellung und geradlinige Aneinanderreihung der
Strukturmomente des In-Seins vorgenommen? Diese Frage lieBe sich vielleicht
folgendermafien beantworten: Das In-Sein wird bereits in § 12 im zweiten Kapitel des ersten
Abschnitts kurz erwdhnt als Vorwegnehmen eines Beispiels, das der Orientierung der
Diskussion iiber das In-der-Welt-sein dienen soll. Danach besagt ,,In-Sein‘ als ,,Sein-bei (der
Welt)“ so viel wie ,,wohnen bei...“ oder ,,vertraut sein mit...“. (54) Diese Bestimmung ist aber
fast deckungsgleich mit der des Verfallens (vgl. 188 f.) und gilt zeitlich fiir die Gegenwart —
genauer: fiir die primdre Verwurzelung der Zeitlichkeit in der Gegenwart. Andererseits ist das

»Sein-bei als ein Moment der ,,formalen® Struktur der Sorge selbst ,,formal®, wahrend das



Was heifst ,, Indifferenz“? 91

Verfallen natiirlich eine modale Bestimmung ist und einen modalen ,,Inhalt™ hat. ,,Sein-bei*
(als Form) und Verfallen als Vorhabe (als Inhalt) sind folglich der Sache nach als ein und
dasselbe Phanomen anzusehen.

Doch im fiinften Kapitel A werden nur Verstehen und Befindlichkeit als Momente des ,,In-
Seins* behandelt, aus dem die ,,formale* Struktur der Sorge herausgezogen werden soll. (Die
Rede, als andersartiges Moment, soll nun beiseite gelassen werden. Vgl. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann: Subjekt und Dasein. Grundbegriffe von ,, Sein und Zeit “, 3. erweiterte Auflage,
Frankfurt am Main, 2004, vgl. besonders S. 198 ft.). Als ,,formale Strukturmomente werden
also nur das ,,Sich-vorweg™ und das ,,Schon-sein-in“ abstrahiert. Warum wird in ,,A*“ kein
Moment des ,,In-Seins®, das dem ,,Sein-bei” entspricht, behandelt? Wahrscheinlich, weil das
»Sein-bei bereits in § 12 erwdhnt wurde. Wenn aber Verstehen dem ,,Sich-vorweg® als
Existenzial und Befindlichkeit dem ,,Schon-in* als Existenzial entspricht, welches Moment
des ,,In-Seins* als Existenzial entspricht dann dem ,,Sein-bei*? Es scheint das ,,Besorgen*
(inklusive der ,,Fiirsorge® fiir das Mitdasein des Anderen) zu sein. ,,Das Sein-bei ... ist
Besorgen, weil es als Weise des In-Seins durch dessen Grundstruktur, die Sorge, bestimmt
wird.“ (193) Und entsprechend der begrifflichen Umwendung des ,,Verstehens® in
»~Existenzialitdt” und der ,,Befindlichkeit™ in ,,Faktizitat* erhélt auch das ,,Besorgen® — das
nichts anderes ist als ,,das verfallende Sein beim besorgten innerweltlichen Zuhandenen® (192)
— eine andere Bezeichnung, ndmlich ,,Verfallen“, weil aus dem Verfallen ein ,,formales*
Strukturmoment der Sorge — das ,,Sein-bei — abstrahiert wird.

So wiirde es auch keineswegs wundernechmen, wenn umgekehrt Verstehen fiir ,,sich-
vorweg*, Befindlichkeit fiir ,,schon-sein-in“ und Verfallen fiir ,,sein-bei* stinden. Weil das
,Besorgen* bereits hiufig bei der Analyse der Weltlichkeit gebraucht wurde und deshalb kaum
noch als Existenzial fiir ,,In-Sein* angesehen werden kann, bietet es sich an, das Verfallen zum
Kandidaten fiir die Bezeichnung desjenigen Existenzials zu machen, aus dem das ,,formale*
Strukturmoment der Gegenwart (,,sein-bei*) gewonnen werden soll. Genau deshalb werden in
§ 68 des vierten Kapitels im zweiten Abschnitt, wo lediglich die drei ,,formalen*
Strukturmomente der Sorge — ,.sich-vorweg™, ,,schon-sein-in“ und ,,sein-bei* — anvisiert
werden, Verstehen, Befindlichkeit und Verfallen jeweils als Momente des ,,In-Seins“ der
nindifferenten* Vorsicht (ein anderer Aspekt der obigen ,,(in)differenten” Vorsicht in § 68 b))
mit ohne Berticksichtigung der modalen Differenz auf einer Ebene nebeneinander aufgereiht.
(Dagegen wird das ganze fiinfte Kapitel des ersten Abschnitts aufgrund der ausdriicklichen
Unterscheidung zwischen ,,indifferenter* und ,,differenter* Vorsicht in ,,A* und ,,B“ unterteilt.)

Das erklart dann auch einen merkwiirdigen anmutenden Satz in § 68, der so klingt, als
gibe es ein ,eigentliches” Verfallen: ,,Das Verfallen ist zeitlich primér in der Gegenwart

(Gegenwirtigen bzw. Augenblick) verwurzelt.“ (350) In diesem Fall ist das Verfallen nach



92 Norihide Suto

Mafgabe der ,,indifferenten* Vorsicht zu betrachten. Kurzum, im flinften Kapitel B wird das
Wort ,,Verfallen* gebraucht, um Uneigentlichkeit im strengen Sinne zu bezeichnen. Spéter — in
§ 42 des ersten Abschnitts und in § 68 im vierten Kapitel des zweiten Abschnitts — deckt
,»Verfallen* auch die ,,indifferente Uneigentlichkeit—d. h. die durchschnittliche Alltaglichkeit—
mit ab. Dabei ist aber zu beachten, dafl es nun, zeitlich gesehen, nur auf die ,,indifferente®
Gegenwart hinweist und daher, sachlich gesehen, auch eine eigentliche Gegenwart enthalten
kann, obwohl das Verfallen als Uneigentlichkeit, worin die Gegenwart den Vorrang hat, auch
andere Elemente der Zeit (Zukunft und Gewesenheit) notwendig mit einschlieB3t (vgl. das Wort
,»primir® in dem letztgenannten Zitat). Dieser EinschluB gilt grundsétzlich auch fiir,, Verstehen*
oder ,,Existenzialitat” (Vorrangigkeit der Zukunft) sowie fiir ,,Befindlichkeit” oder ,,Faktizitat*
(Vorrangigkeit der Gewesenheit).

Die Zwei-deutigkeit des Verfallens wird erst unter Beriicksichtigung der unterschiedlichen
Anwendung der Vorsicht widerspruchsfrei verstdndlich. Sie bedeutet niemals, daB3 es zwei
Arten von Verfallen gibt, sondern dafl Verfallen als ein und dieselbe Vorhabe zum einen
Hdifferent, zum anderen ,,indifferent” (oder ,,(in)different™) betrachtet wird. Und schlielich
wird in § 68 den Momenten der Zeitlichkeit des Verstehens (a), der Zeitlichkeit der
Befindlichkeit (b) und der Zeitlichkeit des Verfallens (c) geradezu gewaltsam, fast inhaltsleer
und ohne jeden ersichtlichen Grund wiederum nach dem MaBstab der ,,(in)differenten*
Vorsicht und nur ,,formal® noch die Zeitlichkeit der Rede (d) hinzugefiigt, die im flinften

Kapitel A des ersten Abschnitts als ein anderes Moment des ,,In-Seins* erwéhnt wurde.

6. Schluf}

DaB mit ,,Indifferenz* kein dritter Modus zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit
gemeint ist, zeigt sich darin, da3 die Ausdriicke ,,indifferente Modi* und ,,indifferenter Modus*,
die in Sein und Zeit insgesamt viermal vorkommen (123 f., 323, 352), stets nur im Sinne der
Vorhandenheit als ,,Indifferenz* gegeniiber der Zuhandenheit bzw. der Gleichgiiltigkeit gegen
das andere Mitdasein im Mitsein und niemals im Sinne eines dritten Modus gebraucht werden.
HIndifferenz* gegen die modale Differenz wird als ,,modale Indifferenz* bezeichnet, wie die

zweli folgenden Beispiele zeigen:

»Dasein existiert je in einem dieser Modi, bzw. in der modalen Indifferenz ihrer.” (53)

,»Als je meines aber ist das Seinkdnnen frei fir Eigentlichkeit oder Uneigentlichkeit oder die

modale Indifferenz ihrer. Die bisherige Interpretation beschrinkte sich, ansetzend bei der



Was heifst ,, Indifferenz*? 93

durchschnittlichen Alltdglichkeit, auf die Analyse des indifferenten bzw. uneigentlichen
Existierens.” (232)

Das erste Zitat stecht am Anfang des zweiten Kapitels im ersten Abschnitt (§ 12); dort ist
die Bedeutung der ,,modalen Indifferenz* noch nicht fest umrissen. Es wiirde also besagen:
»... inder modalen Indifferenz ihrer, falls es diese Indifferenz neben den Modi der Eigentlichkeit
und Uneigentlichkeit gibt und obgleich noch nicht bestimmt ist, was sie konkret beinhaltet.*
Oder es konnte ein Hinweis auf die tatsdchliche Gleichgiiltigkeit oder Ignoranz gegeniiber der
modalen Differenz sein, und dann hiefle es: ,,... in einem dieser Modi bzw. in einer diese
modale Differenz ignorierenden Gleichgiiltigkeit”, wobei zwischen dem Modus der
Uneigentlichkeit und dem der Gleichgiiltigkeit ein feiner Unterschied bestehen diirfte, weil
»man®, indem man sich selbst als uneigentlich wahrnimmt, vielleicht sogar uneigentlich sein
mdchte.

Das zweite Zitat — auf der zweiten Seite des zweiten Abschnitts — steht in einem Kontext,
der die Ergebnisse des ersten Abschnitts wiederholt und zusammenfafit. Deshalb muf die
,modale Indifferenz* dort auch einen bestimmten, fest umrissenen Sinn haben. Womdglich
zeigt sich dann, daB ,,Eigentlichkeit®, ,,Uneigentlichkeit* und ,,modale Differenz* zwar ohne
Bedenken nebeneinander gestellt wurden, da der Bezug zwischen Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeitabereindeutigeinalternativer (entweder—oder), derzwischen Uneigentlichkeit
und modaler Indifferenz hingegen ein sehr zarter ist. Denn das zweite ,,oder* im ersten Satz
des zweiten Zitats ist nicht gleichzeitig Disjunktion und Apposition. Wird ,,oder* lediglich als
Apposition verstanden, heiit dies ,,Uneigentlichkeit ist gleichbedeutend mit modaler
Indifferenz®. Dann muB Indifferenz als Gleichgiiltigkeit gegen die modale Differenz verstanden
werden, die als solche mit zur Uneigentlichkeit gehort. Dieses Verstédndnis untermauert unsere
Behauptung, Uneigentlichkeit und Indifferenz als Vorhabe (= durchschnittliche Alltaglichkeit)
seien gleichbedeutend.

Erst aufgrund dieser Auslegung wird der zweite Satz des Zitats verstidndlich. Denn anders
als im ersten Satz meint ,,indifferent hier nicht die Gleichgiiltigkeit des Daseins, das Objekts
der Analyse ist, sondern das absichtliche methodische oder strategische Ignorieren der modalen
Differenz von Seiten des Phdnomenologen, der Subjekt der Analyse ist, diese Differenz aber
trotzdem herstellen kann. Der zweite Satz als ganzer besagt demnach: ,,Die bisherige

Interpretation, die bei der durchschnittlichen Alltédglichkeit (als Vorhabe) ansetzte!, beschrinkte

I In § 5 des zweiten Kapitels der Einleitung.



94 Norihide SuTO

sich auf die Analyse des indifferenten? bzw. (modal) uneigentlichen? Existierens, wodurch die
Eigentlichkeit im strengen Sinn als Seinsmodus des Daseins ausgeschlossen wurde.” Anders
ausgedriickt: Die Analyse zielt immer auf dieselbe durchschnittliche Alltdglichkeit als
Vorhabe — einmal nach Mafigabe der ,,indifferenten* Vorsicht, die absichtlich von der modalen
Differenz absieht und so die den beiden Modi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit
gemeinsame ,,formale® Struktur herausstellt, und zum anderen nach Maf3igabe der ,,differenten‘
Vorsicht, die die Uneigentlichkeit als solche hervorhebt und charakterisiert. Beide Vorsichten
fithren zur Freilegung der wahren und wesenhaften Moglichkeit der Eigentlichkeit und deren
Beschreibung und Bestétigung im zweiten Abschnitt. In den beiden Sitzen des zweiten Zitats
werden die primitive oder naive uneigentliche ,,Indifferenz* vor der Erfahrung der Angst und
das methodische, absichtliche Absehen des Phanomenologen von der modalen Differenz auf
je verschiedene Weise angewandt, ohne vorher auf diese doppelte ,,Indifferenz* aufmerksam
gemacht zu haben, was ein konsequentes, widerspruchsfreies Verstdndnis von Sein und Zeit

ungemein erschwert.

(Ich danke Frau Dora Fischer-Barnicol herzlich fiir die freundlichen Bemithungen, mit denen
sie meinen deutschen Text sorgfiltig korrigiert hat, indem sie sich viel Zeit genommen und
griindlich mit mir diskutiert hat. Alle moglichen gedanklichen Fehler und deutschen

Unangemessenheiten sind freilich mir zuzurechnen. (N. S.))

©2017 by Norihide Suto. All rights reserved.

2 Im dritten Kapitel bzw. im fiinften Kapital A sowie im sechsten Kapitel des ersten Abschnitts, in dem
die Analyse der ,,indifferenten” Vorsicht nach im genannten ausgezeichneten Sinn durchgefiihrt und
snythetisiert wird.

3 Im vierten Kapitel bzw. im fiinften Kapitel B des ersten Abschnitts.



