
Title 批評家クルティウスのヨーロッパ精神 : 同時代の作
家や知識人との交流の中で

Author(s) 津田, 雅之

Citation 大阪大学, 2016, 博士論文

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/59505

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 

 

平成 28 年度博士学位申請論文 

 

 

 

批評家クルティウスのヨーロッパ精神 

―同時代の作家や知識人との交流の中で― 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

大阪大学大学院文学研究科 文化表現論専攻 比較文学専門分野 

 

津田 雅之 

 



2 

 

目次 

 

序論 

第 1 節 クルティウスの育った環境や経歴                                      6 

第 2 節 批評家としてのクルティウス                                      7 

第 3 節 クルティウスの批評活動に関する研究史                             10 

第 4 節 本論文の位置                                                23 

第 5 節 本論文の構成                                                24 

第 6 節 批評家クルティウスの“ヨーロッパ精神”                             28 

 

第 1 章 批評家クルティウスの軌跡 

第 1 節 『新しいフランスの文学開拓者達』                                      31 

第 2 節 マールブルク時代の批評                                            34 

第 3 節 ハイデルベルク時代の批評                                           39 

第 4 節 1930 年代前半の批評                                                44 

第 5 節 第二次世界大戦後における批評活動の再開                             47 

 

第 2 章 ロマン・ロラン論 

第 1 節 ロマン・ロラン評価と先行研究                                      50 

第 2 節 ヨーロッパを描くロマン・ロラン                                   52 

第 3 節 『新しいフランスの文学開拓者達』におけるロマン・ロラン論          54 

第 4 節 クルティウスのヨーロッパ理念の軸としてのライン河          60 

第 5 節 結論                                                               64 

 

第 3 章 クルティウスとジッド、ポンティニー、コルパハ 

第 1 節 『新しいフランスの文学開拓者達』におけるジッド論                   66 

第 2 節 1922 年と 1924 年のポンティニー論                                   69 

第 3 節 ルクセンブルク市郊外のコルパハのサロン                             76 

第 4 節 クルティウスとジッドの往復書簡                                     80 

第 5 節 結論                                                               90 

 

第 4 章 フーゴー・フォン・ホフマンスタール論 

第 1 節 文学的伝統の継承者ホフマンスタール                                91 

第 2 節 ホフマンスタールの講演「ヨーロッパの理念」                        92 

第 3 節 クルティウスによる『ドイツ読本』の書評                            94 

第 4 節 1929 年に発表された二つの追悼文                                   95 



3 

 

第 5 節 批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」                    101 

第 6 節 結論                                                           104 

 

第 5 章 ホセ・オルテガ・イ・ガセット論 

第 1 節 オルテガによる二つのヨーロッパ論                               106 

第 2 節 1924 年のオルテガ論の概要                                       110 

第 3 節 1949 年のオルテガ論の概要                                       116 

第 4 節 クルティウスとオルテガの往復書簡                             121 

第 5 節 結論                                                            126 

 

第 6 章 クルティウスにおける批評と主著の関係 

第 1 節 『ヨーロッパ文学とラテン中世』の概要                            128 

第 2 節 クルティウスにおける批評と主著の関係                            132 

第 3 節 結論                                                           148 

 

結論                                                                  150 

 

初出一覧                                                               154 

参考文献                                                               156 

 

  



4 

 

略号表 

 

クルティウスの作品 

 

Brunetière    Ferdinand Brunetière; Beitrag zur Geschichte der Französischen Kritik 

WB         Die literarischen Wegbereiter des neuen Frankreich 

Barrès       Maurice Barrès und die geistigen Grundlagen des französischen Nationalismus 

Balzac       Balzac 

FGE         Französischer Geist im neuen Europa 

FK          Die französische Kultur: eine Einführung 

DGG        Deutscher Geist in Gefahr 

ELLMA      Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter  

LKD         Literarische Kritik in Deutschland 

KEEL        Kritische Essays zur europäischen Literatur  

FGZJ        Französischer Geist im zwanzigsten Jahrhundert 

BT          Büchertagebuch 

GARP       Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie 

LZ        Goethe, Thomas Mann und Italien - Beiträge in der Luxemburger Zeitung (1922-1925) 

EHH        Escritos de humanismo e hispanismo 

 

 

クルティウスの書簡集 

 

BJC        Gottfried Benn, Briefe an Ernst Jünger, E.R. Curtius, Max Rychner u.a. 

GBSC       Gundolf, Briefwechsel mit Herbert Steiner und Ernst Robert Curtius 

EOC        “Epistolario entre Ortega y Curtius”, in: Revista de Occidente 

BO         „Ein Briefwechsel mit José Ortega y Gasset 1923-1949“, in: Merkur 

DFG       Deutsch-französische Gespräche 1920-1950: La Correspondance de Ernst Robert 

Curtius avec André Gide, Charles Du Bos et Valéry Larbaud 

RCB        Max Rychner und Curtius, Aus dem Briefwechsel 

BKW       Briefe, in: Kosmopolis der Wissenschaft: E.R. Curtius und das Warburg Institute 

LCP       « Lettres à Catherine Pozzi (1928-1934) », in: Ernst Robert Curtius et l’idée d’Europe 

CGC        Curtius e Karl Eugen Gass, Carteggio e altri scritti 

BHJ        Curtius, Briefe aus einem halben Jahrhundert. Eine Auswahl 

CRF        Curtius und Rychner, Freundesbriefe 1922-1955 

 



5 

 

凡例 

 

・欧文の書名はイタリック体で記し、英語、イタリア語、スペイン語による論文名は “ ” で、

フランス語による論文名は « »で、ドイツ語による論文名は „“ で囲んだ。また、邦文の書

名、雑誌名は『 』で、論文名は「 」で囲んで記した。 

・引用文献、参考文献は、執筆者、書名、出版地（欧文文献のみ）、出版社、刊行年、頁の

順に記す。 

・欧文文献からの引用は、拙訳による。  



6 

 

序論 

 

第 1 節 クルティウスの育った環境や経歴 

 

 エルンスト・ロベルト・クルティウス (Ernst Robert Curtius, 1886-1956) は、ホメロス

Ὅμηροςの時代からヨハン・ヴォルフガング・フォン・ゲーテ Johann Wolfgang von Goethe

の時代までの修辞学の連続性1を論じた『ヨーロッパ文学とラテン中世』Europäische Literatur 

und lateinisches Mittelalter (1948) の著者として、幅広く知られている。この大著における第

5 章の「トポス論」„Topik“、第 6 章の「女神である自然」„Göttin Natura“ と第 10 章の「理

想的風景」„Die Ideallandschaft“ において展開される地上楽園論や庭園論は名高いものだ。 

まず、育った環境や経歴に触れておきたい。彼の父方は北ドイツの学者の家系であり、

祖父エルンスト・クルティウス Ernst Curtius (1814-1896) は、ゲッティンゲン大学教授とし

て、ギリシア古典学を講じた。敬虔な牧師であった父フリードリヒ・クルティウス Friedrich 

Curtius (1851-1933) は、普仏戦争後のアルザスに移り住む。クルティウスの父方が代表して

いたのは、知的で、ギリシア的で、プロテスタントの、プロイセンのドイツであった2。 

クルティウスの母方は、スイスのベルンの貴族の家であるエルラッハ＝ヒンデルバンク

家であった。この家は英国貴族の分家で、南西ドイツのバーデン公国と良好な関係にあっ

た3。祖母ゾフィー・フォン・エアラッハ＝ヒンデルバンク Sophie von Erlach-Hindelbank は、

英国への帰属意識を持つポリグロットの教養人であった。祖母に宛てたクルティウスの手

紙はフランス語で書かれていた。彼は、ベルンに属しているとは感じていても、プロイセ

ンには親近感を持っていなかったとクリストフ・ドレーゲ Christoph Dröge は考えている4。

母親ルイーズ・クルティウス（ルイーズ・フォン・エアラッハ＝ヒンデルバンク）Louise Curtius 

(Louise von Erlach-Hindelbank) に連れられ、祖母のもとに幼年時代から通ううちに、英語や

フランス語を習得するだけでなく貴族主義的価値観5も養ったようである6。 

 クルティウスは、1886 年にアルザスの小都市タンで生まれた。19 世紀中葉以降のアルザ

スではフランス語が知的エリート層においてドイツ語よりも優位に立つが、それは 1870 年

にドイツ領となっても続いた7。それゆえ、青年時代の彼は熱心にフランス文化を吸収した。

彼は 10 代の頃にアルベルト・シュヴァイツァーAlbert Schweitzer からゲーテやロマン・ロ

ラン Romain Rolland の『ジャン・クリストフ』Jean-Christophe (1904-1912) を教わる。また、

                                                   
1 この修辞学の連続性は、別の表現で言えば、歴史的な（時間的な）広がりを持つヨーロッパ文学である。 
2 Christoph Dröge, « Avec Goethe, contre Berlin », in: Jeanne Bem et André Guyaux (éds.), Ernst Robert Curtius et 

l’idée d’Europe, Paris, Honoré Champion, 1995, p. 201. 
3 Ibid. 
4 Ibid. 
5 この貴族主義的価値観は、第 4 章で触れるフーゴー・フォン・ホフマンスタール Hugo von Hofmannsthal

の貴族主義や第 5 章で扱うホセ・オルテガ・イ・ガゼット José Ortega y Gasset のエリート主義と関わる。 
6 Christine Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit 

européen, Bern, Peter Lang, 1998, pp. 32-42. 
7 ウージェーヌ・フィリップス『アイデンティティの危機 アルザスの運命』（宇京賴三訳、三元社、2007

年、42-45 頁）。 



7 

 

アルザス出身の詩人エルンスト・シュタードラーErnst Stadler
8からの影響で、彼は 1913 年

からフランスの文芸雑誌『新フランス評論』La Nouvelle Revue Française を読むようになる9。 

 1904 年から 1906 年まで、クルティウスはベルリンでインド＝ヨーロッパ文献学やサンス

クリット語を学んだ。しかし、彼はベルリンの文化に馴染めず、アルザスへの望郷の念か

らストラスブール大学でロマンス語文献学を勉強することになる10。 

ストラスブール大学時代は、ロマンス語文献学者グスタフ・グレーバーGustav Gröber に

師事し中世フランス文学を専門的に学び、パリやハイデルベルクでの研究滞在を経て、1910

年に『王の四書』Li Quatre Livre des Reis に関する博士論文を提出する。一方、グレーバー

の指導の下に 1913 年にボン大学に提出した教授資格論文では、彼は 19 世紀フランスの文

学史家・文芸批評家のフェルディナン・ブリュヌティエール Ferdinand Brunetière を扱った。 

彼は、私講師としてボン11、専任教員としてマールブルク12、ハイデルベルク13、ボン14と

いった大学で教育や研究を行った。戦間期にクルティウスは、当時のヨーロッパ各国の現

代文学や 19 世紀の文学を新聞や雑誌で論じていたが、第二次世界大戦中はずっと古典文学

の研究に打ち込むことになる。その果実が『ヨーロッパ文学とラテン中世』である。 

 彼が発表した本の中で最も知られているのは、近代以前の文学について論じている『ヨ

ーロッパ文学とラテン中世』である。しかし、彼は第一次世界大戦直後から 1930 年代前半

にかけて、そして、第二次世界大戦後の 10 年間に、盛んにジャーナリズムで文芸批評を発

表していた。本論文は、この批評家としてのクルティウスを主題としている。 

 

 

第 2 節 批評家としてのクルティウス 

 

クルティウスの文芸批評は、どのような性質のものだったのだろうか。批評家としての

彼の役割は、第一に、雑誌や新聞や著書を通じてドイツ語圏ではまだ知られていない外国

文学を紹介することにあった。彼の批評の特徴を浮かび上がらせるために、同じように外

国文学の紹介に熱心であったフランスの作家・文芸批評家のシャルル・デュ・ボス Charles Du 

Bos と書簡においてなされた対話を引用することにする。一つ目の引用は、1922 年 11 月 27

日にデュ・ボスからクルティウスへ宛てられた手紙である。二つ目の引用は、1923 年 1 月

5 日に出された、この手紙へのクルティウスの返事である。 

 

Il me semble que dans cet ouvrage comme dans celui qui l’avait précédé vous avez su trouver une 

                                                   
8 この詩人に関しては、三浦安子『エルンスト・シュタードラーの抒情詩』（同学社、2005 年）を参照。 
9 Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, op. 

cit., p. 50. 
10 Dröge, « Avec Goethe, contre Berlin: l’image de l’Allemagne chez Curtius et Gide », op. cit., p. 202. 
11 1913 年 10 月 22 日から、1920 年 3 月まで。 
12 1920 年 4 月 1 日から、1924 年 3 月まで。 
13 1924 年 4 月 1 日から、1928 年 12 月まで。尚、1928 年の冬はサバティカルでローマに滞在している。 
14 1929 年 1 月 2 日から、1951 年 3 月まで。 



8 

 

forme d’exposé qui vous est très personnelle, intermédiaire entre l’essai proprement dit et le cours: 

vous renseignez et n’enseignez point: votre clarté esquive le superficiel et vous apportez ainsi 

beaucoup à ceux-là même qui connaissent bien votre sujet
15

.  

あなたは、この作品では、この前の作品でもそうでしたが、本来の意味でのエッセイと講

義の中間のような、あなた独自の表現形式を見出すことに成功したように思われます。あ

なたは情報を与えますが、それでいて、少しも教えてはいません。つまり、あなたの明快

さは、表面的なものを巧みに避け、あなたは、あなたが扱う主題に関してよく知っている

人々にさえ多くをもたらしています。 

 

Mon travail est en partie nécessairement un travail de vulgarisation et, comme vous le dites fort bien, 

de renseignement. Avant d’analyser je dois informer. C’est une tâche quelque peu ingrate mais à 

laquelle je ne peux me dérober sous peine de perdre tout contact avec le public général que je 

voudrais atteindre. Mes livres doivent être en quelque sorte des rapports sur la littérature française. 

Pourvu que ces rapports soient fidèles, complets, précis. C’est une ambition bien modeste, mais qui 

n’est peut-être pourtant pas inutile vu l’ignorance mutuelle épaisse dans laquelle vivent nos pays (je 

parle de la moyenne du public cultivé, bien entendu)
16

.  

私の仕事の一部分は、必然的に普及のための仕事であり、そして、あなたが非常に上手く

言ったように、情報を与える仕事です。分析に入る前に、私は知識を伝えなくてはいけま

せん。これは少しばかり遣り甲斐のない仕事です。しかし、これは私が辿りつきたいと思

っている一般の読者とのどんな接触も失わないために怠ることは出来ません。私の本は、

言わばフランス文学に関する報告書である必要があります。この報告書が忠実で非の打ち

所がなく正確なものであればいいのですが。これはとても控えめな野心です。しかし、こ

の野心は、おそらく我々の国民の相互の大変な無知から見れば（私は当然のことながら普

通の教養ある読者のことを言っているのです）、役に立たないことではないのです。 

 

デュ・ボスは批評家であったために、クルティウスが執筆する批評の方法論に敏感であっ

た。彼は、エッセイと講義の中間である点がクルティウスの批評の個性と見る。クルティ

ウスは文芸批評において、作家の生涯や作品の概要に関して情報量を落とさない形で一般

の読者に解説していた。必要であれば作品中の文章やその作品についての主要な批評をド

イツ語に翻訳する。また、読者の理解にとって有用であれば、彼は比較という方法を採る。

その上で、クルティウスは直観を重視した作品論を付け加えていた。これに加え、現代文

学を論じる際もしばしば古典文学作品に言及するのは、彼に独特な部分であった。 

 彼はこうした方法で批評を寄稿したのだから、この方法論は『ヨーロッパ文学とラテン

中世』の書き方にも影響を与えたであろう。この大著の英語版の序文に書いている。 

                                                   
15 DFG, S. 187. 
16 Ebd., S. 189. 



9 

 

 

I venture to hope that even specialists in these periods will find something useful in my book. My 

book, however, is not addressed to scholars, but to lovers of literature, that is, to those who are 

interested in literature as literature
17

. 

これらの時代の専門家達でさえ、私の本に何か有用なものを見出してくれることを思い切

って望みたい。だが、私の本は学者達に向けて書かれたのではなく、文学愛好家つまり文

学としての文学に興味がある人達に向けられている。 

 

デュ・ボスは、クルティウスの批評が“扱う主題に関してよく知っている人々にさえ多く

をもたらす”と述べたが、クルティウスの主著の目的は専門家達が評価する本になること

だった。だが、彼は専門家達以上に文学愛好家達をこの大著の読者に想定していたのだ。 

第二次世界大戦中に彼が学術雑誌に発表した論文を集めた『ロマンス語文献学論集』

Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie (1960) は主著と比べ、学術的な形式で書かれ

ている。もし、『ヨーロッパ文学とラテン中世』が『ロマンス語文献学論集』のような形式

で執筆されていたら、この本が多くの人から読まれることにはならなかったであろう。 

クルティウス研究で名高いクリスティ－ヌ・ジャックマール＝ド・ジュモーChristine 

Jacquemard-de Gemeaux は、彼の作家でありたいという野心に関して、こう書いている。 

 

Son ambition profonde était manifestement d’être écrivain; c’est surtout en compagnie des grands 

noms de la littérature européenne qu’il aimait séjourner à Pontigny, […], c’est par le moyen d’essais 

qu’il avait touché aux portes de la littérature. Ses regrets de ne pas avoir franchi le pas qui aurait fait 

de lui un écrivain reconnu affleurent parfois au détour de la correspondance avec des femmes 

comme Catherine Pozzi, ou Anne Heurgon à laquelle il confie par exemple au sujet de son travail: 

« c’est la plus vive joie et c’est en même temps une ascèse, car je fais de la science et pourtant il y a 

en moi autre chose… »
18

 

明らかに、彼の奥の深いところに秘めていた野心は、作家でありたいということだった。

つまり、彼がポンティニーに滞在することを好んでいたのは、特にヨーロッパ文学の大作

家達と一緒にいるという状態のためであり、［…］、彼が文学の門戸を叩いたのは、エッセ

イを通じてであった。彼を著名な作家に変えたかもしれない一歩を踏み越えなかったとい

う後悔は、時折、カトリーヌ・ポッジやアンヌ・ウルゴン＝デジャルダンといった女性達

との書簡のふとした機会に、顔を覗かせている。例えば、彼は、自分の仕事に関して、ア

ンヌ・ウルゴン＝デジャルダンにこう打ち明けている、「それは無上の喜びであると同時に

禁欲です。なぜなら、私は学問をしているのですが、私の中に別のものがあります…。」。 

                                                   
17 Curtius, European Literature and the Latin Middle Ages, New York, Princeton University Press, 1953; repr. 1973, 

p. viii. 
18 Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, op. 

cit., pp. 203-204. 



10 

 

 

クルティウスは学者として知られているが、ジャックマール＝ド・ジュモーは彼の作家

écrivain という存在への憧れに触れている。フランスの作家達が集うポンティニー修道院で

の国際的な会合への参加や彼のエッセイ風の文体といったものが、作家でありたいという

野心が反映されていると彼女は言うのである。同時に、彼女、クルティウスを“著名な作

家に変えたかもしれない一歩”« le pas qui aurait fait de lui un écrivain reconnu » を踏み出さな

かったという後悔を指摘し、アンヌ・ウルゴン＝デジャルダン Anne Heurgon-Desjardins へ

の手紙がその証拠であるとしている。この指摘は、ジャーナリズムでのエッセイ風の文体

による批評活動を続けたことや、主著が一般の読書人に向けて書かれたことと関連する。 

 

 

第 3 節 クルティウスの批評活動に関する研究史 

 

ここで、クルティウスに関する研究史を整理したい。本論文は、彼の批評活動を主題と

するものなので、彼の文学史研究に関する文献には、ほとんど触れないことにする。 

彼の本は出版後、無視されずに、『ノイエ・ルントシャウ』Die Neue Rundschau、『新メル

クーア』Der Neue Merkur、『フランクフルト新聞』Frankfurter Zeitung、『新フランス評論』、

『タイムズ文芸付録』Times Literary Supplement などの媒体で、書評の対象となった。 

しかし、彼の批評活動の全体を論じようという試みを初めて行ったのは、前節で触れた

デュ・ボスである。彼は、1930 年にクルティウスの『フランス文化論』Die französische Kultur

が刊行された直後に、『新フランス評論』の 9 月号に長めのクルティウス論を発表した。 

デュ・ボスは、導入部で、18 世紀後半から 19 世紀前半にかけて活躍したモラリスト文学

者ジョゼフ・ジュベール Joseph Joubert の文章を引用している19。この文章は、世の中には

自分の狭い専門のことだけを知る者が多く、物事を明快に見ることの出来る、ゆったりと

した精神の持ち主が少ないことを述べたものである。このデュ・ボスのクルティウス論の

冒頭では、クルティウスの精神は広大であり、ボローニャやヴェローナに聳えているルネ

サンス建築のような安定感があることが指摘されている。ジュベールの理想とする人間像

の条件をクルティウスが満たしていると彼は感じているのである。 

次に、デュ・ボスは、クルティウスが複数の伝統や多様な文化を自分のものにしている

ことを説明しようとする。このことを具体的に、クルティウスが、ギリシアとローマとい

う古代の二つの大きな文化を見据え、ドイツ、イタリア、スペイン、フランス、英国とい

った国の近代文学も自発的に学んだことを述べている。また、デュ・ボスは、外国文化の

導入の仕方に関して、クルティウスには才能があり、学問的にも手堅い部分があると言い、

その手堅さをイタリア建築の頑丈さのようであると感じている。さらに彼は、親密さと責

                                                   
19 Charles Du Bos, « Ernst Robert Curtius », in: Approximations, Paris, Éditions des Syrtes, 2000, p. 1039. 



11 

 

任がクルティウスの文芸批評の二大特徴であると指摘している20。 

 1932 年の『危機に立つドイツ精神』Deutscher Geist in Gefahr は、人文主義を擁護してい

る。それゆえ、この頃から、クルティウスにおける批評と文献学の関係を論じる文章が、

少しずつ出始めるようになる。とはいえ、1930 年代や第二次世界大戦中は、1930 年のデュ・

ボスの論考のようにクルティウスの書いたものを全て読んだ上で、注を付け、参考文献を

挙げながら、長い分量でじっくり彼を分析するようなものは書かれなかった。 

 『ヨーロッパ文学とラテン中世』の出版は、1948 年である。一方、1950 年に、『ヨーロ

ッパ文学をめぐる批評エッセイ』Kritische Essays zur europäischen Literatur が、1952 年に『20

世紀におけるフランス精神』Französischer Geist im zwanzigsten Jahrhundert が刊行された。こ

のために、この大著が文学愛好家や文学研究者にインパクトを与えたことは事実だが、1950

年代に書かれたクルティウス論には、短い分量のものとはいえ、批評活動だけを論じたも

のも、批評と主著の関係を扱ったものもある。例えば、クルティウスにおける批評と文献

学の関係に関して、アール・ジェフリー・リチャーズ Earl Jeffrey Richards によると、1949

年に発表されたレオ・シュピッツァーLeo Spitzer の『ヨーロッパ文学とラテン中世』の書評

のように、断絶を見るという立場がある21。しかし、どちらかと言えば、彼の批評活動とこ

の主著は、連続していると考える論者の方が多かった22。 

 クルティウスは死後忘れ去られることなく、1960 年代も様々な文芸雑誌や学術雑誌に、

友人、敵対する文献学者、文学研究者などが、短い分量のクルティウス論を発表した。 

ここで、1967 年の今井道児の二つのクルティウス論、そして、1969 年刊行の『ヨーロッ

パ文学をめぐる批評エッセイ』の邦訳に付いている松浦憲作による解説文に、光を当てる。 

今井の論文「E. R. クルティウスとフランス」は、1920 年代という第一次世界大戦後の危

機の時代における、クルティウスのフランス文化に対する関係を扱ったものである。冒頭

で、彼は、アルザスに育ったクルティウスがドイツ文化に完全に同一化することなく当然

のごとくフランスに興味を持つが、そのきっかけはフランスの古典文学ではなく、典型的

な外国人らしく、フランスの大衆文化であったことに注意を促している23。 

続いて、今井は青年時代のクルティウスがシュテファン・ゲオルゲ Stefan George の弟子

であるフリードリヒ・グンドルフ Friedrich Gundolf と交わした書簡について論じている。こ

の書簡を通して、今井は、クルティウスが自分に構成力が欠けていることをグンドルフに

告白していることに触れる。批評エッセイを多く書いたクルティウスは、構成が苦手であ

るという資質を若い頃から自覚していたのである。グンドルフやゲオルゲとの付き合いに

関して、今井は、『新しいフランスの文学開拓者達』Die literarischen Wegbereiter des neuen 

Frankreich に対し、彼らが下した低い評価について論じている。ゲオルゲがこの本を貶めた

                                                   
20 Ibid., p. 1054. 
21 Earl Jeffrey Richards, Modernism, Medievalism and Humanism: a research bibliography on the reception of the 

works of Ernst Robert Curtius, Tübingen, Niemeyer, 1983, p. 86. 
22 Ibid., pp. 80-99. 
23 今井道児「E. R. クルティウスとフランス」（『人文科学研究』、(31)、新潟大学人文学部、1967 年、3-5

頁）。 



12 

 

理由は、クルティウスがドレフュス事件の文学への影響を重く見ており、ゲオルゲがアン

ドレ・ジッド André Gide やロマン・ロランを否定していたためであると今井は推測する。 

また、『新しいフランスの文学開拓者達』の意義を今井は、フランスの精神動向のドイツ

への紹介と考えている。マールブルク時代に発表したバレス論やバルザック論に関しては、

今井は、古典主義的フランス観への批判の反映であると説明する。この論文で彼が描くク

ルティウスの像は、独仏文化の相互理解を促進させる著述家というものであり、ドイツ対

フランスの弁証法からクルティウスのヨーロッパが生まれると今井は見ている24。 

もう一つの今井の論文「E. R. クルティウスにおける批評」は、クルティウスの批評活動

全体を総括する試みである。今井は文芸批評というものが芸術的独創性と学者的研究の間

にあるものであると考え、クルティウスを学者的批評家の方であると捉えている25。 

今井は、処女作から 1932 年の『危機に立つドイツ精神』までを第 1 期、1930 年代後半か

ら『ヨーロッパ文学とラテン中世』までの時期を第 2 期、晩年を第 3 期に分類している。

彼の考えでは、第 1 期が活動の華やかさという点でクルティウスが最も批評家らしい活躍

をした時期であり、彼は依頼された論考や講演をこなし、文章表現を磨いていったのだ。 

今井によると彼の批評原理は、記述、分析、発見の熱狂の三点であり、その批評は、作

品や時代を論じることよりも作家論であることが重視されている。同時に、彼が一般読者

に対する案内や奉仕を軽視しなかったことが指摘されている。また、1920 年代に行ってい

たフランス文学の紹介を 1930 年前後にクルティウスが止めたことに関して、「彼の独・仏

相互理解のための努力は、やがて両国の政治、社会情勢の前に挫折する。」と述べている26。 

松浦が執筆した『ヨーロッパ文学をめぐる批評エッセイ』の邦訳の解説文では、冒頭に、

ドイツの文学研究者ではゲルマニストが専門に局限されがちであるのに対し、クルティウ

スのようなロマニストの方は視野が広いことが触れられている27。クルティウスの 1930 年

頃までの批評活動の説明の仕方は、今井の論文と概して同じである。 

しかし、松浦は 1920 年代の批評の文体が記述的・分析的な紹介を交えていたものであっ

たのに対し、第二次世界大戦後のものは、価値判断を正面に押し出したものに変わったこ

とを述べている。彼は、1950 年に発表され、『ヨーロッパ文学をめぐる批評エッセイ』に収

録された修辞学に関する論考「アルゴナウテンの船」„Das Schiff der Argonauten“ を“かの

『ヨーロッパ文学とラテン中世』の小規模だが見事な雛型である”と書いている28。さらに、

松浦は、彼が批評の対象としなかった作家達がいかに多いかを語り、批評の対象としない

ことが批評の第一段階であるとするクルティウスの見解に触れている。 

 1970 年には、充実したクルティウス論を含む重要な論文集が出版された。アメリカの学

者アーサー・R・エヴァンズ Arthur R. Evans 編の『四人の現代の人文主義者達をめぐって ホ

                                                   
24 同上、23 頁。 
25 今井「E. R. クルティウスにおける批評」（『ドイツ文学』、(39)、日本独文学会、1967 年、69 頁）。 
26 同上、73 頁。 
27 松浦憲作「解説（初出：1969 年）」（『ヨーロッパ文学評論集』、みすず書房、1991 年、409 頁）。 
28 同上、414 頁。この論考は元々、雑誌 Romanische Forchungen に掲載されたから、文献学的であるのだ。 



13 

 

フマンスタール、グンドルフ、クルティウス、カントロヴィッチ』 On Four Modern Humanists. 

Hofmannsthal, Gundorf, Curtius, Kantorowicz である。これは 20 世紀前半のドイツ語圏で人文

主義的であった四人の知識人を論じた本である。 

エヴァンズは、序文で、二つの世界大戦によりヨーロッパの人文主義が危機に陥ったこ

とを語る。続いて、この四人が“良きヨーロッパ人達”“good Europeans” であるという共通

点があることを指摘する。この四人が人文主義者であったことから、この “ヨーロッパ”

は空間的な広がりだけでなく、歴史的な広がりも指していると考えることが可能である29。 

さらに、彼は、次のように書いている。 

 

A more specific, particularized unity is given to their lives and work by the fact that each one of 

these men, in varying degrees, came under the personal and powerful influence of Germany’s poet 

and sage, Stefan George
30

; 

さらに具体的で特殊な一体性が、この四人の生と作品に与えられるのだ。それは、彼らみ

んなが、程度の差はあるとはいえ、ドイツの詩人で賢人であるシュテファン・ゲオルゲの

個人的で力強い影響によって支配されたという事実によってである…。 

 

この本では、ホフマンスタール、グンドルフ、中世史の研究者であるエルンスト・カント

ロヴィッチ Ernst Kantorowicz と並列させることで、クルティウスに批評や文学史を書かせ

た要因の一つとしての詩人ゲオルゲという存在が浮かび上がるようになっている。 

 この本に収録されたクルティウスに関する章は、編者エヴァンズが自ら執筆している。

彼は生涯と作品の両方を丁寧に論じる。まず、彼はギリシア文化の専門家であったクルテ

ィウスの祖父について詳細に記述して、クルティウスが北ドイツの学者の家系であること

を強調する31。一方、母方のベルンの家系については、あまり触れていない。 

この論考が新しいのは、ストラスブール大学での恩師グレーバーから何を学んだのか考

察していることである。エヴァンズは、グレーバー自体が、中世文学32だけでなく現代文学

にも大変な興味を持っており、この姿勢がクルティウスに影響を与えたと考える33。 

ゲオルゲに関しては、彼はクルティウスの『新しいフランスの文学開拓者達』がゲオル

ゲ派の出版社ゲオルク・ボンディから出版されたことやゲオルゲ・クライスとフランスの

                                                   
29 デイヴィッド・ダムロッシュ David Damrosch は、人が世界文学を考える際に空間的な広がりと比べ歴史

的な広がりが軽視される傾向があることを指摘する（デイヴィッド・ダムロッシュ『世界文学とは何か』、

秋草俊一郎・奥彩子・桐山大介・小松真帆・平塚隼介・山辺弦訳、国書刊行会、2011 年、34-35 頁）。彼に

よると、この傾向は、帝国主義、ナショナリズム、グローバリゼーションを研究する者に多いようである。 
30 Arthur R. Evans, “Preface”, in: Evans (ed.), On Four Modern Humanists. Hofmannsthal, Gundorf, Curtius, 

Kantorowicz, Princeton, Princeton University Press, 1970, p. vii. 
31 Evans, “Ernst Robert Curtius”, in: ibid., pp. 85-89. エヴァンズは、1906 年に画家ラインホルト・レプシウス

Reinhold Lepsius のベルリンの邸宅で、クルティウスがゲオルゲ、グンドルフ、デュ・ボス、ゲオルグ・ジ

ンメル Georg Simmel と知り合えたのはレプシウスが、父方の遠い親戚であったからだと説明している。 
32 エヴァンズは、グレーバーが 1902 年の時点で後期古代や中世のラテン文学が後代のロマンス語文学にも

影響を与えたと考えており、この発想はクルティウスの主著と通底するものであることを述べている。 
33 Ibid., p. 92. 



14 

 

雑誌『新フランス評論』のグループには深遠さ、厳密さ、ヨーロッパ主義を希求するとこ

ろに共通点があることを指摘する34。そして、彼は、ジッド、デュ・ボス、ヴァレリー・ラ

ルボーValery Larbaud といったコスモポリタンな精神を持つ作家達と友情を築き、ルクセン

ブルクのマイリッシュ夫妻のサロンやポンティニー修道院の会合にクルティウスが出席し

たことや、知的関心をスペインにも広げることでヨーロッパ性を深めていき、その中で伝

統を身につけたホフマンスタールの例外的な才能に気付いていく様子を書いている。 

また、クルティウスのホフマンスタールへの関心と、同じように伝統を重視した詩人 T・

S・エリオット Thomas Stearns Eliot への関心が高まった時期が共に 1927 年頃であることか

ら、彼において、ホフマンスタール受容とエリオット受容は結び付いていたとエヴァンズ

は考えている。これに加え、主著に関しても、彼は独創的な見解を披露する35。結論部分で

は、クルティウスの散文の引き締まったエレガントな文体はドイツの学者の書くものでは

なく、フランスの文人が書く性格のものであることが指摘されている。 

 1970 年代のクルティウス論で重要なものが、チェコ・スロヴァキアに生まれ、イェール

大学で比較文学を講じたルネ・ウェレック René Wellek
36の論文「エルンスト・ロベルト・

クルティウスの文芸批評」“The Literary Criticism of Ernst Robert Curtius” (1978) である。 

彼はライフワークとして『近代批評史』A History of Modern Criticism 1750-1950 (1955-1992) 

に取り組んだ。それゆえ、彼は批評の専門家である。また、ウェレックが若い頃にハイデ

ルベルク大学でグンドルフに学んでいたために、グンドルフの身近にいたクルティウスの

文芸批評をアメリカに渡る前から十分に知っていたように思われる。 

エヴァンズのクルティウス論では生涯と作品が密接に関連させられていた。これに対し、

ウェレックの論文は批評作品だけを対象とし、生涯についてはほとんど触れられていない。 

 この論文の冒頭でウェレックは、クルティウスが『ヨーロッパ文学とラテン中世』の著

者として名高いことが述べられる37。これは、1978 年頃、アメリカの大学人の間で、クルテ

ィウスが文献学者として認知されていることを物語る。続けて、ウェレックは、彼はこの

大著が出版されるまでは、長い期間、ドイツにおいて有名な批評家であったと言う。 

クルティウスが現代文学をめぐる批評活動を休止して中世文学研究を始めたことに関し

て、シュピッツァーは批評活動を続けてきたことに対する因習打破であるとコメントした。

これに対しウェレックは、第二次世界大戦に批評活動を再開しているという事実を理由に、

                                                   
34 Ibid., pp. 96-97. 
35 クルティウスが主著で実行したことは、ヴァールブルク学派の学者達が美術史学で行った画家の個性を

重視しないイコノグラフィーや作家アンドレ・マルローAndré Malraux が、『空想美術館』Le Musée imaginaire 

(1947）で行った試みと連動していたという見解である（Ibid., pp. 119-121.）。クルティウスは、ヴァールブ

ルク研究所の人々と個人的な交流があったので、ヴァールブルク学派とは相互に影響関係はあるだろう。

マルローとは直接的な付き合いはなかったが、二人とも『新フランス評論』の関係者であり、クルティウ

スはマルローの作品も読んでいたので、作品の共通性を考えてみる価値はある。ちなみに、マルローがス

ペイン市民戦争にコミットした時期に、クルティウスはスペイン研究を進めていた。 
36 Cfr. Lorenzo Renzi, “Curtius e i grandi romanisti tedeschi nell’opera di René Welleck”, in: Ivano Paccagnella e 

Elisa Gregori (a cura di), Ernst Robert Curtius e l’identità culturale dell’Europa, Padova, Esedra, 2011, pp. 199-216. 
37 René Wellek, “The Literary Criticism of Ernst Robert Curtius”, in: A Journal for Descriptive Poetics and Theory 

of Literature, 3, Amsterdam, North-Holland Publishing Company, 1978, p. 25. 



15 

 

反論を行っている。そして、彼は、クルティウスは文献学と批評の間に矛盾を見出してい

たのではないことを強調する。ウェレックの考えでは、ナチス時代のドイツで文章表現の

自由が制限されたと感じたから、彼は批評を書かなかったのである。 

次に、ウェレックは年代順にクルティウスの批評を検討する。彼の批評は、戦間期のも

のも第二次世界大戦後のものも対象となっている。ブリュヌティエール論について、クル

ティウス独自の見解は少ないが、ブリュヌティエールから批評的判断を大胆に表明するこ

とやフランス独特の保守的な伝統を学んだとウェレックは考える38。彼も、初期のクルティ

ウスの批評の最大の関心がフランスとドイツの対立の緩和であるとする。今井の論文「E. R. 

クルティウスとフランス」のように、彼も『新しいフランスの文学開拓者達』をめぐるゲ

オルゲの低い評価に触れ、ゲオルゲからの離反がホフマンスタールやルドルフ・ボルヒャ

ルト Rudolf Borchardt の作品に向かうきっかけになったと判断する。 

そして、クルティウスのバルザック論やプルースト論は、芸術と哲学を近付ける試みで

あったという意見を述べている39。このバルザック論は神秘主義的側面に光を当てている。

ウェレックは、クルティウスが第二次世界大戦後に発表したアンリ・ブレモン論やジャッ

ク・マリタン論を根拠に、フランスの神秘主義がクルティウスを惹き付けたと主張する。 

彼は、クルティウスの批評の原理に関して、アルベール・ベガン Albert Béguin の追悼文

を引用している。それは彼の批評はドイツ人には珍しく思想の上でも方法論的な面でも体

系的でないから、その原理を見定めるのは困難だという言葉である。しかし、ウェレック

は、彼の批評原理を解明しようとする。彼の批評は、ヴィルヘルム・ディルタイ Wilhelm 

Diltheyやフリードリヒ・シュライアマハーFriedrich Schleiermacher の影響で、本能的直観や

洞察を重視したものであり、作品の評価は因果関係からは説明出来ないとするというのが

ウェレックの判断である40。ただ、ウェレックは、直観だけが批評原理ではなく、個々の部

分の注意深い照合や比較といった理性的な作業も不可欠としている。さらに、ウェレック

は、オルテガの主張する遠近法主義と彼の批評原理を結び付ける。また、クルティウスの

批評作品の中でも最良のものである、バルザック論、プルースト論、ウェルギリウス論、

エマーソン論は、方法論としては、テマティズム41であることが指摘されている42。 

1980 年代に入ると、クルティウスは、よりアカデミックな場で分析対象となっていく。

その転機となったのは、1983 年にアメリカ人の中世文学研究者アール・ジェフリー・リチ

ャーズが発表した書物『モダニズム・中世主義・人文主義 エルンスト・ロベルト・クル

ティウスの作品の受容に関する研究書誌』Modernism, Medievalism and Humanism: a research 

bibliography on the reception of the works of Ernst Robert Curtius である。 

この本は、クルティウスが発表した本や論考について 1912 年から 1982 年にかけて、英

                                                   
38 Ibid., p. 27. 
39 Ibid., p. 34. 
40 Ibid., p. 37. 
41 Cfr. Mario Mancini, “Il giardino dei topoi”, in: Paccagnella e Gregori (a cura di), op. cit., p. 2. 
42 Wellek, op. cit., p. 42. 



16 

 

語、フランス語、ドイツ語、スペイン語、イタリア語で書かれた文献を可能な限り集めて43、

5 行から 10 行くらいの文章で要約したものである。これに加え、彼が発表した著書や翻訳、

様々の国のジャーナリズムのために寄稿した論考、そして、死後に刊行された書簡集が、

年代順に整理されている44。そのため、200 頁にも満たない小著に過ぎないが、クルティウ

スの研究史において、この本の意義は極めて大きなものなのである。 

その証拠の一つが、リチャーズの本の抄訳が、1984 年に出版された『ヨーロッパ文学を

めぐる批評エッセイ』のイタリア語訳45の末尾に解説として収録されていることである46。 

また、このイタリア語訳には、訳者であるレア・リッター・サンティーニ Lea Ritter Santini

による長大な序文「類似の楽しみ」“Il piacere delle affinità” が収録されている。この論考は、

エヴァンズのクルティウス論のように、生涯と作品を交互に語るスタイルで書かれている。

彼女によると、クルティウスは、生涯において二項対立の中で生きてきた47。具体的には、

ドイツとフランスの二項対立、そして、学者と批評家の二項対立である。この二項対立を、

サンティーニはクルティウスの採る比較という方法に結び付けている。 

このクルティウス論の独自な部分は、同時代の知識人作家ヘルマン・ブロッホ Hermann 

Bloch とクルティウスがホフマンスタール論、ジョイス論、エリオット論を書いた点で共通

していることに着目し、両者の仕事を比較対照している部分である。 

クルティウスの生誕百年である 1986 年には、彼が勤務したハイデルベルク大学とボン大

学で、彼に関する学会が開催され、開催後に論文集が刊行された48。この二つの学会の参加

者には、ボン大学でクルティウスに直接学んだ研究者も数名含まれており、彼の教育活動

の様子を知る上では貴重な論文集である。だが、この二つの学会は、彼の主著をロマンス

語文献学者達が論じるものが中心となっており、批評活動はあまり再検討されなかった。 

第二次世界大戦後、ドイツ49とフランスの対立はなくなっていき、互いの文化を尊重する

ようになる。1951 年の欧州石炭鉄鋼共同体50や 1958 年の欧州経済共同体により、経済的な

分野で独仏の統合が実現する。ただ、冷戦時代は、ドイツとフランスを隔てる壁は厚かっ

た。1985 年に加盟国間の国境検問所・国境検査所の廃止を目的とするシェンゲン協定51が、

                                                   
43 この本で扱われているクルティウスに関する文献は全部で 436 あり、今井や桂芳樹が執筆した日本語論

文の要約も含まれている。おそらく、リチャーズは、日本語論文の欧文要旨を参照したのだろう。 
44 Richards, Modernism, Medievalism and Humanism: a research bibliography on the reception of the works of Ernst 

Robert Curtius, op.cit., pp. 170-188. 
45 イタリア語訳の表題は『文学の文学』Letteratura della letteratura であり彼の批評が文学であることを示

す。批評を“文学の文学”としたのは、フリードリヒ・シュレーゲル Friedrich Schlegelである（KEEL, S. 32-33.）。 
46 Richards, “Bibliografia scelta su Ernst Robert Curtius”, in: Curtius, Letteratura della letteratura, Bologna, Il 

Mulino, 1984, pp. 431-486. 
47 Lea Ritter Santini, “Il piacere delle affinità”, in: ibid., pp. 30-31. 
48 Vgl. Walter Berschin und Arnold Rothe (Hg.) Ernst Robert Curtius: Werk, Wirkung, Zukunftsperspektiven : 

Heidelberger Symposion zum hundertsten Geburtstag 1986, Heidelberg, Winter, 1989; Wolf-Dieter Lange (Hg.), „In 

Ihnen begegnet sich das Abendland“ Bonner Vorträge zur Erinnerung an Ernst Robert Curtius, Bonn, Bouvier, 1990. 
49 戦後のドイツは、米ソ英仏による占領を経て東西に分裂した。NATO に加盟した西ドイツは 1955 年にパ

リ協定で主権を回復。東ドイツは 1954 年にソ連により主権国家となり、翌年、ワルシャワ条約に調印する。 
50 欧州石炭鉄鋼共同体の設立には、東欧に見られる政治・経済上の統率に対抗するという目的も含まれて

いた（島田悦子『欧州石炭鉄鋼共同体 EU 統合の原点』、日本経済評論社、2004 年、105-109 頁）。 
51 移動の自由を促進させるこの協定はドイツ統一を導くため、西ドイツは、この協定に否定的であった。 



17 

 

フランス、西ドイツ、ベルギー、オランダ、ルクセンブルクの間で締結される。この協定

を契機に、1990 年代に入ると独仏の人的交流は盛んなものになり知識人の間ではヨーロッ

パに関して議論をする機会が増えてゆく52。こうした流れは文学研究にも影響を及ぼした。 

1992 年 1 月に開催された学会『エルンスト・ロベルト・クルティウスとヨーロッパの理

念』Ernst Robert Curtius et l’idée d’Europe は、開催地が独仏国境地帯であることに大きな意

味がある。なぜなら、欧州議会のあるアルザスの人々は、ヨーロッパに属しているという

意識が強いためである。この学会が、特に彼のヨーロッパ論を対象としたのは当然である53。 

このミュルーズ大学での学会を主催したのは、アンドレ・ギュイヨーAndré Guyaux とジ

ャンヌ・ベム Jeanne Bem である。二人がフランス近代文学の専門家であるために、クルテ

ィウスが近現代のフランス文学を扱った批評に関する発表がいくつも行われた。具体的に

は、20 世紀の文芸批評や文学理論に詳しいアントワーヌ・コンパニョン Antoine Compagnon

の「クルティウスとフランスの文芸批評家達」« Curtius et les critiques français »、マルセル・

プルースト Marcel Proust の専門家のマリー・ミゲ Marie Miguet の「クルティウスのプルー

スト論」« Le Proust de Curtius »
54、ロマン・ロラン研究の第一人者ベルナール・デュシャト

レ Bernard Duchatelet の「クルティウスとロマン・ロランの往復書簡」« La correspondence 

Curtius-Romain Rolland »、当時、ボン大学ロマンス語文献学講座で教えていたドレーゲの「ゲ

ーテへの共感とベルリンへの反感」« Avec Goethe, contre Berlin » である。 

 コンパニョンの論考は、彼の批評とフランスの批評家達のとの関係を探っている。この

論考の意図は、彼がフランスの批評から学んでいないという見解を改めることであった55。 

コンパニョンは教授資格論文で取り上げたブリュヌティエール56をクルティウスがどう

読んだのか分析し、主著で詳細に展開されるトポス論や常套句は、実は、ブリュヌティエ

ールの“固定観念”« idées fixes » に基づくものであるという驚くべき意見を言っている57。 

彼の同時代人であったアルベール・チボーデ Albert Thibaudet とデュ・ボスに関して、コ

ンパニョンは、知的交流の様相を具体的に論じている。クルティウスとチボーデは、個人

的に知り合うことはなかった。だが、お互いの仕事を、伝記を重視するギュスターヴ・ラ

                                                   
52 饗庭孝男『ヨーロッパとは何か』（小沢書店、1991 年）なども、こうした文脈で執筆された本である。 
53 クルティウスにおけるヨーロッパを直接主題とした発表は、1920 年代に独仏間の橋渡しをするうちにク

ルティウスにヨーロッパへの関心が芽生えたと考えるアラン・ミシェル Alain Michel の「クルティウス・

ヨーロッパ・ラテン中世」« Curtius, l’Europe, et le Moyen Age latin » 、クルティウスのヨーロッパがヒトラ

ーからの有害な影響であるとするルネ・エチアンブル René Étiemble を批判し、彼のヨーロッパは諸国家を

合わせたものではなく知的な実験室であるとするリチャーズの「クルティウスや彼の誹謗者達におけるヨ

ーロッパ意識」« La conscience européenne chez Curtius et chez ses détracteurs »、クルティウスの仕事を羅針盤

に見立て、彼のヨーロッパが空間的なものであるとするハラルト・ヴァインリヒ Harald Weinrich の「クル

ティウスのヨーロッパ的羅針盤」« La boussole européenne de Curtius » である。 
54 このミゲの論考では、クルティウスのプルースト論がヌーヴェル・クリティックの方法論に近いもので

あったことが主張されている。この主張により、プルーストを頻繁に論じたヌーヴェル・クリティックの

批評家達の仕事はクルティウスの影響下にあると、我々は考えることが出来るだろう。 
55 Antoine Compagnon, « Curtius et les critiques français », in: Bem et Guyaux (éds.), op. cit., p. 119. 
56 Cf. Compagnon, Connaissez-vous Brunetière?, Paris, Édition du Seuil, 1997. 
57 Compagnon, « Curtius et les critiques français », op. cit., p. 131. 



18 

 

ンソン Gustave Lanson の批評の方法論とは異なるものであると考えていたのである58。 

クルティウスとデュ・ボスは 1920 年代に友情を保った。形而上学的なもの、あるいは、

神秘主義的なものに対する共通の関心がこの友情を支えたとコンパニョンは考える59。 

 デュシャトレの論考は、クルティウスとロマン・ロランの関係を扱った論文である。主

題は、1912 年から 1930 年にかけて交わされた書簡の分析である。ロランの書いた手紙は

15 通、クルティウスの書いた手紙は 13 通ある60。これらの多くはドイツ語で書かれていた。

デュシャトレは、ローマで出会った二人の信頼関係が発展する様子を描写している。 

 ドレーゲの論考は、まず、青年時代の伝記的事実を紹介する。そして、アルザスへの執

着心が強かったクルティウス61が、第一次世界大戦でドイツ領としてのアルザスを喪失した

ショックは大きく62、彼が通ったルクセンブルクのサロンをアルザスの代わりと解釈する63。 

次に、『ルクセンブルク新聞』Luxemburger Zeitung のために書いたナードラー論から、彼

にとってドイツは、ローマ帝国の文化の影響を受けた西の方のドイツであり、デュ・ボス

がクルティウスの文章に感じる明快さを、ラテン系の文化に結び付けている。そのため、

クルティウスがジッドと関心を共有したゲーテは、彼にとって、ラテン文化に明るいヨー

ロッパ的な万能人であってワイマールの政治家ではないことをドレーゲは指摘する。 

この論考の末尾で彼は、クルティウスは生涯において独仏を、パリやベルリンだけから

ではなく、ストラスブール、ハイデルベルク、ケルン、ボン、ブリュッセル、メッス、ト

リアー、ルクセンブルク、フライブルク、バーゼル、コルマール、ローマから見たのであ

り、ヨーロッパ的な地方主義の弁護者としてアクチュアリティを持っていると述べる64。 

 1992 年の学会では、ミュルーズ大学と近い距離にあるフライブルク大学に所属していた

二人の研究者の発表が行われた65。彼らは、後にこの大学に提出される、シュテファニー・

ミュラーStefanie Müller のクルティウスに関する博士論文に影響を与えることになる66。 

                                                   
58 Ibid., pp. 119-121. 
59 Ibid., pp. 121-122. 
60 Bernard Duchatelet, « La correspondence Curtius-Romain Rolland », ibid., p. 145. 
61 クルティウスは、ストラスブールをローマ風でゴシック風でドイツ風と見ていた（Christine Jacquemard-de 

Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956). Origines et cheminements d’un esprit européen, op. cit., p. 30.）。 
62 1920 年のクルティウスは、フランス領となってもアルザスの若者がドイツ風だと形容した（Ibid., p. 27.）。 
63 Dröge, « Avec Goethe, contre Berlin: l’image de l’Allemagne chez Curtius et Gide », op. cit., pp. 202-204. 
64 Ibid., p. 215. 
65 この二人の発表は、クルティウスがどのような知識人であったのかを社会学的に分析したヨーゼフ・ユ

ルト Joseph Jurt の「クルティウスとドイツ社会における知識人の位置」« Curtius et la position de l’intellectuel 

dans la societé allemande » とクルティウスとフーゴー・フリードリヒ Hugo Friedrich のダンテ・アリギエー

リ Dante Alighieri をめぐる第二次世界大戦中の知的交流を扱ったフランク＝ルットガー・ハウスマン

Frank-Rutger Hausmann の「クルティウス、フーゴー・フリードリヒ、そのダンテ解釈」« Curtius, Hugo Friedrich 

et l’interprétation de Dante » である。ハウスマンは大学退職後、クルティウスに関する二つの書簡集を 2015

年に刊行した。Vgl. Curtius, Briefe aus einem halben Jahrhundert. Eine Auswahl, Baden-Baden, Valentin Koerner, 

2015; Curtius und Max Rychner, Freundesbriefe 1922-1955, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2015. 
66 ミュラーの本には、階級に関する社会学的な分析が何度もなされている。この本の序論には、フライブ

ルク大学で彼女が行ったクルティウス研究において指導的な立場にあったと推測されるユルトのクルティ

ウス研究が言及されており（Stefanie Müller, Ernst Robert Curtius als journalistischer Autor (1918-1932): 

Auffassungen über Deutschland und Frankreich im Spiegel seiner publizistischen Tätigkeit, Bern, Peter Lang, 2007, S. 

4-5.）、ミュラーの研究がユルトの仕事を継承したものであることは明白である。 



19 

 

 この学会でクルティウスとカール・マンハイム Karl Mannheim の論争について発表した67

ジャックマール＝ド・ジュモーが 1996 年に、クルティウスに関する世界で初めての博士論

文『E. R. クルティウス (1886-1956) ヨーロッパ精神の起源と進展』E. R. Curtius (1886-1956). 

Origines et cheminements d’un esprit européen をパリ第四大学に提出し、1998 年に出版した。 

この学術書は、ランドリー・シャリエ Landry Charrier の言うように68、現在までのところ

クルティウスに関する研究書の中で最も完成度の高い本となっている。この本では主著で

ある『ヨーロッパ文学とラテン中世』の分析に力が入れられている。 

一方、クルティウスの文芸批評については、ゴットホルト・エフライム・レッシング

Gotthold Ephraim Lessing 以来のドイツの文芸批評の伝統と関連させられながら、ドイツの知

的社会で影響力を行使することが、彼の批評の目的であったと述べられている69。彼女によ

ると、同時代のドイツ語圏の批評家でクルティウスが一目置いていたのは、ボルヒャルト

とルドルフ・アレクサンダー・シュレーダーRudolf Alexander Schröder であるという70。 

ジャックマール＝ド・ジュモーは、エヴァンズのクルティウス論のように生涯と作品を

結び付けながら年代順に語る。それまでのクルティウス研究は、父方の学者的伝統につい

て記述する文献は多くあったが、彼女は、新たにスイスのベルンの貴族であった母方の文

化的環境を詳しく記述した71。これは、彼女のボン大学留学時代の指導教官がドレーゲであ

り、彼が母方の方への関心が高い72ためであろう。また、彼女は、ボン大学所蔵のクルティ

ウスに関する一次資料を数多く参照し、未刊行の複数の文献73を初めて分析している。 

この本で特に充実しているのは、アルザスに関する記述、クルティウスがドイツロマン

主義の時代に活躍したアダム・ミュラーAdam Müller とフリードリヒ・シュレーゲル、そし

て、同時代人であるロシアの神秘主義者ヴャチェスラフ・イヴァーノフ Вячеслав Ивановを

クルティウスがどのように受容したのかということに関する記述である。彼女がフランス

人のゲルマニストであることもあり、ドイツ語圏の文化的特殊性や彼のフランス文学論は、

当時の最新の文献を使用しながら精緻に分析されている。しかしながら、この本の、英語

圏やスペイン語圏の文学作品と彼の関係を論じた記述には物足りない部分がある。 

 この質の高い研究書の刊行から、約 10 年後、彼の批評活動を考える上で示唆を与える二

つの研究書が出た。その一つは、若い頃にエーリッヒ・アウエルバッハ Erich Auerbach の薫

陶を受けた中世フランス文学の研究者ウィリアム・カリン William Calin による『20 世紀に

おける人文主義的な批評家達』The Twentieth-Century Humanist Critics (2007) である。 

もう一つは、2005 年にフライブルク大学ロマンス語文献学科に提出された博士論文を元

                                                   
67 Cf. Jacquemard-de Gemeaux, « Curtius et Karl Manheim », in: Bem et Guyaux (éds.), op. cit., pp. 231-237. 
68 Landry Charrier, La Revue de Genève (1920-1925), Genève, Slatkine, 2009, p. 69. 
69 Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956). Origines et cheminements d’un esprit européen, op. 

cit., pp. 212-217. 
70 Ibid., pp. 222-223. 
71 Ibid., pp. 32-42. 
72 Dröge, « Avec Goethe, contre Berlin », op. cit., p. 201. 
73 具体的には、「中世における古代」„Die Antike im Mittelalter“、「財産と教養」„Besitz und Bildung“、「ノヴ

ァーリス」„Novalis“、「伝統と革命」„Tradition und Revolution“である。 



20 

 

にしたシュテファニー・ミュラーの研究書『1918 年から 1932 年にかけてのジャーナリステ

ィックな書き手としてのエルンスト・ロベルト・クルティウス 彼の著作活動に表れた独

仏に関する見解』Ernst Robert Curtius als journalistischer Autor (1918-1932): Auffassungen über 

Deutschland und Frankreich im Spiegel seiner publizistischen Tätigkeit (2008) である。 

カリンの『20 世紀における人文主義的な批評家達』は、クルティウスと批評活動と主著

の両方を論じている。彼の考えでは、クルティウスはジュネーヴ学派やアメリカの神話批

評の先駆と言える74
1920 年代の批評活動から、1930 年代に入ると中世文学研究に転向した

のである。つまり、カリンは、クルティウスのジャーナリズムでの文章と主著に連続性を

見出そうとはしていないのだ。 

 この本は、内容的にも、アメリカの大学人が書いたという点でも、複数の対象を扱う点

でも、エヴァンズ編の論文集に似ている。だが、カリンの本とエヴァンズ編の本には、約

40 年間の隔たりがある。それゆえ、この本では、ニュー・クリティシズム、ポストモダン、

ポストコロニアル理論、ジェンダー理論などと人文主義の関係も論じられている。 

カリンが論じたのは、シュピッツァー、クルティウス、アウエルバッハ、ベガン、ジャ

ン・ルッセ Jean Rousset、C・S・ルイス C. S. Lewis、F・O・マシーセン F. O. Matthiessen、

ノースロップ・フライ Northrop Frye の八人である。カリンによると、クルティウスは、ワ

イマール時代の文化的無秩序に抵抗したところがシュピッツァーと類似しており75、ドイツ

文化の視野の狭さに限界を感じフランス文学やイタリア文学の探求をし、中世学者である

と同時にモダニストであった点でシュピッツァーやアウエルバッハと共通していた76。また、

彼は、ベガンやルッセと同じようにフランス古典主義に批判的であり77、そして、一般向け

のメディアでも仕事をする知識人であり同時代の作家達と積極的に交流した点でベガンや

フライに似ていた78。さらに、クルティウスは、歴史よりも形式を重視した文学論を書き、

批評と研究の融合79を主張した部分がフライに近かった80。 

 一方、ミュラーの研究書は、クルティウスが戦間期に行った批評活動だけに絞って分析

したものである81。彼の本の中で最も有名なものは、『ヨーロッパ文学とラテン中世』であ

る。それゆえ、この大著しか知らない者が、この研究書を手に取った時に感じるインパク

トは大きなものだろう。だが、博士論文を元にした本であるにもかかわらず、この主題に

関する重要な先行研究であるデュ・ボス、ウェレック、エヴァンズ、サンティーニによる

クルティウス論を無視し、参考文献にも挙げていないのは致命的である。 

                                                   
74 William Calin, The Twentieth-Century Humanist Critics, Toronto, University of Toronto Press, 2007, p. 32. 
75 Ibid., p. 143. 
76 Ibid., p. 45, 162. 
77 Ibid., p. 142. 
78 Ibid., p. 144, 163. 
79 批評と研究の融合という点は、クルティウスの弟子に当たるグスタフ・ルネ・ホッケ Gustav René Hocke

にも当てはまる。Vgl. Gustav René Hocke, Im Schatten des Leviathan, München, Deutscher Kunstverlag, 2004. 
80 Calin, op.cit., pp. 38-39. 
81 このミュラーの研究を補足するものとしては、Charrier, La Revue de Genève (1920-1925), Genève, Slatkine, 

2009.や Ève Rabaté, La Revue Commerce, Paris, Classiques Garnier, 2012.を我々は挙げることが出来る。 



21 

 

この本で、ミュラーが描き出そうとしている批評家クルティウスの像は“独仏の仲介者”

という像である。この“独仏の仲介者”という像は、今井の論文「E. R. クルティウスとフ

ランス」を含め、数多くのクルティウス論で指摘されたことである。彼女は、書物に収録

されていないクルティウスのジャーナリズムの論考もきちんと参照した上で、これを主張

している点は博士論文らしいと言える。ただ、この“独仏の仲介者”という像を描くのに、

ミュラーは専らドイツにおけるフランス像ばかりを対象とし、ジャックマール＝ド・ジュ

モーなどとは異なり、フランスにおけるドイツ像にはあまり目を向けようとしない。これ

では、“独仏の仲介者”という像は、十分には浮かび上がらないだろう。 

この本で優れているのは、アルザス、父親フリードリヒ、クルティウスのマックス・ヴ

ェーバー受容、若い頃のクルティウスに影響を与えた聖職者アルバート・ウェイ Albert Way

に関する記述が、それまでの文献よりも充実していることである。一方、問題点は、ミュ

ラーは、ドイツの文脈ばかりに目を向けて、ドイツ語圏全体にはそれほど興味を持ってい

ないのである。その結果、ヨーロッパへと繋がるような多文化性を持つドイツ語圏の国で

ある、スイス、オーストリア、ルクセンブルクの特殊性には触れていない82。それゆえ、こ

の研究は彼のヨーロッパ性を考察する際には、あまり有効なものではない。 

 1990 年代以降、欧州統合はますます深化し、ヨーロッパをめぐる議論は頻繁になされる

ようになる。また、1990 年代における文学研究ではポストコロニアル理論83が流行した。2000

年代になると、グローバリゼーションが話題になり始めた。こうした状況の中、ヨーロッ

パ論でもヨーロッパ中心主義の是非を問うようなものも行われるようになった。 

 2009 年に 7 月中旬、イタリアのブレッサノーネとオーストリアのインスブルックで、学

会『エルンスト・ロベルト・クルティウスとヨーロッパの文化的アイデンティティ』Ernst 

Robert Curtius e l’identità culturale dell’Europa が開催された。主催したのは、パドヴァ大学の

イヴァーノ・パッカネッラ Ivano Paccagnella とエリーザ・グレゴーリ Elisa Gregori の二人84で

ある。なぜ、この学会は国境地帯で開催されたのだろうか。その理由の一つが、1992 年の

学会と同じように、ヨーロッパをめぐる知的な議論を深めるためであろう85。 

                                                   
82 例えば、ミュラーは、クルティウスの母方やマイリッシュ夫妻を軽視している。 
83 西洋中心主義を批判するエドワード・W・サイード Edward Wadie Said は、クルティウスなどのドイツの

ロマンス語文献学者が、自己の属する文化とは異なった異民族の文化の中に分け入る人文学を実践したこ

とに触れている（エドワード・W・サイード『オリエンタリズム 下巻』、板垣雄三・杉田英明監修、今沢

紀子訳、平凡社ライブラリー、1993 年、138 頁）。サイードと西洋文学だけを対象とするクルティウスやア

ウエルバッハの立場は、一見異なったものに見えるが、複数の対象を華麗に論じる比較文学的な方法論に

おいて、サイードはドイツのロマンス語文献学に多くを学んだと考えられる。サイードと 20 世紀ドイツの

ロマンス語文献学の関係については、宮﨑裕助「ヒューマニズムなきヒューマニティーズ サイード、フ

ーコー、人文学のディアスポラ」（西山雄二編『人文学と制度』、未來社、2013 年、43-69 頁）を参照。 
84 二人は、2007 年にはアウエルバッハに関する学会を、2008 年にはシュピッツァーに関する学会を主催し

た。Cfr. Ivano Paccagnella e Elisa Gregori (a cura di), Mimesis. L’eredità di Auerbach, Padova, Esedra, 2009; Leo 

Spitzer: lo stile e il metodo, Padova, Esedra, 2010. マリオ・マンチーニ Mario Mancini の書物『経験としての文

体論』Stilistik als Erfahrung (2012) は、この三つの論文集に彼が寄稿したものを翻訳して集めたものである。 
85 クルティウスにおけるヨーロッパを論じた発表には、ホフマンスタールやクルティウスのフリードリ

ヒ・シュレーゲル受容を論じたロレッラ・ボスコ Lorella Bosco の「ヨーロッパの理念 シュレーゲル、ホ

フマンスタール、そして、クルティウス」“L’idea di Europa: Schlegel, Hofmannsthal e Curtius”、国民文学がヨ



22 

 

 学会を元にした論文集の序文「ローマへ向かう途上にいるクルティウス」“Curtius sulla 

strada verso Roma” において、ジャンフェリーチェ・ペロン Gianfelice Peron は述べている。 

 

Il concetto di identità europea è il nucleo tematico sul quale è imperniata per gran parte l’opera 

curtiusiana, feconda e sfaccettata, tesa a definire l’eredità, l’unità, la tradizione, la continuità, le 

radici, i fondamenti, insomma gli elementi unificanti e caratterizzanti la cultura europea occidentale 

sia in senso verticale/diacronico, dall’antichità all’età moderna, sia in senso orizzontale/sincronico, 

nel rapporto delle varie letterature e culture contemporanee, europee e non solo, tra di loro
86

. 

ヨーロッパのアイデンティティという概念は、クルティウスにおいて核心をなす主題であ

る。この主題を軸として、古代から近代まで縦の線で通時的な意味においても、そして、

近現代のヨーロッパ諸国を中心とする（それ以外のものも含めた）、文学と文化の関係にお

ける水平の線で共時的な意味においても、遺産、統一体、伝統、連続性、諸起源、基礎原

理、要するに西欧のヨーロッパ文化を統合し特徴づける様々な要素を定義することを目的

として、多産で多面的なクルティウスの大部分の作品は書かれたのだ。 

 

クルティウスの著作群の特徴としてペロンは、遺産や連続性や基礎原理といった文学作品

群を繋ぐものの追求を指摘している。さらに、彼は、歴史的にも空間的にもヨーロッパの

アイデンティティへの関心が、多産な人物であったクルティウスの仕事の核であることを

言っている。ヨーロッパ的ヴィジョンはアウエルバッハの仕事にも見られるものだとして

も87、これがクルティウスにとって根幹を成していることは疑いない。文学におけるヨーロ

ッパを話題にするのなら、クルティウスは無視出来ない巨大な存在である88。 

 この学会で、クルティウスの批評活動を扱った発表には、ヘルムート・メーターHelmut 

Meter の「戦間期のクルティウス思想における“ドイツ精神”と“フランス精神”」“« Spirito 

tedesco » e « spirito francese » nel pensiero di Curtius tra le due guerre”、カルロ・ドナ Carlo Donà

の「ドイツ精神とミッドライフ・クライシス 『危機に立つドイツ精神』(1932) 」“Lo spirito 

tedesco e la crisi della mezza età. Deutscher Geist in Gefahr (1932)” 
89などがあった。 

                                                                                                                                                     
ーロッパ文学を分けたものであることや文化的なヨーロッパの不明確さを述べたレーモ・チェゼラーニ

Remo Ceserani の「様々なヨーロッパ論」“Un’idea diversa dell’Europa”、エリオットの『荒地』The Waste Land 

(1922) や雑誌『クライテリオン』Criterion のヨーロッパ性を論じたマリオ・ドメニチェリ Mario Domenichelli

の「廃墟のヨーロッパ、つまり、『荒地』」“Le macerie d’Europa, The Waste Land, Das wüste Land”、クルティ

ウスが東欧を軽視することを批判するヴォルフガング・クレーマーWolfram Krömer の「半分に減らされた

アイデンティティ クルティウスによって無視されたヨーロッパとその文化の諸相」“Un’identità 

dimezzata? Aspetti dell’Europa e della sua cultura negletti da Ernst Robert Curtius” などがあった。 
86 Gianfelice Peron, “Introduzione. Ernst Robert Curtius sulla strada verso Roma”, in: Paccagnella e Gregori (a cura 

di), op. cit. p. XI. 
87 Calin, op.cit., p. 46. 
88 クルティウスのこうした側面を、桂芳樹は誇張して“ヨーロッパ・イデオロギー”と表現している（桂

芳樹「比較文学の課題 E. R. Curtius のヨーロッパ文学の研究方法とドイツ比較文学の成果にもとづいて」

（『ドイツ文学研究』、(8)、日本独文学会東海支部、1976 年、198 頁）。 
89 ドナは、ジャーナリズムに発表した批評を集めた『危機に立つドイツ精神』を中心に、クルティウスの

批評活動全般を扱っている。1923 年から 1932 年まで年に 10 本から 20 本くらい、ジャーナリズムに寄稿



23 

 

 クラーゲンフルト大学でロマンス語文献学を講じたメーターの論考は、戦間期における

クルティウスの批評活動を、著書の表題に使用した“フランス精神”や“ドイツ精神”と

いう表現を軸に考察したものである。彼は、イタリア語の spirito に相当するドイツ語の“精

神”Geist という言葉がクルティウスにおいて何を意味したのか、説明している。 

 

Per Curtius, il concetto di « spirito », nella sua più alta realizzazione, sembrebbe l’equivalente di 

genio. A volte interferisce col termine di « anima » o ne è persino un sinonimo. Altre volte si 

presenta come una variante di « essenza ». Comunque è un principio identitario nazionale di stampo 

intellettuale, culturale, sensitivo e immaginativo. Gli « spiriti » nazionali, come quello francese, da 

una parte sono essenze specifiche, individuabili indipendentemente dal rispettivo momento storico; 

dall’altra si costituiscono solo storicamente, e storicamente sono soggetti a cambiamenti che 

richiedono sempre una nuova definizione
90

. 

クルティウスにとって、“精神”という概念は、かなり具体的に言うのであれば、特性とい

う意味に相当するように思われるのではなかろうか。この概念は、時に、“感情”という言

葉とごっちゃになることも、同義になることさえある。場合によっては、“本質”という言

葉のヴァリアントとして現れる。しかしながら、この概念は、知的、文化的、感覚的、想

像の領域での、国家的（国民的）アイデンティティの原則なのだ。国家的な“精神”は、

一方で、例えば、フランス精神のように、歴史に関係なく同定可能な特定の種類のものな

のだが、もう一方では、国家的な“精神”は、歴史によってのみ成立するものであり、常

に新たな定義を必要とする、歴史的に変化するものでもあるのだ。 

 

彼は、クルティウスの使う“精神”の意味の不明瞭さや、その意味は歴史的に変容するこ

ともあり得ることに触れている。続いて、メーターは、クルティウスの『新しいヨーロッ

パにおけるフランス精神』Französischer Geist im neuen Europa における“フランス精神”や

『危機に立つドイツ精神』における“ドイツ精神”を検討し、の“精神”には、国家的な

もの（国民的なもの）とヨーロッパ的なものが混じり合っていることを指摘している91。 

 以上、1930 年のデュ・ボスのクルティウス論から、2011 年に刊行された論文集まで、ク

ルティウスに関する研究を、彼の批評活動を扱ったものを中心に概観した。 

 

 

第 4 節 本論文の位置 

 

                                                                                                                                                     
しているのに、1930 年に 3 本しか書いていないのは、ジョイス論と『フランス文化論』のために勉強して

いたからであると彼は考えている。この論考で、ドナは『危機に立つドイツ精神』におけるプロレタリア

文学やユダヤ人に対する攻撃に関して、クルティウスの友人達の書簡を引用して考察している。 
90 Helmut Meter, “« Spirito tedesco » e « spirito francese » nel pensiero di Curtius tra le due guerre”, in: Paccagnella 

e Gregori (a cura di), op. cit., p. 27. 
91 Ibid., pp. 28-34. 



24 

 

この節では、本論文とこれまでの研究との違いについて書いておきたい。クルティウス

研究において最も完成度が高いジャックマール＝ド・ジュモーの研究書 (1998) は、彼の批

評よりも文献学を重視している。これに対し、本論文の主題は、彼の批評活動である。し

かし、クルティウスの作品だけではなく生涯も重視し、彼の仕事の本質を“ヨーロッパ精

神”とする点は、彼女の本と本論文は共通している。 

これまで記述してきたように、クルティウスの批評活動を論じた文献は数多くある。本

論文がそれらと異なるのは、まず、彼が批評の対象とした作品の内容にも触れるというこ

とである。これにより、彼の仕事を同時代人のそれと関連付け易くなるであろう。 

また、本論文はクルティウスの批評全てを対象としていない。1992 年や 2009 年の学会で

示されたように、ヨーロッパのアイデンティティへの関心が彼の仕事の核である。パスカ

ル・ドゥテュランス Pascal Dethurens の『文学におけるヨーロッパをめぐって 1918 年から

1939 年という精神の危機の時代における文学創造とヨーロッパ文化』De l’Europe en 

littérature. Création littéraire et culture européenne au temps de la crise de l’esprit (1918-1939) 

(2002) やコンパニョン編の論文集『1919 年から 1939 年という動乱の時代における文芸共和

国』La République des Lettres dans la Tourmente (1919-1939) (2011) で論じられたように、彼が

批評活動を行った時期にはヨーロッパのアイデンティティへの関心が高かった作家や知識

人が多くいた。本論文は、こうしたヨーロッパ人達を彼が論じた批評に対象を限定する。 

クルティウスは、主著の第 15 章で、ドイツの文芸学には、歴史的にも空間的にもヨーロ

ッパ的なパースペクティヴが欠けていることを述べた92。彼は、空間的な広がりも歴史的な

広がりもあるヨーロッパを求めているのだ。しかし、主著の主題は古代から近代までの修

辞学の連続性であるために、主著におけるヨーロッパは、歴史的なヨーロッパである。 

これに対し、戦間期に彼が批評で主張したヨーロッパは、空間的なものであった。本論

文は、この空間的なヨーロッパの形成過程を彼の批評や書簡を手掛かりに検討することに

したい。最初の章で彼の批評活動を概観する。第 2 章から第 5 章までは、同時代のヨーロ

ッパ人とクルティウスの関係を分析する。最終章では、批評と主著の関係を考察すること

にしたい。なぜなら、彼の批評の中には歴史的なヨーロッパも含まれているからである。 

本論文は、クルティウスだけでなく、ヨーロッパ的意識を持った作家や知識人の作品に

も触れるのだから、アプローチは、エヴァンズ編の論文集『四人の現代の人文主義者達を

めぐって ホフマンスタール、グンドルフ、クルティウス、カントロヴィッチ』(1970) や

カリンの『20 世紀における人文主義的な批評家達』(2007) に近いものになるであろう。ま

た、クルティウスの書簡を検討することも、本論文の特徴である。これにより、近現代に

おけるインテレクチュアル・ヒストリーにおいて、彼を位置付けることが可能になる。 

 

 

第 5 節 本論文の構成 

                                                   
92 ELLMA, S. 295. 



25 

 

 

次に、六つの章から成るこの博士論文の構成について説明することにしたい。 

 第 1 章では、クルティウスの批評活動全体を概観し、文献学者と思われている従来のイ

メージを打ち破ることを目的とする。批評家としての彼の仕事は、ドイツにおけるフラン

ス現代文学の紹介者として始まった。この章では、処女作『新しいフランスの文学開拓者

達』、マールブルク時代の批評、ハイデルベルク時代の批評、1930 年代前半の批評、第二次

世界大戦後の批評という五つの節に分けて、仕事の流れを追っていく。これにより、我々

は、彼の知的関心には変化していった部分とずっと変わらなかった部分があることを確認

出来るだろう。例えば、彼は、第一次世界大戦直後にフランス現代文学の紹介者として出

発したが、この紹介を 1930 年前後に止める。また、1920 年代初頭にはそれほど関心を持っ

ていなかったスペイン文学が 1920 年代半ばになると情熱の対象へと変容する。 

また、この章では、彼の周囲にはどんな作家や知識人がいたのかを、あるいは、彼がど

のような文化的なグループに所属していたのかを具体的に描き出すようにしたい。さらに、

彼の批評がどのような反応を引き起こしたのかということにも注目する。彼の批評はエッ

セイ風の文体で書かれおり93、ドイツのアカデミズムにはこうした方法論を強く批判する者

が多く、クルティウスはドイツの大学人の間で孤立せざるを得なかったからである。 

 第 2 章では、クルティウスが『新しいフランスの文学開拓者達』で一章を割いたロマン・

ロランと彼の関係を考えることにする。ロランに注目するのは、空間的に“ヨーロッパ精

神”を備えていたからである。彼は特に、イタリアとドイツの文化に通じていた。 

先ほど引用したペロンの論考の表題が、「ローマへ向かう途上にいるクルティウス」とな

っているように、ローマはクルティウスの終着点であり、主著の核心を成している。この

永遠の都に青年時代からロランは長く滞在した。物語の舞台がヨーロッパ各地を移動する

長編小説『ジャン・クリストフ』でもローマは重要な位置を占めている。 

ロラン論では、ライン河のことが三度言及されている。『ジャン・クリストフ』で繰り返

し描かれ、クルティウスもこの作品における重要性を指摘するライン河が、フランク王国

のことが話題になる主著において、どのような形で登場するのか見ていくことにする。 

また、このロラン論では、戦争中にロランがスイスで行った反戦運動も論じられた。こ

の批評を通じて、二人の“ヨーロッパ精神”と第一次世界大戦の関係を考察したい。 

最後に、共産主義に共感するロランとクルティウスの関係に触れ、スラヴ語圏の文化が

軽視されているクルティウスの主著におけるヨーロッパの領域の範囲を考えたい。 

第 3 章では、彼と『新フランス評論』の作家達との関係について、彼のジッド論、ジッ

ドが定期的に参加したポンティニーの旬日会、アリーヌ・マイリッシュ Aline Mayrisch によ

るルクセンブルクのサロン、クルティウスとジッドの書簡を論じることにする。 

まず、『現代フランスの文学開拓者達』のジッド論において、“ヨーロッパ精神”へと繋

                                                   
93 オルテガは、『大衆の反逆』La rebelión de las masas (1929) の中で、ドイツの大学には義務づけられた業

績発表の形式があり、フランスの作家や英国のエッセイストが書くような形式の文章が許されないことを

指摘している（Ortega, Obras Completas, t. 4, Madrid, Revista de Occidente, 1957, pp. 246-247.）。 



26 

 

がるような彼の外国文学受容をどのように論じているのかに注目する。 

エッセイ風の批評を書いたためアカデミズムで孤立したクルティウスにとって、『新フラ

ンス評論』の作家達との友情は重要であった。哲学者ポール・デジャルダン Paul Desjardins

よるポンティニーの旬日会とアリーヌ・マイリッシュによるルクセンブルクのサロンは、

“未来のヨーロッパの二つの小さな核”と言われ94、友情を育む機会であった。クルティウ

スの 1922 年と 1924 年のポンティニー論を再考する。なぜなら、この会合の国際性は“ヨ

ーロッパ精神”と、その反アカデミズム的傾向は主著の方法論と関連し、ここで見られる

フランスの社交的伝統の礼賛はこの頃のフランス寄りの姿勢を示すからである。 

続いて、ロカルノ体制という文脈の中で欧州統合に貢献した実業家エミール・マイリッ

シュ Émile Mayrisch の妻であるアリーヌ・マイリッシュによるサロンがクルティウスにとっ

て何を意味したのか、ポンティニーの旬日会との比較などを通して考えることにしたい。 

次に、主著に結実するクルティウスの“ヨーロッパ精神”の形成過程を、クルティウス

とジッドの間の書簡を通して検討する。1920 年代初頭から続けられた彼らの書簡の分量は

多く、主著のことも言及されている。我々は、書簡を通じて、独仏間の政治的緊張関係や

クルティウスの知的関心の変化や“ヨーロッパ精神”の形成過程を容易に確認出来る。こ

の書簡ではお互いの著書を送り合い、意見を言い合う様子が記されている。 

 第 4 章では、主著の中で何度も言及されるホフマンスタールに関するクルティウスの仕

事を分析する。クルティウスはホフマンスタールとは友情を築かなかったが、早くからヨ

ーロッパ的な意識が強かった彼の仕事への敬意を持ち続けた。ホフマンスタールは、少年

時代から晩年までヨーロッパの他の国々の文学を原語で読み、ヨーロッパ各地をよく旅行

した“偉大なる精神のコスモポリタン”„große Kosmopolit des Geistes“である95。 

第 1 節では、クルティウスが 1949 年のゲーテ論において、ホフマンスタールがヨーロッ

パの文学的伝統を継承していると指摘していることに着目する。 

第 2 節では、1917 年にホフマンスタールが行った講演「ヨーロッパの理念」„Die Idee 

Europa“ に触れる。彼におけるヨーロッパが、二つのローマ帝国の流れを汲み、ドイツ系、

ラテン系、スラヴ系の民族からなるオーストリアに立脚していることを確認したい。 

第 3 節では、二人がバルザックの神秘主義的側面を共有し、ホフマンスタールが編集し

た『ドイツ読本』Deutsches Lesebuch (1922) をめぐるクルティウスの書評から、ホフマンス

タールが 1750 年から 1850 年のドイツ文学に好奇心を持っていることが示されるだろう。 

第 4 節では、1929 年に死んだホフマンスタールに関する二つの追悼文から、保守革命を

主張するホフマンスタールをクルティウスが精神的指導者と見做していること、そして、

彼の作品における王権や貴族が肝心であるとクルティウスが考えていることに触れる。ま

た、若い頃にホフマンスタールがロマンス語文献学を修めたことにクルティウスが共感し

ていることに目を留めたい。なぜなら、複数のロマンス語を読みこなしたことは、二人の

                                                   
94 Tony Bourg et Joseph-Émile Muller (sous la direction de), Les Mayrisch. L’apport et le rayonnement européen 

d’une famille luxembourgeoise, Luxembourg, Musée d’histoire et d’art, 1980, p. 20. 
95 KEEL, S. 120. 



27 

 

“ヨーロッパ精神”の形成において本質的なことであったからだ。さらに、ホフマンスタ

ールにおける保守革命に関しては近代以前の文学を論じる主著との関連性を検討する。 

第 5 節では、1934 年の批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」„George, 

Hofmannsthal und Calderón“ から、ハプスブルク帝国への帰属感を元にしたホフマンスター

ルのカルデロン受容にクルティウスが大変関心を払っていることを確認する。 

最後に、ドナウ河流域の文化に愛着を持っているホフマンスタールとの差異である、ク

ルティウスのスラヴ圏の文化への無関心にも触れることにしたい。 

第 5 章ではオルテガとクルティウスの関係を扱う。オルテガが『大衆の反逆』の中で欧

州統合を主張したのに対し、クルティウスの主著は欧州石炭鉄鋼共同体が設立された時期

に出版された。二人に共通していたのは歴史的にも空間的にも限定されないような教養を

持っていたことである。彼らの“ヨーロッパ精神”は、この教養を背景としていた。 

二人は共に、若い頃はジャーナリズムで外国の現代文化の紹介に努めたが、後期の仕事

は古い時代の文化を論じたものが多い。二人の間の書簡を検討すれば、若い頃から老年期

への知的好奇心の変化を追うことが出来る。この書簡で触れられているお互いの大学に講

演に招待し合う行為があるからこそ、二人はヨーロッパ的な学者である。 

クルティウスはオルテガに関する長めの論考を 1924 年と 1949 年の二回にわたって発表

している。スペイン文学に多くの頁が割かれているのは『ヨーロッパ文学とラテン中世』

の特徴の一つであるが、クルティウスのオルテガ論を起点として、彼とスペインの関係が

“ヨーロッパ精神”の形成において何を意味したのか検討する。 

さらに、クルティウスのオルテガ論から、アカデミズムとは距離を置いた活動を行って

いたクルティウスとオルテガにおいて、どのような批評の原理が存在したのか考えたい。

クルティウスの批評は、直観に基づくエッセイ風のものであるのに対し、オルテガの批評

は、直観よりも実証を重視し、構成への強い意志を感じさせるものであった。 

第 6 章では、批評と主著の関係を論じる。批評活動をしていた戦間期のクルティウスに

おいて拡大したのは空間的なヨーロッパである。一方、主著の主題は歴史的な広がりを持

つヨーロッパである。批評と主著には、空間的なヨーロッパと歴史的なヨーロッパという

違いがあった。だが、両者に接点がないわけではない。というのは、批評対象にした現代

文学の作家達には主著で扱っている時代の文学を読んでいる者も含まれていたし、ロマン

ス語文献学を学んだクルティウスも若い頃から近代以前の文学も読んでいたからである。 

この章では、まず、古代以来の修辞学の伝統が語られているクルティウスの主著『ヨー

ロッパ文学とラテン中世』の概略を述べることにしたい。 

次に、第 2 章から第 5 章で扱った四人の同時代のヨーロッパ人達や彼らを扱ったクルテ

ィウスの批評と主著の関係を分析する。ジッドやホフマンスタールのように主著と深く関

連する者もいれば、ロマン・ロランやオルテガのように、それほど接点のない者もいるこ

とが明らかになるだろう。これは、第 2 章から第 5 章で扱ったヨーロッパ人達の共通性が

第一に空間的な“ヨーロッパ精神”であるためである。また、クルティウスが批評で扱っ



28 

 

た同時代人の文学者には、エリオットのように歴史的なヨーロッパに対する意識が強く、

『ヨーロッパ文学とラテン中世』と密接に繋がりがある者がいることも示されるだろう。 

 

 

第 6 節 批評家クルティウスの“ヨーロッパ精神” 

 

 彼の主著で扱われている地域は、9 世紀のフランク王国の領土にイングランド、アイルラ

ンド、イベリア半島を加えた部分である。それゆえ、クルティウスのヨーロッパは、北欧

やスラヴ文化圏を含むものではない。本論文で扱う“ヨーロッパ精神”を備えたロマン・

ロラン、ジッド、デジャルダン、マイリッシュ夫妻96、ホフマンスタール、オルテガにおけ

るヨーロッパの領域は、主著で扱われている地域と大部分は共通したものである。 

しかし、ロランの場合はソ連を除外したヨーロッパは無意味なものだと考えていたし97、

ホフマンスタールはハプスブルク帝国の一部であったスラヴ文化圏にも親近感を持ってい

た。クルティウスがスラヴ文化を軽視したことは、1925 年のロカルノ条約において、ポー

ランドの外相アレクサンデル・スクシンスキ Aleksander Skrzynski とチェコの外相エドヴァ

ルド・ベネシュ Edvard Benešが蚊帳の外に置かれ発言権を持っていなかったこと98と同じ位

相にあることと言える。これに加え、ロランやマイリッシュ夫妻はイベリア半島の文化に

ついて特に興味を持っていたわけでない点がクルティウスとは異なる。 

 “ヨーロッパ精神”„Europäischer Geist“ という表現についても、説明しておきたい。既

に触れたように、メーターによると、クルティウスにおける“精神”というのは、特性、

感情、本質といった意味に近く、知的、文化的、感覚的なものである。 

一方、主著である『ヨーロッパ文学とラテン中世』の表題には、ヨーロッパ文学 Europäische 

Literatur が含まれている。ヨーロッパ文学は、ドイツ文学やフランス文学といった国民文学

と比べ一般的なものではなかったが、EU においては国家主権が重視されないために、ヨー

ロッパ文学は現実性を帯びてきている。ただ、『ヨーロッパ文学とラテン中世』におけるヨ

ーロッパ文学は古典文学を軸としている。それゆえ、近現代におけるヨーロッパ文学を考

察するなら、彼が執筆した同時代の作家達に関する批評に目を向けることは有効である。 

クルティウスは文学 Literatur だけでなく、精神 Geist という単語で説明しようとする傾向

があった。『新しいフランスの文学開拓者達』(1919) の序文で“フランス精神の方法をめぐ

るイメージ”„Vorstellungen von französischer Geistesart“ という表現を使っている99。文学

Literatur と言わず精神 Geist とすれば、文学だけでなく哲学も対象とすることが出来る。そ

の証拠に、『新しいフランス文学の文学開拓者達』の中でアンリ・ベルクソン Henri Bergson

に多くの頁が割かれている。『新しいヨーロッパにおけるフランス精神』(1925) の表題が、

                                                   
96 エミール・マイリッシュが中心的存在であった経済協定には、1927 年に東欧諸国も加わっていた。 
97 Bernard Duchatelet, Romain Rolland tel qu’en lui-même, Paris, Albin Michel, 2002, p. 292. 
98 牧野雅彦『ロカルノ条約 シュトレーゼマンとヨーロッパの再建』（中央公論新社、2012 年、113 頁）。 
99 WB, S. 1. 



29 

 

Französische Literatur im neuen Europa ではなく、Französischer Geist im neuen Europa となって

いるのは、この本に文明をめぐる省察やベルクソニスムや哲学者も多く参加したポンティ

ニーの旬日会に関する論考が含まれているためであろう。 

特筆すべきなのは、『新しいヨーロッパにおけるフランス精神』に収録された論考「ヨー

ロッパ精神とフランス文学」„Europäischer Geist und französische Literatur“ である。これは、

雑誌掲載時は「現代フランス文学におけるヨーロッパ精神について」„Vom europäischen 

Geiste in der modernen französischen Literatur“ という表題だった。彼は、全欧の精神共同体の

観念である“ヨーロッパ精神”« l’esprit européen » を説くスタール夫人の画期性を説明する。 

 

Aber auch in Frankreich hat die Idee europäischer Geistesgemeinschaft im Sinne der polyphonen 

Harmonie eine große Tradition. Diese Idee ist zum erstenmal bewußt erfaßt und fruchtbar 

verwirklicht worden durch Frau v. Staël. Dem abstrakten Kosmopolitismus des 18. Jahrhunderts, der 

den Menschen entnationalisierte, um ihn zum Weltbürger zu erheben, stellt sie den Begriff einer 

europäischen Kultur entgegen, die nicht Nivellierung, sondern Synthese der verschiedenen 

Nationalkulturen bedeutet. In dem Buch über Deutschland, das 1813 erschien, steht der denkwürdige 

Satz: Il faut, dans nos temps modernes, avoir l’esprit européen
100

. Dieses Buch begründet die 

vergleichende Betrachtung der modernen Kulturen. [...] Die Harmonie des geistigen Reichs gleicht 

einem Orchester, in dem kein Instrument entbehrt werden kann. Jeder Nationalgeist ist ein solches 

musikalisches Instrument, ist also zugleich individuell und universal. Was wäre das für ein Musiker, 

der nur ein Instrument gelten ließe und hören wollte? Er würde nie eine Beethovensche Symphonie 

vernehmen können. Die Kulturnationalisten sind solche schlechten Musikanten. Der wahre Musiker 

ist darum kein schlechter Geiger oder Bläser, weil er in der Symponie mitspielt. Der geistig 

lebendige Mensch ist darum kein schlechter Deutscher oder Franzose, weil er an dem europäischen 

Konzert mitwirkt
101

. 

だが、フランスでも、ポリフォニックな和音の意味でのヨーロッパ的な精神共同体という

                                                   
100 この文章を、スタール夫人は『ドイツ論』の、第 2 部『文学と芸術』La littérature et les arts の第 28 章「小

説について」« Des Romans » でジャン・パウル Jean Paul を論じている一節で書いている。 

 
[...], et néanmoins rien de ce qu’il a publié ne peut sortir de l’Allemagne. Ses admirateurs diront que cela tient à l’originalité 
même de son génie; il me semble ses défauts en sont autant la cause que ses qualités. Il faut, dans nos temps modernes, avoir 

l’esprit européen; les Allemands encouragent trop dans leurs auteurs cette hardiesse vagabonde qui, tout audacieuse qu’elle 

paraît, n’est pas toujours dénuée d’affectation. (Madame de Staël, De l’Allemagne, II, Paris, Garnier Flammarion, 1968, p. 50) 

…しかしながら、彼が発表した作品は何一つドイツから出ることは出来ていない。彼の賛美者達は、そのことは彼

の才能の独自性自体に起因すると言うだろう。私には、彼の短所は、彼の長所と同じように、作品が国外で受容さ

れないことの理由となっているように思われる。現代においては、ヨーロッパ精神を持たなければならない。ドイ

ツ人達は、自国の作家達の散漫とも言える果敢さをあまりに励ましすぎるし、この果敢さは、どんなに大胆なもの

に見えても、常に気取りが取り払われているとは限らない。 

 

彼女はドイツ人の読者だけに向けて書くのではなく、“ヨーロッパ精神”を持ち、国外でも通用するような

作品を書く必要性を説く。どのような作品なら受け入れられるのかを示すために、彼女は『ドイツ論』で

ドイツの文化と、英国、フランス、オーストリア、スイスの文化を比較検討している。ただ、彼女の“ヨ

ーロッパ精神”は、アメリカやロシアに対する脅威を前提とした欧州統合の動きとは同一のものではない。 
101 FGE, S. 291-292, 298. 



30 

 

観念は偉大なる伝統を有している。この観念を最初に自覚的に把握し実り豊かに実現した

のは、スタール夫人である。18 世紀の抽象的なコスモポリタニズムは人間を世界市民にま

で高めようとして民族性を取り除いたが、スタール夫人は様々な民族の文化の平均化では

なく総合を意味するヨーロッパ文化の概念を提示した。1813 年に出版されたドイツに関す

る本の中には、“現代においては、ヨーロッパ精神を持たなければならない。”という記憶

すべき文が書いてある。この本は近代の様々な文化の比較研究を基礎づけている。［…］精

神的な世界の和音はオーケストラに似ており、どの楽器もそれなしで済まされないもので

ある。あらゆる民族的な精神はそのような楽器であり、要するに、個別的であると同時に

普遍的である。一つの楽器だけを認めこの楽器だけを聴こうとするような音楽家は、どう

だろうか。この音楽家はベートーヴェンの交響曲を耳にすることは決して出来ないだろう。

文化的な民族主義はこのような悪質な音楽家である。真の音楽家が交響曲の演奏に加わる

からといって、それゆえに悪質なヴァイオリニストや悪質な管楽器奏者であるということ

にはならない。活気に満ちた精神の人がヨーロッパ的な演奏会に参加するからといって、

この人が悪質なドイツ人や悪質なフランス人であるということにはならない。 

  

引用の冒頭が逆接の接続詞で始まっているのは、クルティウスがフランスの自国中心主義

に触れていたからである。スタール夫人の説く“ヨーロッパ精神”とは、各民族の文化を

総合することにより形成されるポリフォニックな和音のようなヨーロッパである。“ポリフ

ォニックな和音”のヨーロッパは、EU が掲げる複言語主義 plurilingualism と関連するよう

な、近代諸言語によるヨーロッパと言い換えることも可能だろう。また、“ポリフォニック

な和音”という表現で示されているように、この引用部分で彼は音楽的な比喩を何度も用

いている。文化的特徴の異なるヨーロッパの諸民族102を、オーケストラを構成する性質の

異なる楽器に喩えているのだ。彼が考える“ヨーロッパ精神”とは、ヨーロッパの諸民族

による“ポリフォニックな和音”が含まれる交響曲のようなものである。 

この論考でクルティウスは、ロマン・ロランや『新フランス評論』の作家達を“ヨーロ

ッパ精神”の持ち主であると書いた。本論文では、同じようにこの精神を備え103、ヨーロ

ッパを思い描いていたホフマンスタールとオルテガも詳しく扱うことにする。  

                                                   
102 クルティウスは、個人に違いがあるように、国家にも差異が存在すると考えていた（Jacquemard-de 

Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, op. cit., pp. 127-128.）。 
103 仮に、この“ヨーロッパ精神”を持つヨーロッパ人がどのようなものなのか、具体的に記述するなら次

のようになるだろう。彼らは、読書や旅行を通じて外国文化の受容に熱心であり、これを自国で精力的に

紹介したり翻訳したりする。また、“ヨーロッパ精神”を備えた人物は、文芸共和国の知識人のように、ヨ

ーロッパ各地に多くの友人を持つことが多い。その結果、外国語や自国語で書簡の遣り取りをし、作家で

あれば自著を送り合い、学者であれば自分の大学での講演に招待し合うことはあるだろう。場合によって

は、ヨーロッパ人は、数カ国語の読み書きをすることがある。この数ヵ国語の読み書きは、EU がヨーロッ

パに共存する諸文化と多様性を尊重するために掲げている、母語以外の EU 域内の二つの言語を学習する

ことを推奨する“母語プラス二言語”政策と関連する。この政策に関しては、木戸紗織「ルクセンブルク

の多言語社会に関する考察 欧州連合の“母語プラス二言語”政策の実践例として」（『都市文化研究』、（10）、

大阪市立大学大学院文学研究科都市文化研究センター、2008 年、53-66 頁）を参照。 



31 

 

第 1 章 批評家クルティウスの軌跡 

 

第 1 節 『新しいフランスの文学開拓者達』 

 

本章では、クルティウスが批評家として同時代のどのようなものを論じていたのか概観

する。その際、彼のヨーロッパのアイデンティティへの関心に注意することにしたい。 

批評家としての彼の処女作は、『新しいフランスの文学開拓者達』(1919) である。序文で

は、現代フランス文学の受容がドイツで遅れていることが触れられている104。こうした事

情のために、批評家クルティウスには外国文学を紹介するという側面が強かった。 

彼が扱ったフランスの作家は、アンドレ・ジッド (1869-1951)、ロマン・ロラン (1866-1944)、

ポール・クローデル Paul Claudel (1868-1955)、アンドレ・スュアレスAndré Suarès (1868-1948)、

シャルル・ペギーCharles Péguy (1873-1914)である。この五人は 1870 年前後に生まれたこと

で共通しており、彼が青年時代から愛読していた二つの文芸雑誌の関係者である。ジッド、

クローデル、スュアレスは『新フランス評論』の執筆者であり、ペギーが編集主幹を務め

た『半月手帖』Les Cahiers de la Quinzaine にロランは寄稿していた。 

しかし、この五人の他にも、クルティウスが、この本の序文において詳しく論じた人物

がいる。哲学者のベルクソン105である。まず、彼はベルクソン哲学の特徴が、生を直接に

把握する思惟態度であるとし、この“直接”„Unmittelbarkeit“ は、知覚の中ではなく、最も

内面的な精神の実在の中に、つまり、直観によって見出すものであると語っている106。彼

がベルクソンにおける直観の重要性の強調していることに、目を留めておきたい。 

 次に、五人のフランスの作家達に関する彼の論考を扱うことにする。 

クルティウスは、ジッドの作品が少数の人々向けであると考えている107。彼の古典主義

や外国文学受容を語るこの批評については、第 3 章第 1 節で詳述することにしたい。 

 ロマン・ロラン論には、『ジャン・クリストフ』への共感が表れている。イタリアやドイ

ツに明るかったロランとクルティウスの関係については、次章で論じることになるだろう。 

 クルティウスのクローデル論は、まず、時代と関わるような作品を書いたジッドやロラ

ンとは異なり、クローデルの作品は内的必然性を感じさせるものであることを指摘する108。

続いて、彼は、ジッドがクローデルの戯曲を“上演されないが重要な作品”と、シャルル・

ルイ＝フィリップ Charles-Louis Philippe が“クローデルはダンテに比すべき存在”と語った

ことを紹介している。また、クルティウスは、ダンテを想起させる宗教的作品を書いたク

ローデルが、無宗教的な環境に育った後にカトリックに改宗したことにも触れている109。 

                                                   
104 WB, S. 1. 
105 1909 年、パリに研究滞在していたクルティウスはベルクソンの講義に通っていた（Jacquemard-de 

Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, op. cit., p. 58.）。 
106 WB, S. 33. 
107 Ebd., S. 79. 
108 Ebd., S. 127. 
109 Ebd., S. 130-131. プロテスタントであった両親の反対にも関わらず、クルティウスにカトリック文化へ



32 

 

 クルティウスは、クローデルの作品の特徴を神との格闘であると評し110、彼の世界観は、

神が支配する中世的なものであると言う。クルティウスは、クローデル作品と先行するキ

リスト教文学との関係について、ダンテやスペイン演劇に近いものと書いている。ダンテ

やスペイン演劇は、以後、断続的に取り上げられ、主著において論じられることになる。 

次に、彼はスュアレス論で、フランス文化にはケルト、ラテン、ゲルマンの要素が混合

していることに注意を促す111。これは、ブルターニュ地方やドイツ音楽に愛着を持つスュ

アレスの世界を説明することを意図しているのだろうし、クルティウスが必ずしもパリや

フランス古典主義がフランスを代表するものではないと考えていることを示す。また、ハ

イブリッド性の指摘は、ジャン・ラシーヌ Jean Racine よりもウィリアム・シェイクスピア

William Shakespeare を、ラファエロ・サンティ Raffaello Santi よりもレンブラント・ファン・

レイン Rembrandt van Rijn を評価するスュアレス112のヨーロッパ主義と関わるものである。 

クルティウスは、スュアレスがヨーロッパ人を語る文章を、自ら訳して紹介している。 

 

…; aber es wird weder in der Kunst noch in der Dichtung einen großen Mann geben, der nicht 

europäisch wäre. Es gilt von jetzt ab, den Geist Europas selbst in das Werk hineinzutragen, in dem 

der Genius eines Volkes oder einer Rasse triumphiert. Europäisch sein, das heißt nicht fünf Sprachen 

lesen und schreiben, selbst wenn man in allen ein begabter Schriftsteller wäre. Auch nicht sein 

Leben damit zubringen, daß man von Land zu Land irrt, daß man in London bekannt ist, Freunde in 

Berlin hat, den Ruhm in Genf und ein Bett in Rom. Endlich auch nicht der Untertan aller Nationen 

scheint, eher als Bürger seines eigenen Vaterlands. Es handelt sich darum, freier Bürger aller zu sein, 

im Geiste
113

. 

…しかし、芸術でも文学でもヨーロッパ的でないような偉人は一人もいないだろう。一民

族もしくは一種族の精神が凱歌を揚げる作品にヨーロッパそのものの精神を運び込むこと

が、今後は必要だ。ヨーロッパ的であること、それは五ヶ国語で読み書きをすることでは

ない、たとえ、その人がどの言語を操る能力のある作家であるにしても。また、その人が

ある国から別の国へと放浪しロンドンで有名でありベルリンに友人がいてジュネーヴでは

名声をローマでは寝床を持つというような生活を過ごすことでもない。最後に、自分の祖

国の市民たるよりはむしろあらゆる国の臣民たるように見えることでもない。ヨーロッパ

的であることにおいて重要なのは精神においてあらゆる国の自由な市民であることである。 

 

全ての偉大な芸術家や作家はヨーロッパ人である、というスュアレスのテーゼは、作家ら

しい強弁である。この引用部分に、我々は彼のヨーロッパ主義を見て取ることが出来る。

しかし、この考え全体にクルティウスが同意したのかどうかは微妙である。“一民族もしく

                                                                                                                                                     
の興味を植え付けたのは、英国国教会の聖職者アルバート・ウェイである（Müller, a. a. O., S. 101-114）。 
110 WB, S. 134. 
111 Ebd., S. 173. 
112 Ebd., S. 198-201. 
113 Ebd., S. 264. 



33 

 

は一種族の精神が凱歌を揚げる作品に、ヨーロッパそのものの精神を運び込むこと”に関

しては、彼は同意しただろう。だが、クルティウスは、五ヶ国語で読み書きが出来たり114、

外国滞在を繰り返したりすることを肯定的に考えていたのではないだろうか。 

 最後のペギー論でクルティウスは、ドレフュス事件との関わり、主宰した雑誌『半月手

帖』、そして、彼の宗教的作品を論じている。彼は、ペギーは詩人としての才能よりも散文

家としての才能があると判断する115。また、彼の形而上学的思惟に関しては、ベルクソン

からの影響が強いが、精神と物質の対立を肯定する点でベルクソンとは異なると語る。 

一方、ペギーのカトリシズムにおいて、クルティウスは、ローマとの強固な繋がりが特

徴的であるとしている116。ペギーの作品で展開されているローマ・カトリック教会をめぐ

る文学に関して、クルティウスは以後探求するようになり、カトリックに改宗しないとし

ても、最終的には『ヨーロッパ文学とラテン中世』で丁寧に論じられることになる。 

この処女作は、エッセイ風の文体で書かれているために、ドイツのアカデミズムには彼

の方法論を強く批判する者が多く良い評価を得ることは出来なかった。その結果、批評家

クルティウスはドイツの大学人の間で孤立せざるを得なかったのである117。 

しかし、アカデミズムの外ではこの処女作は好意的に迎えられた。例えば、ヘルマン・

バール Hermann Bahr、ヘルマン・ヘッセ Hermann Hesse、マリオ・プラーツ Mario Praz など

の書評で好意的に評される118。また、トーマス・マン Thomas Mann やヴァルター・ベンヤ

ミン Walter Benjamin もその日記において、この書物から受けた感銘について書いている119。

作家達による評価は、クルティウスの作家でありたいという野心と関連することである。 

 こうした反応に加え、フランス語圏においてもこの本は知られることになる。これは、『新

フランス評論』にドイツ文学に関する論考を寄稿していたアリーヌ・マイリッシュの尽力

によるものである。この雑誌の 1920 年 10 月号に発表された文章を引用する。 

 

En un résumé excellent, Curtius expose ensuite à quel point jusqu’ici a été fausse et incomplète 

                                                   
114 多言語に渡る広範な読書が常に特殊な才能を持つ少数の人々にのみ可能であることを、クルティウスは

『ヨーロッパ文学とラテン中世』の中で書いている（ELLMA, S. 506-507.）。 
115 WB, S. 223-224. 
116 Ebd., S. 231-234. 
117 Richards, Modernism, Medievalism and Humanism: a research bibliography on the reception of the works of 

Ernst Robert Curtius, op. cit., p. 3, 17. この孤立は、ホフマンスタールが大学に残らなかったことや、ベガン

が大学を辞職したことを（Calin, op.cit., p. 165.）、想起させる。孤立の根拠として、フリッツ・シャルク Fritz 

Schalkは、文集『友人達の贈り物 1956 年 4 月 14日に 70才になるクルティウスのために』Freundesgabe. Für 

Ernst Robert Curtius zum 14. April 1956 (1956) に文章を寄せているのは、親しかった作家や詩人達ばかりで、

同業者がいないという事実を挙げた（Ibid., p. 116.）。また、生松敬三は、『新しいフランス文学の文学開拓

者達』に対してドイツ国内に冷たい批評もかなりあり、クルティウスがギルド的批評と思っていたことを

記述している（生松敬三「E・R・クルティウス覚え書（二）」（『中央大学文学部紀要』、(78・79)、1976 年、

33 頁）。一方、カリンは、彼の批評活動がヴィクトール・クレンペラーVictor Klemperer、オイゲン・レル

ヒ Eugen Lerch、オスカー・シュルツ＝ゴラ Oscar Schultz-Gora といった同業者達から攻撃された要因とし

て、現代文学について書いたこと、現代のフランスの作家達を真剣に扱ったこと、フランス文化に対する

過度の親近感、非アカデミズム性、一般大衆を意識した書き方、優雅な文体を挙げる（Calin, op.cit., p. 33.）。 
118 Richards, Modernism, Medievalism and Humanism: a research bibliography on the reception of the works of 

Ernst Robert Curtius, op.cit., pp. 21-26. 
119 Ibid., pp. 146-156. 



34 

 

l’image que l’Allemagne intellectuelle se faisait de la France contemporaine
120

. 

次に、クルティウスは見事な要約によって、今日に至るまでどれほどドイツの知識人が現

代フランスに関して、誤りのある不完全なイメージを持っていたのかを明らかにしている。 

 

アリーヌ・マイリッシュは、1920 年代の経済的側面での欧州統合に貢献したルクセンブル

クの大製鉄会社アルベット社の経営者エミール・マイリッシュの夫人である。彼女は、1920

年代と 1930 年代に、ルクセンブルク市郊外の城館で、フランス、ドイツ、ベルギーの作家、

知識人、芸術家を招いた文化的なサロンを営んだ。この城館でクルティウスは『新しいフ

ランスの文学開拓者達』で論じたジッドと知り合い、約 30 年にも及ぶ友情を築く。 

 

 

第 2 節 マールブルク時代の批評 

 

マールブルク時代のクルティウスは、書物としては、1921 年に『モーリス・バレスとフ

ランスのナショナリズムの精神的根拠』Maurice Barres und die geistigen Grundlagen des 

französischen Nationalismus、1923 年に『バルザック論』Balzac を出版し、同時に、フランス

を中心とした同時代の文学を論じた批評を、『新メルクーア』、フィッシャー社の『ノイエ・

ルントシャウ』、『ルクセンブルク新聞』、『フランクフルト新聞』などの媒体で発表した。 

 『モーリス・バレスとフランスのナショナリズムの精神的根拠』は、ロレーヌ出身で地

方分権を主張した好戦的な作家バレスに関するモノグラフである。彼は、ブーランジェ事

件、ドレフュス事件とのバレスの関わり合いを通してナショナリズムを批判すると共に、

エル・グレコ論や旅行記にも触れながら、審美的側面や宗教的側面にも目を配っている。 

 クルティウスの主著におけるダンテ論は、よく知られている。『バルザック論』では、『神

曲』La Divina Commedia と『人間喜劇』La Comédie humaine のつながりが触れられている。 

 

La ,Comédie Humaine‘, schreibt Balzac im September 1841 an Frau von Hanska, tel est le titre de 

mon histoire de la société peinte en action. [...] Die Beziehung auf Dante, den die Romantik neu 

erweckt hatte, lag Balzac ohnehin nahe. Schon in der Physiologie du Mariage spielt Balzac mit dem 

Titel des Danteschen Gedichts, wenn er von der divine comédie du mariage spricht. Anspielungen 

auf Dantes Einteilung des Universums, Vergleiche von Paris mit dem Inferno, Zitate aus dem 

Paradiso finden sich häufig in der Menschlichen Komödie
121

. 

バルザックは 1841 年 9 月、ハンスカ夫人に宛てて、「『人間喜劇』、これが、私が描いてい

る途中の社会の物語の表題です。」と書いている。［…］ロマン主義が新たに甦らせたダン

テとの関係は、いずれにせよバルザックの近くにあるものだった。既に『結婚の生理学』

                                                   
120 Aline Mayrisch-de Saint-Hubert, « Regards sur l’Allemagne. Articles publiés à la NRF (1919-1921) », in: Galerie, 

numéro 1, Luxembourg, 1988, p. 17. 
121 Balzac, S. 336. 



35 

 

の中で“結婚の『神曲』”について語った時、彼はダンテの詩の表題を使って遊んでいたの

である。ダンテが描いた宇宙の区分の仄めかし、『地獄篇』とパリと間で何度もなされる比

較、いくつかの『天国篇』からの引用は、『人間喜劇』の中に頻繁に見つかるものだ。 

 

このように、クルティウスは、バルザックのダンテ受容を意識しながら『バルザック論』

を執筆したのである。彼は、主著で再びダンテとバルザックを近づけ、20 年以上前に長め

の本を書いたバルザックに対する強いこだわりを示すことになる122。 

 このバルザック論は、同じ時期に書かれたプルースト論と同様に、専門家の間でも高く

評価されている仕事である123。カリンは『バルザック論』の意義をこう説明している。 

 

Curtius, in his magnificent 543-page study, is the first modern academic to break away from the 

standard French view of Balzac as the founder of realism in the novel and the first in a line of 

French novelists of realism. Curtius envisages Balzac differently. His Balzac is a writer obsessed: 

with secrecy, the secrets of the universe, and secrecy and deception in society, and with magic, 

occultism, augury, second sight, magnetism, and alchemy, ever seeking a vision of the all, the quest 

for the absolute
124

.  

543 頁に及ぶ壮大な研究によって、クルティウスは、リアリズム小説の創始者でありフラン

スのリアリズム小説の先頭に立つものとしてのバルザックというフランスの標準的な見方

を打ち破った最初の現代の学者である。彼はバルザックを別の方向から考察する。クルテ

ィウスの手によるバルザックは、秘密、宇宙の神秘、社会における秘密と詐欺、魔術、神

秘学、占い、透視力、磁気学、錬金術といった強迫観念にとりつかれた、絶えず万物のヴ

ィジョンを追い求める、つまり絶対の探求をする作家である。 

 

この著作が登場するまでバルザックは、地方から出てきた青年がパリで直面する現実や社

交界を出入りする人間達の欲望を荒々しい筆致で描くリアリズム小説の書き手として認知

されていた。しかし、『セラフィタ』Séraphîta (1834) や『絶対の探求』La Recherche de l’absolu 

(1834) といった作品が表象した神秘主義125にも注目することを『バルザック論』は提起し

ているのだ。そして、この『バルザック論』の翌年に発表されたエマーソン論では、クル

ティウスは、バルザックの神秘主義的側面をエマーソンのそれと結び付けている126。 

 『新メルクーア』の 1922 年 2 月号などで発表されたプルースト論では芸術創造の役割や

特徴的な文体が分析された。この批評は、後の研究において土台となったものである127。 

                                                   
122 ELLMA, S. 19. 
123 Calin, op.cit., p. 31. 
124 Ibid., p. 31. 
125 『バルザック論』は、クルティウスの仕事とヴァールブルク学派の接点と言えるだろう。Vgl. Dieter Wuttke, 

Kosmopolis der Wissenschaft: E.R. Curtius und das Warburg Institute, Baden-Baden, Valentin Koerner, 1989. 
126 KEEL, S. 190-198. 
127 この批評はプルーストから読まれ、彼は感謝されている（Luzius Keller, « Ernst Robert Curtius », in: Annick 

Bouillaguet et Brian G. Rogers (éds.), Dictionnaire Marcel Proust, Paris, Honoré Champion, 2004, pp. 278-279.）。 



36 

 

 このプルースト論では、批評家バンジャマン・クレミューBenjamin Crémieux が『失われ

た時を求めて』À la recherche du temps perdu に関して、主人公が幼年時代を過ごしたコンブ

レーがこの長編小説の中心地であると言ったことを紹介した後に128、コンブレーの田園を

プルーストがどのように描写したのかに関して分析されている。クルティウスはプルース

トの植物描写を語る際に、植物描写をめぐる文学的伝統を以下のように記している。 

 

Sie ist die Inspirationsquelle einer Literatur, die in den verschiedensten Mischungsverhältnissen 

Poetisches und Praktisches, Lob und Lehre, Lyrik und Gärtnerregeln verbindet; einer Literatur, die 

in Virgil ihren Ursprung zugleich und ihre höchste Vollendung hat, …
129

 

フランスの肥えた土地は、様々に混じり合った状態において、詩的なものと実用的なもの

を、賛美と教訓を、抒情詩と造園術を結び付ける文学の霊感の泉である。このような文学

は、ウェルギリウスにおいて、その起源と同時にその最高度の完成を持っており、…。 

 

彼は、プルーストの自然描写から、ウェルギリウス Vergilius の楽園描写を想起している。

主著ではウェルギリウスは頻繁に言及され130、第 10 章「理想的風景」の第 3 節では『牧歌』

Bucolica の意義が語られることになる131。従って、この引用部分には、プルーストという現

代文学を論じた彼の批評と文献学が交わっていることを我々は確認することが出来る。 

 ところで、『失われた時を求めて』の中心主題の一つは、貴族階級とブルジョワ階級の相

克である。この点に関して、クルティウスはこう書いている。 

 

Ein besonderer Reiz, eine der vielen Doppelperspektiven von Prousts Roman beruht nun freilich 

gerade darin, daß dieses Milieu der großen Bourgeoisie sich mit dem des exklusivsten Hochadels 

schneidet; daß dem „côté de chez Swann“ ein „côté de chez Guermantes“ entspricht. Aber diese 

Kreuzung zweiter Welten ist eben deswegen so anziehend, so pikant, so fruchtbar im 

Psychologischen, weil sie sich gegen jene scharfe Differenzierung der Klassen durchsetzt. Sie setzt 

sich durch kraft des Rechts der Intelligenz...
132

 

もちろん、プルースト小説の格別の魅力である、多くの二重のパースペクティヴの一つは、

まさに、大ブルジョワジーの社会階層が、極めて排他的な高位の貴族階層と交わっている

点や、『スワン家の方へ』に『ゲルマントの方』が呼応している点に基づいているものであ

る。だが、あの厳しい階級間の差別に抗して、二つの世界の交差が貫徹されているからこ

そ、この交差は、あんなに魅力的であんなにぴりっとしていて、心理学的にもあんなに創

造性豊かであるのだ。この二つの世界の交差は、知性の正義の力によって行われる…。 

 

                                                   
128 FGE, S. 106. 
129 Ebd., S. 332. 
130 Cf. Andrée Thill,  « L’image de Virgile chez Curtius », in: Bem et Guyaux (éds.), op. cit., pp. 47-56. 
131 ELLMA, S. 197. 
132 FGE, S. 98. 



37 

 

彼は、貴族階級とブルジョワ階級の交差する様子が描写される点が、『失われた時を求めて』

の醍醐味であり、この交差の源が知性の力であると述べている。プルーストが最終巻『見

出された時』Le Temps retrouvéの中で“精神の階級は、出身を考慮しない。”« Les classes d’esprit 

n’ont pas égard à la naissance. 
133

» と書いたように、この小説では知性や独創性のある者はブ

ルジョワ階級であっても貴族社会でも受け入れられていることを、クルティウスは記述し

ているのだ。プルーストが長編小説で具体化した、“精神の階級は、出身を考慮しない。”

という考え方に関して、クルティウスは『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 9 章「英雄

と支配者」„Helden und Herrscher“ の後半部分で再び記述することになる134。 

 雑誌『知と生』Wissen und Leben に発表された「現代フランス文学におけるヨーロッパ精

神について」(1924) は、序論の第 6 節で触れたように、スタール夫人の“ヨーロッパ精神”

と関連する。この批評は、近世のフランス文学は全ヨーロッパに対し規範的な役割を持っ

ていたが、現代のフランス文学の作家には外国文学の受容に熱心なヨーロッパ人とも呼ぶ

べき作家が何人も出現していることを、つまり、ヨーロッパのフランス化からフランスの

ヨーロッパ化への推移を語っている。そうした作家の代表として、ロマン・ロラン、ラル

ボー、ジッドが挙げられ、『新フランス評論』の外国文学受容の熱心さが指摘され、外国人

を主人公とする作品をロランやラルボーが書いたことの意義が論じられている135。 

 『新フランス評論』の作家達を中心とした知的エリート達は、夏にブルゴーニュ地方の

ポンティニー修道院で、文学、哲学、宗教を、外国の知識人達と議論をする会合を行って

いた。会合の主催者は、エコール・ノルマル時代にベルクソンやジャン・ジョレス Jean Jaurès

の同級生であったデジャルダンである。クルティウスはこの集いに 1922 年と 1924 年に二

回参加し、報告レポートを『新メルクーア』と『フランクフルト新聞』に寄稿した。 

この二つの報告は、クルティウスのヨーロッパのアイデンティティへの関心を考察する

際に重要なものである。1924 年の報告レポート136では、国際的な出会いの場としてのポン

ティニーを綴っている137。彼と並列されることの多いアウエルバッハやシュピッツァーは、

このような会合に出席することはなかった。しかし、クルティウスはこのポンティニーな

どで批評の対象とした作家達と交流し、書簡の遣り取りをした。この知的共同体から彼が

どのような刺激を受けたかについては、本論文の第 3 章第 2 節などで扱うことにする。 

『新メルクーア』、『ノイエ・ルントシャウ』、『フランクフルト新聞』といった媒体では、

主に同時代のフランスの作家達についての批評を発表していたのに対し、1922 年秋から

1925 年秋まで執筆された『ルクセンブルク新聞』138での批評では、同時代のドイツ語圏の

                                                   
133 Proust, À la recherche du temps perdu, Bibliothèque de la Pléiade, tome IV, Paris, Gallimard, 1989, p. 311. 
134 ELLMA, S. 188-189. 
135 FGE, S. 295-305. 
136 この記事を書いた頃、クルティウスは既にマールブルク大学からハイデルベルク時代に移っている。 
137 FGE, S. 341. 
138 この新聞は二ヶ国語の新聞であった。また、ルクセンブルクがドイツとフランスの中間に位置している

ためか、クルティウスの文章では、ドイツ人やオーストリア人を論じる場合でも独仏の比較がしばしば挿

入されている。特に、ブライ、バール、ホフマンスタールに関する文章において、その傾向が強い。 



38 

 

文学者達についての文章やイタリアをめぐる紀行文139を書いた。この新聞で彼が批評の対

象としたのは、マックス・シェーラーMax Scheler、フランツ・ブライ Franz Blei、トーマス・

マン、リヒャルト・クーデンホーフ＝カレルギーRichard Coudenhove-Kalergi、グンドルフ、

バール、ホフマンスタール、ヨーゼフ・ナードラーJosef Nadler、フリードリヒ・ヘルダー

リン Friedrich Hölderlin、ヴィルヘルム二世 Wilhelm II.といった人々である。 

この新聞の 1923 年 12 月 15・16 日号に掲載されたナードラー論で、クルティウスはドイ

ツ文化を、以下のように歴史的に論じている。 

 

Jene Lebenseinheit zwischen Südwestgermanen und Römertum war aber nicht nur eine räumliche 

und zeitliche, sondern auch eine geistige. Durch die Klosterschulen wurden alle Ausdrucksformen 

der römisch-griechischen Spätantike dem deutschen Mittelalter überliefert und einverleibt. In 

Hymnen, Sequenzen, Musik, Philologie, Mimus vollzog sich diese Kulturmitteilung. Diese 

Lebenseinheit wurde trotz des Anschwellens der höfischen und mystischen deutschen Literatur 

während des ganzen Mittelalters als lebendig empfunden
140

. 

だが、南西部のゲルマン人と古代ローマ文化の生の統一は、空間的な統一や時間的な統一

だけでなく精神的な統一にも及んでいた。修道院学校を通じて、ローマ＝ギリシアの後期

古代に見られた全ての表現形式はドイツ中世に伝わり組み入れられた。讃歌、続誦、音楽、

文献学、演技において、この文化の伝播が起こった。この生の統一はドイツの宮廷文学や

神秘主義文学が興隆しても、中世においてずっと生き生きとしたものと感じられていた。 

 

彼は、ナードラーの『ベルリンのロマン主義』Die Berliner Romantik (1921) をルクセンブル

クの読者に紹介している。ドイツ南西部が古代ローマ文化から大きな影響を受けていたと

いう指摘への着目は、クルティウスの故郷がドイツ南西部であることと関わる141。また、

ナードラーを通して、中世のドイツにおけるローマの讃歌、続誦、音楽、文献学、演技の

受容をクルティウスが記しているのは、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 3 章「文学と

教育制度」„Literatur und Bildungswesen“ と内容的に重なるものである。 

 この新聞のために、彼は 1923 年の夏、グンドルフの『ゲーテ』Goethe (1916) を論じた批

評を執筆した。この批評の導入部分では、グンドルフの過去の仕事が紹介されている。 

 

Sein Shakespeare in deutscher Sprache (1908 bis 1918) bedeutet für unsere Zeit dasselbe, was A. W. 

Schlegels Shakespeare für die Romantik und die Folgezeit gewesen ist. Shakespeare und der 

deutsche Geist ist dann das Thema von Gundorfs erster großer darstellerischer Leistung gewesen
142

; 

彼の『ドイツ語におけるシェイクスピア』(1908-1918) は、A・W・シュレーゲルのシェイ

                                                   
139 紀行文では、彼が現代のイタリアよりも、近世までのイタリアに興味があることが告白されている。 
140 LZ, S. 83. 
141 Cf. Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, 

op. cit., pp. 188-191. 
142 LZ, S. 48. 



39 

 

クスピアがロマン主義とそれに続く時代にそうであったのと同じように、我々の時代にと

って重要である。その後に、『シェイクスピアとドイツ精神』は、グンドルフの最初の偉大

なる著述家としての業績になった。 

 

クルティウスは、グンドルフのシェイクスピア論が当時のドイツを代表するものだとまで

言っている。主著でシェイクスピアはよく言及されており、第 17 章「ダンテ」„Dante“ で

は、ゲオルゲ・クライスから影響で、ダンテ、シェイクスピア、ゲーテがドイツにおいて

古典文学と見做されるようになったと述べられることになる143。従って、若い頃のクルテ

ィウスは、グンドルフからシェイクスピアとゲーテに関して多くを学んだと推測される。 

 この論考では『ゲーテ』がアカデミックなものではなく、創造的な批評であると述べら

れている144。過去の人物を対象とする場合でも、冷たいアカデミズムに陥ることを避けた

グンドルフの方法論は、クルティウスの仕事全体に影響を及ぼしたのかもしれない。 

 

 

第 3 節 ハイデルベルク時代145の批評 

 

 次に、ハイデルベルク大学で教えていた 1920 年代後半のクルティウスの批評について触

れる。この頃の彼は、書物としては、『新しいヨーロッパにおけるフランス精神』(1925) 、

『ジェイムズ・ジョイスと彼のユリシーズ』James Joyce und sein Ulysses (1929) を世に問い、

『フランス文化論』 (1930) の準備をしていた。ジャーナリズムでは、『新メルクーア』、『ノ

イエ・ルントシャウ』、『リテラトゥーア』Die Literatur、『ヨーロッパ評論』Europäische Revue、

『文学世界』Die Literarische Welt
146、彼の友人マックス・リヒナーMax Rychner が編集長を

務める『新チューリヒ新聞』Neue Züricher Zeitung、『ラ・ルヴュ・ヌーヴェル』La Revue Nouvelle、

『ノイエ・シュヴァイツァー・ルントシャウ』Neue Schweizer Rundschau などの媒体に寄稿

した。1920 年代前半において彼の批評は圧倒的にフランス文学を論じたものが多かったが、

ハイデルベルク時代では、スペイン文学や英文学も彼の批評対象になった。 

 『新しいヨーロッパにおけるフランス精神』(1925) は全八章からなり、前述のプルース

ト論、「現代フランス文学におけるヨーロッパ精神について」、ポンティニー論も含まれて

いる。残りの五章は、ポール・ヴァレリー論、ヴァレリー・ラルボー論、ベルクソン論、「文

明とゲルマン主義」„Zivilisation und Germanismus“、「文芸論戦」„Literarische Fehden“ である。 

                                                   
143 ELLMA, S. 353. 
144 LZ, S. 48. 
145 この大学での同僚には、グンドルフ、社会学者アルフレート・ヴェーバーAlfred Weber、哲学者のカー

ル・ヤスパース Karl Jaspers やハインリヒ・リッケルト Heinrich Rickert、考古学者ルートヴィヒ・クルティ

ウス Ludwig Curtius、インド学者ハインリヒ・ツィンマーHeinrich Zimmerがいた（Evans, “Ernst Robert Curtius”, 

op. cit., pp. 94-95.）。ホフマンスタールの長女クリスティアーネ Christiane はクルティウスの学生であり、ツ

ィンマーと結婚した。ホフマンスタールが 1928 年 2 月に、エミール・マイリッシュのハイデルベルク大名

誉教授就任を祝うパーティーに出席したのは、彼の義理の息子がツィンマーであるからであろう。 
146 Cf. Claude Foucart, « Curtius et Die Literarische Welt », in: Bem et Guyaux (éds.), op. cit., pp. 217-229. 



40 

 

ヴァレリー論は、詩人ヴァレリーを主題としている。クルティウスは、彼の詩の哲学的

側面や厳密さの追求を、彼が興味を持っていた建築のジャンルとの関連にも触れながら語

る。この論考で指摘されたヴァレリーの韻律形式への強いこだわり147は、主著の第 18 章エ

ピローグの第 3 節「精神と形式」„Geist und Form“ においても言及されることになる148。 

ラルボーは「現代フランス文学におけるヨーロッパ精神について」において、ジッドら

と共に“ヨーロッパ精神”の持ち主として語られていた。このラルボー論でも、彼は“フ

ランス文学の代表的なヨーロッパ人” „der repräsentative Europäer der französischen 

Literatur“ と評されている149。この論考では、まず、裕福な育ちやそれゆえの豊富な外国旅

行体験が語られる。そして、彼の青春小説が分析され、卓越した女性描写が指摘される。

クルティウスはウォルト・ホイットマン Walt Whitman、ジョイス、ジュール・ラフォルグ

Jules Laforgue、17 世紀フランス文学、ウェルギリウスなどの彼の教養を語り、そのヨーロ

ッパ主義を説明している。このラルボーの際立ったコスモポリタニズムは、『ヨーロッパ文

学とラテン中世』の第 14 章「古典主義」„Klassik“ でも、再び触れられていることになる150。

また、クルティウスは戦間期においてラルボーとは友人関係を保ち、相互に影響し合った151。 

 批評「文明とゲルマニズム」は、最初に 1925 年初頭に『新メルクーア』に発表されたも

ので、1926 年の秋にはフランス語訳が雑誌『ルヴュ・ド・ジュネーヴ』Revue de Genève
152に

掲載されている。この表題における文明はフランス人が自国の文化を国外に広めようとす

ることを指しており、ゲルマニズムはフランスにおけるドイツに対する脅威を指しており、

この批評はフランスとドイツの関係を主題としている。フランス人とドイツ人がお互いの

文化を理解し合うためには何が必要なのかを、クルティウスは論じている。 

彼は、まず、ピエール・ラセール Pierre Lasserre やエドモン・ベルメイユ Edmond Vermeil

といったゲルマニストの著作を通して、フランス人がドイツ文化を誤って理解しているこ

とを指摘する。ラセールがドイツ哲学をヨーロッパの知的共同体から切り離して論じ、ベ

ルメイユがドイツ人の野蛮さを語るからである。こうしたフランス人の誤ったドイツ理解

の原因が、フランス特有の自国中心な文明概念にあると彼は考えている。結論では、新た

な世界大戦を防ぐためには、フランスとドイツの相互理解が不可欠としている。 

批評「文芸論戦」は『新フランス評論』を擁護した文章であり、論争を挑むアンリ・マ

シス Henri Massis やアンリ・バルビュス Henri Barbusse をクルティウスは批判している。 

 『新しいヨーロッパにおけるフランス精神』は、同時代のフランスの作家には“ヨーロ

ッパ精神”を有するヨーロッパ人がいることを語った書物であった。ハイデルベルク時代

の批評の多くは“ヨーロッパ精神”との関わるものである。オルテガ論は本論文の第 5 章

で詳述するので、ここでは彼のウナムーノ論に触れることにする。 

                                                   
147 FGE, S. 155. 
148 ELLMA, S. 394. 
149 FGE, S. 215. 
150 ELLMA, S. 276. 
151 Vgl. DFG, S. 341-376. 
152 Cf. Charrier, op. cit. 



41 

 

 20 世紀初頭のスペインは、危機を迎える。米西戦争後に植民地や国際的地位を失った後、

近代化に遅れた後進性を改善しようとする知識人のグループがいた。彼らは 1898 年世代と

呼ばれており153、ミゲル・デ・ウナムーノ Miguel de Unamuno はその代表的存在であり学識

ある人物である154。クルティウスはスペインの再生を論じようとして、ウナムーノ論を発

表した。この論考から外国文化受容に関する部分を引用する。 

 

Der geistige Protektionismus führt zu Erstarrung und Tod. Sich dem Fremden öffnen, heißt dagegen 

die eigene Substanz befruchten. Stammesbewußtsein und Weltgefühl, Regionalismus und 

Europäismus sind keine Gegensätze, sondern zwei sich bedingende und gegenseitig verstärkende 

Lebensregungen eines kraftvollen Patriotismus
155

. 

精神の保護主義は硬直や死へと導く。これに対し、外国へと開くことは自分自身の実質に

有効な刺激を与える。種族意識と世界感情、そして、地方主義とヨーロッパ主義は対立す

るものではない。力強い愛国主義の二つの前提となる相互に補い合う生の運動であるのだ。 

 

“精神の保護主義”は、どこの国にも見られる。ドイツにおける“精神の保護主義”を強

く実感していたから、彼は外国文学の紹介に努めたのであろう。引用部分で彼はスペイン

を近代化しようとするウナムーノの強い意志を説明している。地方主義とヨーロッパ主義

のつながりに関する指摘は、独特なものである。クルティウスは次のように論を進める。 

 

Die wahre Europäisierung Spaniens dürfe nur darin bestehen, daß Spanien seine Wesenssubstanz 

innerhalb der europäischen Gemeinschaft durchsetze. Es soll nicht nur empfangen, sondern auch 

geben. Es muß versuchen, Europa zu hispanisieren (españolizar a Europa)
156

. 

スペインの本当のヨーロッパ化は、スペインが自分の本質的実質をヨーロッパの共同体の

内部で押し通すことでしか成立しないだろう。スペインは受け取るだけでなく、差し出す

こともすべきである。この国はヨーロッパをスペイン化することを試みなくてはならない。 

 

後期のウナムーノはスペインの“本質的実質”が神秘主義にあると考えた。そして、この

神秘主義はクルティウスの主著で丁寧に扱われることになる。クルティウスが“ヨーロッ

パのスペイン化”に触れているのは、ウナムーノが、近代化だけでは不十分でスペイン人

は自国に誇りを持つべきだと考えたからである。外国文化と自国文化の両立を主張するウ

ナムーノの姿勢はドイツ人であるクルティウスにも影響を与えたと考えられる。 

 ハイデルベルク時代の批評には、他に、1925 年 11 月に『文学世界』に発表されたルイ・

アラゴン Louis Aragon をめぐる批評、1927 年に『ノイエ・シュヴァイツァー・ルントシャ

                                                   
153 Véase Luis S. Granjel, Panorama de la generación del 98, Madrid, Guadarrama, 1959; Colette y Jean-Claude 

Rebaté, Miguel de Unamuno, Madrid, Taurus, 2009, pp. 117-197. 
154 Pedro Laín Entralgo, La generación del noventa y ocho, Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1948, pp. 105-124. 
155 KEEL, S. 206. 
156 Ebd. 



42 

 

ウ』にエリオットやジャン・コクトーJean Cocteau を論じたものが発表されている。 

 1927 年に、クルティウスは『荒地』(1922) をドイツ語に翻訳しエリオット論を発表した。

これは、『荒地』を中心に論じたものであるが、エリオットの批評にも触れている。批評家

エリオットに目を向け、クルティウスは批評とはどのようなものなのか持論を展開する。 

 

Kritik bleibt ja immer ein Wagnis. Wertung ist unergründbar. Der Grund ist wohl da, aber nur als 

Intuition. Sie kann überspringen als Funke. Mittelbar ist sie nicht, nur vermittelbar. Das ist das 

Schöne an der Kritik
157

. 

そう、批評は常に冒険であり続ける。批評における評価は謎めいている。評価の根拠は確

かにあるが、直観として存在するだけである。直観はひらめきとして飛び越えることが出

来る。直観は間接的なものではなく、仲介が出来るだけである。批評の美はここにある。 

 

彼は批評行為と直観の繋がりを指摘する。序論の第 3 節で触れたように、ウェレックはこ

の繋がりをディルタイやシュライアマハーからの影響と見ているが158、ベルクソン哲学に

おける直観と関わるものであると考えることも出来るだろう。批評における評価の根拠が

直観としてしか存在しないのなら、批評はアカデミックなものにはならないはずである。 

また、この論考で彼は、20 世紀の文学者には批評家を兼ねていることが多く159、ブライ

やボルヒャルトの仕事のように批評には創造的なものもあることを言っている160。批評家

でもあったエリオットに彼はヨーロッパ文学の探求をする期待をしていたのだった161。 

1929 年 1 月にボン大学に移ってからは、『ノイエ・シュヴァイツァー・ルントシャウ』の

1929 年 8 月号と『ノイエ・ルントシャウ』の同年 11 月号に、ホフマンスタールを追悼する

文章を寄稿した。この二つの論考は、本論文の第 4 章で扱われることになるだろう。 

 1929 年に刊行されたジョイス論は、ドイツ語圏の読者に『ユリシーズ』Ulysses (1922) が

どのようなものかを説明することを目的としている。まず、クルティウスは『ユリシーズ』

に先行する『若き芸術家の肖像』A Portrait of the Artist (1916)、『ダブリン市民』Dubliners (1914)、

『亡命者たち』Exiles (1918) の概要を述べ、アイルランドのカトリック文化やこれらの作品

が、『ユリシーズ』の成立においていかに重要かを述べる162。次に、彼はこの長編小説にお

ける地獄描写などのカトリック文化の要素を指摘している。 

 

Es ist ein neues Inferno und eine neue Comédie Humaine. [...] Das Ganze ist kompositorisch auf die 

Odyssee bezogen, – aber läßt zugleich an Rabelais und an die Elisabethaner denken. Symbolismus 

                                                   
157 Ebd., S. 316-317. 
158 Wellek, op. cit., p. 37. 
159 クルティウスは、ジッド、プルースト、ラルボー、ジョイス、オルテガらの名を挙げている。 
160 KEEL, S. 317. 
161 J. H. Copley, “The Politics of Friendship”, in: Elisabeth Däumer and Shyamal Bagchee (eds.), The International 

Reception of T. S. Eliot, London, Continuum, 2007, p. 243. 
162 KEEL, S. 290-293. 



43 

 

und Scholastik nähern es dem Mittelalter an
163

. 

『ユリシーズ』は新たな『地獄篇』であり、新たな『人間喜劇』だ。［…］全体は構成の点

においては『オデュッセイア』と関係があるが同時にラブレーやエリザベス朝の作品を思

わせるものになっている。シンボリズムとスコラ哲学が『ユリシーズ』を中世に近付ける。 

 

クルティウスは、ジョイスが愛読していたダンテからの影響を『ユリシーズ』に見出そう

としている。彼が大学での授業でダンテを扱うようになるのは、1930 年以降である164。つ

まり、ジョイス論を発表した直後なのである。この事実は、彼においてジョイス受容とダ

ンテ受容が緊密に結び付いていた可能性を示す。また、『ユリシーズ』と中世の思想と関わ

りは、この論考の各所で触れられている。彼がこの論考以後の 1930 年代に中世研究に力を

入れたことを考えると、ジョイスは、中世への関心を強める存在であったであろう。 

 また、内容的な面だけでなく、クルティウスはジョイス文学の形式的側面にも着目して

いる。この長編小説における言葉遊び165は、批評ではこう記されている。 

 

Worte und Namen werden assoziativ verknüpft, entstellt, umgebogen, verstümmelt. Bloom wird 

verkürzt zu Bloo, zerdehnt zu Blooboom und Boolooboom. Durch Kontamination mit who, whose, 

whom ergibt sich die Deklination Bloowho, Bloowhose, Bloohimwhom. Über greasy und sea geht es 

zu Greaseabloom und greaseaseabloom. Bloom – Blume – flower führen zu Blumenduft und Don 

Poldo de la Flora
166

.  

言葉と名前は、連想で、組み合わされ歪められ折り曲げられ切断される。ブルームは、ブ

ルーに縮められたり、ブルーブームやブールーブームに伸ばされたりする。Who、whose、

whom との混交によって、ブルーフー、ブルーフーズ、ブルーヒムフームが生じるのだ。ブ

ルームにグリーシーとシーが合わさって、グリーシーブルームやグリーシーシーブルーム

になる。ブルーム、ブルーメ（花）、フラワー（花）は、ブルーメンドゥフトとドン・プラ

ド・デ・ラ・フローラへと導く。 

 

ジョイスは新たな言語表現を追求した。彼の言語表現は、主著の第 15 章「マニエリスム」

„Manierismus“ のグラシアン論でも言及され167、新たな形式を追及するモダニズム文学が、

“黄金世紀”のスペイン文学の言語表現に近かったという認識が示されることになる。 

 

 

                                                   
163 Ebd., S. 314. 
164 ボン大学でのダンテに関する授業は、1950 年まで続けられた（Santini, op. cit., p. 37.）。 
165 サルヴァトーレ・パッパラルド Salvatore Pappalardo は、ジョイス文学における言葉遊びのルーツを彼の

トリエステ滞在にあると考え、彼をハプスブルク帝国の作家と見做すことを提案している（Salvatore 

Pappalardo, The United States of Europe, New Brunswick, Umi Dissertation Publishing, 2012, pp. 199-285.）。 
166 KEEL, S. 313-314. 
167 ELLMA, S. 304. 



44 

 

第 4 節 1930 年代前半の批評 

 

1930 年代になってもクルティウスは、批評の執筆を続けた。だが、1934 年以降はほとん

ど批評を書かなくなり、彼の執筆活動は学術雑誌への古典文学に関する論文の投稿が中心

になる。これは、時局的に外国の新しい文学をドイツで論じることが難しくなったからで

ある。第二次世界大戦後に、彼は同時代の文学を論じる批評活動を再開することになる。 

ボン時代の彼は、『フランス文化論』(1930)、『危機に立つドイツ精神』 (1932)、『ヨーロ

ッパ文学とラテン中世』、全 26 頁の『ドイツの文芸批評』Literarische Kritik in Deutschland 

(1950)、『ヨーロッパ文学をめぐる批評エッセイ』(1950) を、退官後も、『20 世紀における

フランス精神』Französischer Geist im zwanzigsten Jahrhundert (1952) を刊行した。死後には、

『読書日記』Büchertagebuch (1960) と『ロマンス語文献学論集』(1960) が出版された。 

ジャーナリズムでは、『ノイエ・ルントシャウ』、『リテラトゥーア』、『ヨーロッパ評論』、

『文学世界』、『ノイエ・シュヴァイツァー・ルントシャウ』、『新フランス評論』、『メルク

ーア』Merkur、『パリ評論』Revue de Paris、『西欧評論』Revista de Occidente、『ベルリン日報』

Berliner Tageblatt、『イル・コンヴェーニョ』Il Convegno などにクルティウスは寄稿した。 

 『フランス文化論』は、ドイツ人にフランス文化を説明するために書かれた168。これは

フランス研究の締めくくりであり、以後、フランス文学論をほとんど書かなくなるという

意味で転機となった仕事である。フランスの文化概念、自然、歴史、文学、宗教、教育、

パリに関する簡潔な説明を我々は読むことが出来る。冒頭にはこう書かれている。 

 

Wenn Deutsche und Franzosen sich bemühen, die psychologische Eigenart der anderen Nation zu 

verstehen, ergeben sich oft Mißverständnisse grundlegender Art, weil jeder der beiden Partner das – 

latente oder bewußte – Wertsystem seiner Nationalkultur als Maßstab an die Fremdkultur 

heranträgt
169

. 

ドイツ人とフランス人が相手の国の心理的特徴を理解しようと努める時、しばしば根本的

な誤解が生じるのは、両国とも、無意識的にしろ意識的にしろ、自国文化の価値体系の基

準を外国文化にも持ってこようとするからである。 

 

この引用文から、“自国文化の体系”のヨーロッパにおける相対化を、クルティウスが取り

組んでいることは明らかである。彼は『フランス文化論』で、あらゆる角度からドイツと

フランスを比較する170。例えば、フランスの人文主義に関しては、こう記述されている。 

 

                                                   
168 この本は 1930 年代のうちに、フランス語、スウェーデン語、英語、トルコ語に翻訳された。 
169 FK, S. 1. 
170 この本における比較には、柔軟なフランスと厳格なドイツ、社交性のフランスと個人尊重のドイツ、保

存重視のフランス文化と創造重視のドイツ文化、自給自足のフランスと外国熱の強いドイツ、中央集権の

フランスと地方独立のドイツ、心理学のフランス文学と形而上学のドイツ文学、といったものがある。 



45 

 

Vergil gehört in Frankreich nicht weniger als in Italien zu den unabsetzbaren Mächten der Bildung. 

Der französische Humanismus geht von Paris über Rom nach Athen, während der unsere Rom meist 

überspringt
171

. 

フランスにおいてイタリアと同じように、ウェルギリウスは、教養の絶対的な力の一部で

ある。我々ドイツの人文主義が大抵ローマを飛び越えてアテネに向かうのに対し、フラン

スの人文主義は、パリからローマに、ローマを経由してアテネに行くのだ。 

 

この一節は、フランスにおけるラテン文学の、そして、ドイツにおけるギリシア文学の尊

重という彼の見方を示す。この本以降、クルティウスはフランス研究に消極的になる。だ

が、フランスがローマ寄りの国であるとするなら、主著で展開されている彼のローマ研究

を、それまでのフランス研究と継続したものであると考えることも可能だろう。 

『ノイエ・シュヴァイツァー・ルントシャウ』の 1930 年 10 月号で発表されたウェルギ

リウス論は、この詩人の生誕二千年を記念して執筆された。クルティウスは現代人が過去

を失ったことを嘆く172。彼は、ウェルギリウスを受容するためには意識改革が必要と言う。 

 

Man muß, um das zu würdigen, mit allen modernen Maßstäben brechen und sich darauf einüben, 

mit langen Zeiträumen zu rechnen. Es ist für uns ein ungewohnter Weg. Sollte es nicht vielleicht 

deshalb heilsam und notwendig sein? Was zweitausend Jahre bestanden hat, wird auch weitere 

Jahrtausende bestehen. Das wenigstens können wir genau wissen – und sollten wir uns weigern, aus 

diesem Wissen heraus unsere Perspektive zu berichtigen?
173

 

ウェルギリウスの偉大さを正当に評価するためには、人はあらゆる近代の尺度との関係を

断って、その後で長い時間を計算することを練習して身につけなければならない。それは、

我々にとって慣れていない方法である。おそらく、そのために有益で必要不可欠ではない

だろうか。二千年もの間生き残ったものはまた、これから先の数千年も生き残るであろう。

少なくとも、我々はそのことを正に知ることができる。そうすれば、我々はこの自覚によ

って我々の遠近法を修正することを拒むべきだろうか。 

 

クルティウスは、現代人がウェルギリウスの作品に親しむには、近現代だけに限定された

精神ではなく、遥かな時代を見渡せる視野の広さが不可欠と言っている。彼の場合は現代

文学に関する批評を書いていても、古典文学を無視していたわけではない。しかし、主著

で展開されている古い時代の文化への目配りは、この主張を自ら実践したものであること

は明白である。また、この視野の広さと共に内容面でもこの論考と主著は関連性を持って

いる。というのは、この論考で指摘されているダンテのウェルギリウス受容やウェルギリ

ウスとアウグストゥスの個人的な接触がより詳細に主著で分析されているからである。 

                                                   
171 FK, S. 86. 
172 KEEL, S. 11. 
173 Ebd., S. 12. 



46 

 

 1932 年に雑誌 Zeitschrift für französischen und englischen Unterricht に発表された批評「フリ

ードリヒ・シュレーゲルとフランス」„Friedrich Schlegel und Frankreich“ は、シュレーゲル

のフランス受容を主題とする。彼はシュレーゲルが雑誌『ヨーロッパ』Europa で、フラン

ス文化を紹介していたことに触れ、シュレーゲルにとってのヨーロッパをこう語る。 

 

Das eigentliche Europa muß erst noch entstehen, schreibt Friedrich Schlegel. Wir sind heute noch 

nicht weiter gekommen
174

. 

「真のヨーロッパは、まだこれから現れなければならない。」とフリードリヒ・シュレーゲ

ルは記している。我々は今日なお、それ以上先には辿り着いていない。 

 

現代フランス文学の紹介を行っていたクルティウスは、シュレーゲルに自分を重ねている
175。シュレーゲルはフランス文化の紹介だけではヨーロッパにはならないと認識していた。

“真のヨーロッパ”への探求は、これ以後のクルティウスにとっての課題となる。 

 『危機に立つドイツ精神』(1932) は、彼の本で初めてドイツを真正面から扱っている176。

この本は、現代のドイツにおける文化状況の悪化を主題とし、全五章から成っている。 

第 1 章「教養の解体と文化憎悪」„Bildungsabbau und Kulturhaß“ は、現代ドイツにおける

教養について論じたものである。彼は近年の社会階層の変動が伝統的な教養理想を揺るが

し、政治における支配層においても教養解体が進行していることを述べている177。 

第 2 章「国民か革命か」„Nation oder Revolution?“ は、ドイツのナショナリズムに関する

ものである。彼は、ドイツの政治家がフランスやイタリアの政治家とは異なり精神文化を

論じようとしないことを指摘し、ドイツにも文化的ナショナリズムが必要と言う。また、

現代のフランス文学がもう魅力的ではなくなったことを語り、古代ローマや中世やルネサ

ンスの文化を再検討することを提案し、パリからローマへの方向転換を宣言する178。 

第 3 章「大学の危機」„Krisis der Universität“ は、第 1 章で触れた教養解体が大学解体を

招くことに対する危機感を語ったものである。この章で触れている 12 世紀ルネサンス以降

のヨーロッパにおける大学の歴史179は、主著でも論じられることになる。 

第 4 章「社会学か革命か」„Soziologie oder Revolution“ では、社会学者マンハイムの仕事

が話題になっている。クルティウスは、マンハイムの理論が静的思考に対し動的志向を弁

護している点が、1910 年頃に流行した生の哲学に近いと考える180。 

 第 5 章「イニシエーションとしての人文主義」„Humanismus als Initiative“
181

 は、主著を予

                                                   
174 Ebd., S. 91. 
175 Cfr. Bosco, op. cit., p. 119. 
176 国内にいたクルティウスは、隠遁したヘッセや亡命したトーマス・マンに批判的だった（Jacquemard-de 

Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, op. cit., pp. 115-117.）。 
177 DGG, S. 15-18. 
178 Ebd., S. 48. 
179 Ebd., S. 62-65. 
180 Ebd., S. 92-93. 
181 この章は、『ベルリン日報』で発表された 1932 年のうちに、スペイン語やフランス語にも翻訳された。 



47 

 

告するような内容となっている。彼は、現代において人文主義という言葉はアカデミック

になってしまったが、15 世紀では光輝ある運動であったと語る182。そして、中世から近代

までの人文主義の歴史的変遷を素描する。彼は、人文主義と学校には距離があり、人文主

義は必ずしも古典文献学などの学問とは完全に一致するものではないと考える。 

 

Der volle Humanismus findet sein Bild im Gastmahl Platons, wo Wein und Schönheit, Eros und 

Flötenspiel, gedanklicher Tiefsinn und priesterliche Weihe in eins gebunden sind. […] Humanismus 

ist nichts, wenn er nicht Enthusiasmus der Liebe ist. Er kann Zeiten, Völker, Menschen nur prägen, 

wenn er aus dem Überschwang der Fülle und Freude kommt. Er ist rauschhafte Entdeckung eines 

geliebten Urbildes
183

. 

完全な人文主義は、ワインと美、エロスと笛の演奏、抽象的な思索と聖職者の聖別式とい

ったものが一つに結合するプラトン『饗宴』にそのイメージを見出す。［…］人文主義は、

もし愛の感激でないのなら無に等しい。人文主義は、満ち溢れる歓喜から生じる時にだけ、

時代、民族、人間を刻印することが出来る。それは、愛する原像の陶酔した発見である。 

 

クルティウスは、知識人が酒を飲みながら対話するプラトン Πλάτων の『饗宴』Συμπόσιον

にこそ人文主義が存在すると考える。『饗宴』で描かれる愉快な情景は、ポンティニーの旬

日会やコルパハのサロンに近いものである。また、この引用部分が含まれる第 5 章が「イ

ニシエーションとしての人文主義」という表題であるのは、彼が宗教的な人文主義を提案

しようとしているからである。彼が、人文主義と感性的な宗教的信仰を結び付けた実例と

して挙げるヒエロニムス Hieronymus やアウグスティヌス Augustinus が、『ヨーロッパ文学

とラテン中世』で詳しく論じられるのは、こうした事情による。 

『危機に立つドイツ精神』の刊行後、ナチスから攻撃を受け、クルティウスの著作は店

頭から姿を消し、在庫品まで処分されてしまうことになる184。1930 年代後半の彼は、批評

活動を休止する。古代ローマを軸とし修辞学の伝統を論じた『ヨーロッパ文学とラテン中

世』は、1930 年代後半から第二次世界大戦直後までの主たる研究成果である。 

 

 

第 5 節 第二次世界大戦後における批評活動の再開 

 

 クルティウスは、戦後、ジャーナリズムでの批評活動を再開する。『メルクーア』に発表

されたヘルマン・ヘッセ論（1947 年）、ゲーテ論（1948 年）、アーノルド・トインビー論（1948

年）、オルテガ論（1949 年）、T・S・エリオット論（1949 年）や書き下ろしのゲオルゲ論や

バルザック論などは『ヨーロッパ文学をめぐる批評的エッセイ』(1950) に収められた。ま

                                                   
182 DGG, S. 103. 
183 Ebd., S. 106-107. 
184 今井「E. R. クルティウスとフランス」、17 頁。 



48 

 

た、この本の第二版（1954 年）には、『ノイエ・ルントシャウ』で発表されたゲーテ論（1951

年）、シャルル・デュ・ボス論（1952 年）や 1951 年 10 月に BBC（英国放送協会）で放送

されたボルヒャルト論や書き下ろしのホルヘ・ギーエン論185も含まれている。 

 ヘッセは、『新しいフランスの文学開拓者達』を評価した。このヘッセ論は、ヘッセが、

『新しいフランスの文学開拓者達』刊行後の 1922 年に友人の T・S・エリオットに対し、雑

誌『クライテリオン』にクルティウスの文章を掲載することを提案したというエピソード

から始まる186。だが、ヘッセはクルティウスがその一員であった 1920 年代のヨーロッパの

知識人達の知的共同体には所属しようとしなかったことが指摘される187。 

また、クルティウスはヘッセとヨーロッパの関係を、スイスとの関連でこう説明する。 

 

„Wirkliche Heimatgefühle habe ich, außer für meine Vaterstadt im Schwarzwald, mein Leben lang 

eigentlich nur für die Gegend um Locarno gehabt.“ Es gibt glücklicherweise zwischen Schwarzwald 

und Locarno eine Schwarz – eine der freundlichen Gaben dauerhafter Art, mit der Geschichte unsern 

gequälten kleinen Erdteil bedacht hat. Ein Land und Volk, fest in sich ruhend; klein genug, um vor 

den Wirren der großen Anlieger geschützt zu sein; groß und mannigfaltig genug, um Europa in sich 

zu spiegeln
188

. 

「私は真の郷土感を、黒い森にある故郷の町を除くと、生涯においてロカルノ近辺の地域

だけにしか持っていない。」幸いにも、黒い森とロカルノの間にはスイスがある。スイスは、

歴史が苦難に満ちた我々の小さな大陸に贈った、恒久的な性質の好意的な贈り物である。 

スイスは、しっかりと自分自身の中で休んでいる国家であり民族である。そして、スイス

は、周囲の大国の騒動から身を守るだけに十分小さく、ヨーロッパを自分の中に映すには

十分に大きくしかも多様性を持っているのだ。 

 

引用の冒頭はヘッセの『ニュルンベルク紀行』Die Nürnberger Reise (1927) からの文章であ

る。ロカルノは、ヘッセが 1919 年以降、移り住んだスイスのティチーノ州の町である。ク

ルティウスは、黒い森とロカルノを結ぶエリアがヘッセ作品の源流としている。 

ベルンの近くに、クルティウスの母方の祖母は住んでいた。また、彼は『ノイエ・シュ

ヴァイツァー・ルントシャウ』、『ルヴュ・ド・ジュネーヴ』、『新チューリヒ新聞』といっ

たスイスのジャーナリズムに寄稿しており、主著などもベルンの出版社フランケから出て

いる。さらに、アルザスのヴォージュ山脈と似たような山岳や草原を有するスイスは、彼

が苦悩の時期に休息を取る場所であった189。これに加え、スイスの学者であるカール・グ

                                                   
185 Cf. Antonio Garcia Berrio, « Une clairvoyante vision européiste de Jorge Guillén », in: Compagnon (éd.), La 

République des Lettres dans la Tourmente (1919-1939), Paris, Alain Baudry, 2011, pp. 23-29. 
186 KEEL, S. 153. 
187 Ebd. 
188 Ebd., S. 164. 
189 クルティウスがスイスに求めたのは、精神的かつ政治的な安定性と調和であった（Jacquemard-de 

Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): origines et cheminements d’un esprit européen, op. cit., p. 32, 38, 41.）。 



49 

 

スタフ・ユング Carl Gustav Jung の原型論は、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の方法論に影

響を与えた190。従って、彼とスイスとの関わりは深い。また、彼のヨーロッパ人としての

アイデンティティの形成においてスイスも意味を持っていた191。この点は、第 4 章第 2 節

で触れるホフマンスタールの講演がなされた場所がスイスであったこととも関連する。 

 1951 年 2 月に、クルティウスと長い間文通を続けたジッドが死ぬ。『新フランス評論』に

寄稿した追悼文で、彼は、ウェルギリウス、ダンテ、シェイクスピア、ゲーテを熱心に受

容し、戦争の際も敵国ドイツを尊重したジッドを偉大なヨーロッパ人であると書いた192。 

ジッドが死んだ翌年にデュ・ボス論が発表されたのは、ジッドが既に死んだからかもし

れない。この論考で、クルティウスは、同性愛をめぐって展開されたジッドとデュ・ボス

の諍いに触れているからである193。この論考においてクルティウスは、英国やイタリアや

ドイツの文化を積極的に吸収したデュ・ボスの幅広い教養について回顧的に論じている。 

 以上、『新しいフランスの文学開拓者達』から晩年まで、クルティウスの批評を概観した。

我々は、アカデミズムでの孤立を招いたジャーナリズムでの執筆活動を通して、彼の空間

的な“ヨーロッパ精神”の形成過程の大まかな流れを可視化することが可能になった。 

ドイツ語圏における現代フランス文学の紹介者として出発したクルティウスは、英文学

やスペイン文学も批評の対象とし、次第に古い時代の作品に関心を移していく。また、文

芸批評を執筆するだけでなく、彼は作家達と個人的に交流しながら、“ヨーロッパ精神”を

育てていった。フランスの作家達との交流は継続しつつも、彼が 1930 年前後に現代フラン

ス文学の紹介を止めたのも見落とせないことである。 

 次章以降では、クルティウスにとって特権的な位置を占めており、“ヨーロッパ精神”を

備えていた四人の同時代人であるロマン・ロラン、ジッド、ホフマンスタール、オルテガ

とのクルティウスの関係を検討していくことにする。 

 

  

                                                   
190 クルティウスのユング受容については、Ibid., pp. 273-278.を参照。 
191 Ibid., pp. 32, 38-44. 
192 Curtius, « Amitié de Gide », in: Hommage à André Gide, La Nouvelle Revue Française, Paris, novembre 1951, pp. 

13-15. 
193 KEEL, S. 239-241. 



50 

 

第 2 章 ロマン・ロラン論 

 

第 1 節 ロマン・ロラン評価と先行研究 

 

 本章では、『新しいフランスの文学開拓者達』のロマン・ロラン論を中心に論じる。 

1916 年にノーベル文学賞を受賞したロマン・ロランの知名度については、説明するまで

もない。だが、『新フランス評論』の編集長を務めたジャン・ポーラン Jean Paulhan は、ロ

ランをルイ＝フェルディナン・セリーヌ Louis-Ferdinand Céline と比較して、こう語る。 

 

« … Obtenir de publier Céline qui est un grand auteur, et ne pas publier Rolland qui est certes un 

brave homme, mais un esprit fumeux et un médiocre écrivain. »
194

 

「…大作家であるからセリーヌの本は出版する。そして、ロマン・ロランの本は出版しな

い。確かにロランは実直な男だが、はっきりしない精神の持ち主であり、凡庸な作家だ。」 

 

ポーランは、文学者の評価は倫理的・政治的考慮から離れてなされるべきであるという立

場であった195。こうした立場から、ロランは凡庸な作家であると判断されている。 

ロランに関して、このように高い評価をしない文学研究者や文学愛好家は多くいること

は事実である。なぜなら、手法上の前衛性を欠き、過度の分かりやすさを備えているため

である。モダニズム文学・芸術の美学においては内容よりも形式が重視された196。ロラン

の作品は人間的という意味で、20 世紀的作品というより 19 世紀の写実主義に近い。 

 しかし、別の見方もある。彼と、トーマス・マンやヴァージニア・ウルフ Virginia Woolf

の書いたモダニズム小説との類縁性を指摘する論考「『ジャン・クリストフ』の驚くべき現

代性」 « L’étonnante modernité de Jean-Christophe » から引用することにする。 

 

Avec le flot comme métaphore de la vie et la musique comme expression suprême de l’activité 

artistique, il n’est guère difficile de rapprocher l’esthétique de Jean-Christophe de celle de La 

Montagne magique de Thomas Mann (1924) : pour embrasser la totalité du vivant, l’œuvre doit se 

fondre en un roman symphonique. Mais surtout, bien plus en profondeur, sa tentative pour explorer 

la vie intérieure de son personnage en suivant ses plus imperceptibles mouvements de conscience 

hisse le travail de Rolland au niveau d’une recherche telle qu’on la retrouvera, amplifiée, chez 

Virginia Woolf de Mrs Dalloway (1925) jusqu’aux Vagues (1931)
197

. 

生のメタファーとしての波と芸術的営みの至高の表現としての音楽があるから、『ジャン・

                                                   
194 Michel Winock, Le siècle des intellectuels, Paris, Éditions du Seuil, 1997; repr. 1999, p. 589. 
195 Ibid., p. 588. 
196 オルテガの『芸術の非人間化』Deshumanización del arte (1925) によると、19 世紀の芸術作品は人間的で

理解し易かったが、20 世紀の芸術は新しい形式を追求するようになり、難解なものになったのである

（Ortega, Obras Completas, t. 3, Madrid, Revista de Occidente, 1957, pp. 353-386.）。 
197 Dethurens, « L’étonnante modernité de Jean-Christophe », Europe, n° 942, Paris, 2007, p. 18. 



51 

 

クリストフ』の美学と『魔の山』（1924 年）の美学を近付けることはそれほど困難なことで

はない。生身の人間の全体を把握するためには、作品は交響曲のような小説にまとまらな

ければならない。とはいえ、特に、何にもまして根本的なのは、知覚することがとても困

難な意識の動きを辿って、登場人物の内的生活を探求する彼の試みは、ロマン・ロランの

仕事をヴァージニア・ウルフの『ダロウェイ夫人』（1925 年）から『波』（1931 年）に至る

までの作品で敷衍され、人々が再び出会うような探求のレベルに引き上げている。 

 

『ジャン・クリストフ』の交響曲のような構成は『魔の山』Der Zauberberg と比べられるだ

ろうし、ロランによる内的生活の探求はウルフの試みに近いかもしれない。一見すると前

衛性を欠いている彼の作品を、このようにモダニズム文学に引きつける解釈はある。 

 これまでの研究においては、クルティウスにおけるロランの意味は十分に検討されてい

ない。なぜだろうか。ウェレックは、『新しいフランスの文学開拓者達』において批評の対

象となった五人のフランスの作家について、以下のように論評している。 

 

Their choice was at that time a critical act, not only in Germany. Gide, Claudel, and Péguy were the 

leading writers of the new France. One may have one’s doubts about Romain Rolland and André 

Suarès. But one can understand Curtius’s enthusiasm for Roland: he saw Jean Christophe as a 

revelation for its sympathy with Germany and German music and its feeling for a culture of the 

emotions. Curtius sees Rolland as the incarnation of a “moral solidarity between Germany and 

France”, but he is by no means unaware of the objections against Rolland’s romain-fleuve, its lack of 

form, the crowding of details, and the didacticism. The admiration for Suarès seems less 

explicable
198

. 

この五人を選んだのは、当時、危険を伴うような批評的行為だった。これはドイツ以外で

もそうである。ジッド、クローデル、ペギーは当時の新しいフランスにおいて、指導的な

役割を担った作家達だった。だが、クルティウスがロマン・ロランやスュアレスを取り上

げたことに疑問を持つ人もいるかもしれない。しかし、彼のロランに対する熱狂の理由を、

人は理解出来るだろう、なぜならクルティウスは、『ジャン・クリストフ』を、ドイツやド

イツ音楽に対する共感の暴露、そして、感情的な文化に対する愛情と見ているからである。

また、彼は、ロランを“ドイツとフランスの間の倫理的連帯”の化身と考えている。とこ

ろが、彼は、形式的なもの物足りなさ、詰め込みすぎの細部、その教訓主義といったロラ

ンの“大河小説”に対する反対の理由を気がついていないというわけでは決してないのだ。

クルティウスのスュアレスに対する称賛は、あまり説明可能なこととは思えない。 

 

ウェレックは『新しいフランスの文学開拓者達』が意義深い仕事と見做している。同時に、

彼は、クルティウスほどの人がロランやスュアレスを評価しすぎたと考える。ウェレック

                                                   
198 Wellek, op. cit., p. 31. 



52 

 

にはヨーロッパ主義への興味はなかったのだろうか。彼は、形式的なもの物足りなさ、詰

め込みすぎの細部、教訓主義をロランの欠点とする。ただ、この長編小説におけるドイツ

音楽や独仏の団結の描写があるために、クルティウスはロランに共感したと彼は推測する。 

 ウェレックによるロマン・ロラン論へのネガティヴな判断は、後の研究にも影響を与え

たのかもしれない。クルティウスの批評活動を扱っているミュラーの研究書でも、ロラン

は、名前を挙げられる程度の扱いである。独仏関係を中心主題としたこの本が、独仏の対

話を描く『ジャン・クリストフ』を書いたロランを軽視しているのは奇妙である。 

本章では、まず、ロマンの『ジャン・クリストフ』の空間的なヨーロッパ性を説明する。

次に、クルティウスのロマン・ロラン論を検討する。さらに、このロラン論で重視された

国境を流れるライン河について触れたい。最後に、『ジャン・クリストフ』以後のクルティ

ウスとロマン・ロランの関係を考えることにしたい。 

 

 

第 2 節 ヨーロッパを描くロマン・ロラン 

 

デュシャトゥレは 1912 年の、ローマのヴィラ・ドーリアでのロマン・ロランとクルティ

ウスの出会いについて、以下のように結論付けている。 

 

Un jeune homme timide l’aborde ; Allemand de Strasbourg, jeune docteur ès lettres, il se prépare à 

professer dans une université : Ernst Robert Curtius. [...] Cette rencontre renforce Rolland dans son 

idée de roman européen, qui vise à rapprocher les nations divisées
199

.  

ストラスブールから来ている遠慮がちな若いドイツ人が、話しかけてきた。それは文学博

士であり、大学教員になる準備をしていたエルンスト・ロベルト・クルティウスだった。[…]

このクルティウスとの出会いが、分裂した民族の親善を目指すロランのヨーロッパ小説の

着想を補強することになるのだ。 

 

このように作家と出会った後に書かれた批評がクルティウスの場合は多い。『ジャン・クリ

ストフ』が完成する直前に二人は、知り合ったのである。ロラン論が含まれる『新しいフ

ランスの文学開拓者達』の元になるボン大学での講義はこの出会いから 2 年後の 1914 年で

あり、出版はその 5 年後である。デュシャトレは、この出会いの時点でクルティウスの側

にヨーロッパのヴィジョンがあり、ロランに影響を与えたと考えている。 

デュシャトレが書いているように、『ジャン・クリストフ』はヨーロッパ小説 roman 

européen
200である201。本節では、クルティウスが共鳴した202『ジャン・クリストフ』のヨー

                                                   
199 Duchatelet, Romain Rolland tel qu’en lui-même, Paris, Albin Michel, 2002, p. 152. 
200 Vgl. Stefan Zweig, Die Welt von Gestern, Frankfurt am Main, S. Fischer, 1942; repr. 1970, S. 233. 
201 Cf. Duchatelet, « Jean-Christophe, cathédrale de l’art européen », Europe, n° 942, Paris, 2007, pp. 56-65. 
202 LZ, S. 33-34. 



53 

 

ロッパ性を具体的に示すことにする。ただ、次節で触れるクルティウスの『ジャン・クリ

ストフ』論でもこの作品は詳しく触れられるので、この節では簡略な記述に止めたい。 

 この主人公はライン河畔の地方都市に生まれる。少年クリストフが第一級の音楽家にな

ることを夢見て音楽の修業を続ける描写により、この作品は始まる。また、ピアノを親友

とする孤独な少年のユートピアとして、ライン河の描写が繰り返される 。そして、『ニー

ベルングの指輪』Der Ring des Nibelungen を聴いたクリストフは、ワーグナーに陶酔しドイ

ツ民族特有の純粋さを自覚する。その後、彼は、ユダヤ人の銀行家を父に持つマンハイム

の友人の影響でパリの文化への羨望を抱き始め、田舎者としての自意識に苦しむ203。 

青年期を過ごしたこの地方都市で起こる見落とせない出来事に、旅回りの南仏の女優コ

リンヌとの出会いがある204。コリンヌとの交歓はドイツで展開される場面に挿入されてお

り、若いクリストフにはドイツ的な生真面目さがあるだけに、明朗な南フランスの要素が

引き立っている。つまり、プロテスタントの文化とカトリックの文化の対話が表象されて

いるのだ。さらに、旅回りの女優の移動性も、主人公クリストフがパリに留まることなく、

スイスやイタリアに移っていくことと対応しているように思われる。 

 地方の凡庸さに耐えられなくなったクリストフはベルリンを訪問し、自作の楽譜を認め

てくれた老人シュルツと面会しゲーテの開かれた精神を教わることになる。 

 

Il avait une prédilection pour ceux de son pays, surtout pour Gœthe; mais il aimait aussi ceux des 

autres pays. Il était instruit et lisait plusieurs langues. Il était, d’esprit, un contemporain de Herder et 

des grands Weltbürger ― des « citoyens du monde », de la fin du dix-huitième siècle
205

. 

シュルツは自分の国の詩人達を偏愛していた、特にゲーテを。だが、外国の詩人も好きだ

った。彼は教養人であり数カ国語が読めた。精神の上では、18 世紀末のヘルダーや偉大な

る“世界市民”と同時代人なのだった。 

 

この引用部分が、ゲーテが到達した世界文学の理念206と関わることは言うまでもない。彼

の外国文学への大変な開かれ方に関しては第 4 章や第 6 章で再び触れることになるだろう。 

 『ジャン・クリストフ』において多くの頁が割かれている舞台はパリであり、パリ時代

のクリストフを通して独仏の対話をロランは描く。クリストフは疎外感を味わいながら、

成功した同郷人コーンを見つけ故郷を流れるライン河を懐かしんだりする207。19 世紀前半

以降、ライン河はドイツ人から“父なるライン”と呼ばれ、ドイツのナショナリズムに利

用されてきた。クリストフのライン河へのノスタルジーは、ドイツ人としての彼の愛国心

                                                   
203 Rolland, Jean-Christophe, Paris, Albin Michel, 1931; repri. 2007, p. 439. 
204 Ibid., p. 462. 
205 Ibid., p. 528. 
206 ゲーテの世界文学という理念に関しては、ダムロッシュの前掲書と Jérôme David, Spectres de Goethe. Les 

métamorphoses de la « littérature mondiale », Paris, Les Prairies ordinaires, 2011.を参照。 
207 Rolland, op.cit., p. 624. 



54 

 

を示す。パリのセーヌ河を見ると、たちまち、ライン河への愛情が蘇るのである208。セー

ヌ河とライン河の比較によって、ロマン・ロランは、独仏の文化を比較している。 

フランス語を使えるようになったクリストフは、パリの文化人達の集まりに顔を出すよ

うになる。ロランは、文化人達のフランス中華思想的な面を描く209。彼は、文化人達が同

時代のドイツ語圏の優れた文化に対して知識欲を持っていないことへのドイツ人のクリス

トフの苛立ちを書いているのである。また、ロランは、文化人達の外国人に対する無関心

について、どんな外国語も身につけていないことに触れている210。フランス人の外国文化

への無関心や外国語能力は、ゲーテ的精神を持つ老人シュルツとは対照的である。 

『ジャン・クリストフ』のパリの場面で展開される、クリストフとその親友オリヴィエ

の対話は、ドイツとフランスの対話の典型例となっている。 

パリから逃亡しスイスで生活を始めるクリストフ211は、ロシア人の無秩序な友愛の美し

さに接するとともに、スイスの小市民の窮屈さを含んだ勤勉性にも気付く。 

その後、ローマで暮らすようになったクリストフは、地中海の明るい光を浴びながら、

イタリア・ルネサンス文化を知る。このように、『ジャン・クリストフ』では独仏の対話だ

けでなく、文化的中心としてのローマや初期近代のイタリアも描かれている。このことは、

『ヨーロッパ文学とラテン中世』における歴史的な広がりを持ったヨーロッパに対し、ロ

ランが影響を与えた部分がある可能性があることを示すものである。 

以上、『ジャン・クリストフ』におけるヨーロッパ性を説明した。次節では、クルティウ

スのロマン・ロラン論がどのようなものであるか確認していくことにする。 

 

 

第 3 節 『新しいフランスの文学開拓者達』におけるロマン・ロラン論 

 

 『新しいフランスの文学開拓者達』におけるロマン・ロラン論は、ジッドとの比較によ

り始まる。ジッドが少数者のための作家であるのに対し、大衆的なロランには、ジッドに

は欠けている、大変な光と影のコントラストにおいて見られた揺るぎない世界、道徳的意

志の激情的動揺、信仰の力があると言うのである212。だからこそ、彼はこうしたロランの

性格がフランス的でないと考える。彼は、ドイツのロマニストのオットー・グラウトフ Otto 

Grautoff がロマン・ロランについて語った言葉を引用している。 

 

Wir glauben nicht, dass Gesundheit, Kraft, seelisches Gleichgewicht, klare helle Schönheit auch auf 

der andern Seite des Rheines zu Hause sein können und immer lauter fragen wir, wer ist dieser 

                                                   
208 Ibid., p. 773. 
209 Ibid., pp. 637-638. 
210 Ibid., p. 690. 
211 自国の愛国主義から距離を置くロランは、スイスによく滞在した。Cf. Anne-Marie Saint-Gille, Les idées 

politiques d’Annette Kolb (1870-1967). La France, l’Allemagne et l’Europe, Berne, Peter Lang, 1993, pp. 103-108. 
212 WB, S. 79. 



55 

 

fremde Dichter?
213

 

我々ドイツ人には、健康、力、精神的なバランス、澄み切った明るい美といったものが、

ライン河のもう一つの側で存在することが出来るのが信じられないであり、大きな声でこ

の外国の作家は誰だろうか、と我々は問うのである。 

 

このグラウトフの言葉に、“ライン河のもう一つの側で”„auf der andern Seite des Rheines“ と

いうライン河に関連する表現が含まれている。このことに目を留めておきたい。 

 続いて、クルティウスは、ポール・セペル Paul Seippel の『ロマン・ロラン 人と作品』

Romain Rolland, l’homme et l’œuvre (1913) に依拠しながら、ロランの生い立ちを綴っている。

ロランに関する情報をドイツ語圏の読者に提供しているのだ。この記述では、クルティウ

スが教授資格論文で扱ったブリュヌティエールがロランのエコール・ノルマル時代の師の

一人であったことが書かれている214。クルティウスはロランが青年時代に歴史研究を行っ

たことを語り、二年間の彼のローマ遊学について以下のように論じている。 

 

1889 kam Rolland nach Rom an die École française. Rom wurde seine große Liebe und ist es 

geblieben. In einem Brief vom 14. April 1912 schreibt er aus Rom: „Diese Stadt hat auf mich eine 

entscheidende Wirkung gehabt. […] Der Geist und das Licht Roms sind nicht ohne Beziehung zum 

Entwurf und der Ausführung des Jean-Christophe. […]
215
“ 

1889 年にロランは、ローマのエコール・フランセーズにやって来た。ローマは、彼にとっ

て、大いなる愛情の対象になった。このことは、現在も持続していることだ。1912 年 4 月

14 日の手紙の中で彼は書いている、「この町は私に決定的な作用を及ぼした。［…］ローマ

の精神と光は、『ジャン・クリストフ』の設計や遂行とは無関係ではない。［…］」。 

 

彼はロランのローマ体験に目を向けている。この部分の直後では、ロランが西洋を展望す

る場所としてのローマから諸民族の和解を説いていることを紹介する。また、この一節は、

クルティウス自身のローマに対する好感も示す。ジャックマール＝ド・ジュモーの言うよ

うに216、彼のローマへの愛着217は若い頃から老年期まで持続していたものであった。 

 『ジャン・クリストフ』を発表する前段階のロマン・ロランに関しては、戯曲や芸術家

の伝記の書き手であった頃を、幅広く文化的教養を身につけ、そして、理想と教養との詩

的な総合を念頭に浮かべている一人の若い音楽家と綴る218。 

続いて、彼は、ロランの戯曲『狼群』Les Loups (1898) がドイツ語に翻訳され、1914 年の

                                                   
213 Ebd., S. 79-80. 
214 Ebd., S. 81. 
215 Ebd., S. 82. 
216 Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): origines et cheminements d’un esprit européen, op. 

cit., p. 375.)  
217 マンチーニは、クルティウスの人文主義はギリシアを中心とするものではなく、キリスト教的ローマで

あることを指摘している（Mancini, “Il giardino dei topoi”, in: Paccagnella e Gregori (a cura di), p. 13.）。 
218 WB, S. 84. 



56 

 

ミュンヘンの上演で大成功を収め、1916 年にはウィーンの劇場でも演じられたことを書い

ている。ロランの幅広い教養やその国際的評価により、ヨーロッパ人であることを示そう

としているのである。劇作家としてのロランについては、クルティウスは、ロランが民衆

のための芸術を志向していたことや、世紀転換期に書かれた、フランス革命や信仰を主題

としたロランの戯曲の背景にはドレフュス事件があったことを述べている219。 

 ロランが書いた芸術家の伝記群に関しては、まず、民衆性において戯曲との連続性があ

ることが説明される。次に、クルティウスは、1903 年にペギーの雑誌『半月手帖』に掲載

されたロランの『ベートーヴェンの生涯』Vie de Beethoven に関して、ペギーがこの雑誌の

文学的成功の発端であったと考えていることを紹介する。続いて、このベートーヴェン伝

の序文を引用しながら、この伝記で繰り返し描かれるベートーヴェン Beethoven の孤独な苦

しい闘争が、ロランの倫理的そして芸術的信条であることを指摘している220。 

 クルティウスは、1907 年に出版された『ミケランジェロの生涯』Vie de Michel-Ange や 1911

年に出た『トルストイの生涯』La Vie de Tolstoï に関して、これらの本から引用しつつ、前者

に関してはミケランジェロ Michelangelo の苦悩をキリスト教的信仰心との関わりで説明し

ている。後者に関しては、ロランのトルストイ Толстойへの感謝や愛情に触れている。 

最後に、クルティウスは、これらの芸術家の伝記群が、『ジャン・クリストフ』を導く位

置にあると書いている221。この長編小説が雑誌『半月手帖』連載されたのは、これらの伝

記群の発表時期と重なる 1904 年から 1912 年であるためである。 

次に、クルティウスによる『ジャン・クリストフ』の要約の冒頭部分を引用する。 

 

Jean-Christophe, der in zehn Bänden von 1904 bis 1912 erschien, ist ein Bildungsroman, der sich 

zum Zeitroman und zur Kulturkritik erweitert. Ein von allen geistigen Kräften des europäischen 

Festlands genährter Franzose hat hier seinen Lebensglauben und seine Humanitätsanschauung in das 

Epos eines deutschen Musikerlebens gelegt. Johann-Christoph Kraffts Heimat ist eine kleine Stadt 

am Mittellauf des Rheins, in die der Großvater als junger Mensch eingewandert ist
222

. 

1904 年から 1912 年にかけて 10 巻本として登場した、『ジャン・クリストフ』は時代小説や

文化批評へと拡張された教養小説である。ヨーロッパ大陸の全ての精神的な力を栄養にし

た、一人のフランス人が彼の信念や人間観を一人のドイツ人音楽家の生の叙事詩の中に表

現しているのだ。ジャン＝クリストフ・クラフトの故郷は、ライン河中流に位置する小さ

な町であり、彼の祖父はこの町に若い頃に移住したのだった。 

 

『ジャン・クリストフ』が教養小説であることは、この作品のドイツ性を示す。また、時

代小説の側面があるとクルティウスが指摘するのは、普仏戦争、パリ・コミューン、国家

                                                   
219 Ebd., S. 85-87. 
220 Ebd., S. 87-89. 
221 Ebd., S. 91. 
222 Ebd., S. 91-92. 



57 

 

独占資本主義の進行、ナショナリズムの興隆を、この作品が描いているからである。引用

文中にある“ヨーロッパ大陸の全ての精神的な力”というのは、作品中で随所に挿入され

るギリシア・ローマの古典文学作品やイタリア・英国・ドイツ・フランスの文学作品から

の原文での引用などによって示されているものであろう。引用末尾にクリストフの故郷が

ライン河中流であるとはっきり書いてあるのは、見落とせないことである。 

 彼は、引用部分以降、作品のあらすじを紹介している。クルティウスは少年時代のクリ

ストフの不幸な生活を語る。作品の舞台がパリに移ると、この大都会に住む人々へのクリ

ストフの批判に触れている。しかし、同時に、彼はパリの多面性を指摘する。 

 

Nur ist das Paris, das er schildert, nicht das ganze Paris. Neben dem durch Geld, Sensationsgier und 

Lüge demoralisierten Paris gibt es ein stilles, ernstes, schaffendes, idealisches Paris. Und davon ahnt 

Christophs nichts. […] Und in dem jungen Dichter Olivier Jeannin lernt Christoph einen Vertreter 

der geistigen Elite Frankreichs kennen
223

. 

ただし、この巻が描いているパリは、パリ全体ではない。富、センセーショナルなことに

対する異常な熱望、まやかしといったものにより堕落してしまったパリ以外にも、静かで

真剣で創造的で理想主義のパリというものが存在するのである。そして、後者のパリにつ

いては、クリストフは気付いていないのだ。［…］そして、若い作家のオリヴィエ・ジャナ

ンの中に、フランスの精神的エリートを代表する人物を知るようになるのだ。 

 

クルティウスは学生時代に中世フランス文学の研究のために、パリに滞在したことがあり、

パリの知的エリートの精神生活を知っていた。また、『新フランス評論』の作家達はこうし

た精神的エリート達であった。彼は、クリストフは生活力と創造力に溢れた闘士の性質で

あり、オリヴィエは繊細な沈思の人であるという二人の対称性を示すと共に、オリヴィエ

がクリストフに真のフランスとはどのようなものかを教えたことを指摘している224。 

 『ジャン・クリストフ』は、物語の舞台が移動する。パリから離れスイスに生活の場を

移し、その後ローマに移動するクリストフを、クルティウスは以下のように語っている。 

 

Christoph flieht über die Grenze. Halb wahnsinnig vor Schmerz über Oliviers Tod kommt er in eine 

schweizerische Stadt, in der Basel leicht zu erkennen ist, und findet Aufnahme im Hause eines 

Jugendfreundes. […] Rom wird für Christoph die letzte Erziehung. Er lernt hier die klassische 

lateinische Schönheit, die Schönheit der klaren leuchtenden Formen, verstehen
225

. 

クリストフは国境を越えて、逃げる。オリヴィエの死を悲しみ、気が狂うばかりの彼は、

バーゼルであると容易に認識出来るスイスの町にやって来て、若い頃の友人の家に受け入

れてもらう。［…］ローマは、クリストフにとって最後の教育となる。彼はここで、古典的

                                                   
223 Ebd., S. 95. 
224 Ebd., S. 95-96. 
225 Ebd., S. 97. 



58 

 

でラテン的な美を、明晰で輝いている形式の美を理解するに到る。 

 

引用部分の冒頭で彼は、クリストフのフランスからの逃亡に触れている。このようにヨー

ロッパ各地を移動する主人公は、EU が進める人の移動の自由226を先取りしているようなと

ころがある。小説の主人公が国の異なる多くの町を移動していく作品は、それまでの文学

の歴史においては、あまり見当たらないものだ。引用部分後半は、ロマン・ロランやクル

ティウスが、ローマの古典性やラテン性の良さを理解していることを示している。 

 筋の紹介を終え、クルティウスは、この作品におけるライン河の存在の大きさを力説し

ている。ライン河は、地中海と北海を結ぶ大航路であり、文化交流に一役買ってきた大河

である。ライン河の意義を、通奏低音のような永遠の流動として、彼は解説する。 

 

Symbolisch für die Einheitlichkeit des Werkes ist die Rolle, die der Rhein darin spielt. Der erste 

Schrei des Kindes wird begleitet von dem Rauschen des Stromes, und in seiner letzten 

Fieberphantasie sieht der Sterbende die Schauplätze seiner Kindheit wieder. Er hört das dumpfe 

Brausen des Rheins, er beugt sich über die Flut, und sein Leben fließt mit den Wellen an ihm 

vorüber, dem Ozean zu. Der Rhein hat noch eine tiefere Bedeutung im Jean-Christophe: in ihm ist 

der Urantrieb und der tiefste Gehalt des ganzen Werkes versinnbildlicht: die Empfindung des Lebens 

als eines ewigen Fließens
227

. 

この作品の纏まりを象徴するものとして、ライン河の担っている役割がある。子供の最初

の叫び声は、大河のざわめきの音を伴奏としているのだ。そして、死のうとする人間は熱

に浮かされ、人生最後の幻影のなかに再び少年時代の情景を垣間見るのだが、彼はライン

のおぼろげな轟きを耳にして水の流れに身を屈める。そして、彼の生は波と一緒に彼のそ

ばを通り過ぎて大洋へと流れていく。ラインは『ジャン・クリストフ』においては、更に

奥深い意義を持っている。ラインの中に、作品全体の原動力や中身の濃い内容が象徴化さ

れている。すなわち、永遠の流動として生を感じさせることである。 

 

クリストフの故郷がライン河であることが分かる文章である。このように、クルティウス

は、クリストフとライン河の親密な関係や“父なるライン”の中に存在する力強さや永遠

の流動としての生を指摘する。だが、国境を流れる存在としてのライン河に関しては何も

書いていない。それでも、彼はライン河に“作品全体の原動力”や“象徴化”を見出して

いる。ライン河とクルティウスの関係については、次節で再び取り上げることにする。 

 続いて、彼は旧約聖書『ヨブ記』            を引き合いに出しながら、『ジャン・クリスト

                                                   
226 多言語の運用よりも、移動の自由の方が、ヨーロッパ人としてのアイデンティティを持つことに作用し

ているという調査結果がある（高橋秀彰「欧州の統一と多言語主義 拡大と多様化の中で」、杉谷眞佐子・

高田博行・浜崎桂子・森貴史編『ドイツ語が織りなす社会と文化』、関西大学出版部、2005 年、41 頁）。 
227 WB, S. 98-99. 



59 

 

フ』で描かれた苦痛や闘争の激しさを指摘している228。そして、ロマン・ロランの倫理に

おいては、平和よりも闘争が重視されていると主張する。 

また、ロランが価値を置く芸術が、小説の前半部でクリストフが共感した民衆的な芸術

ではなく、エリートによるものであると述べられている229。その根拠として、ロランの世

界観においては、社会主義思想よりも個人主義が重視されていることを挙げている。 

次に、クルティウスは、『ジャン・クリストフ』の宗教性を、クリストフの孤独生活の伴

侶として神がいるのであり、クリストフの神信仰を汎神論と人格神論の混合であると考え

ている230。作品論はここで終わり、作品の受容に話題は移る。 

 『ジャン・クリストフ』は、フランスでは、どのように受容されたのだろうか。まず彼

は、作家・政治家のガストン・リウーGaston Riou が、1913 年に強い共感を込めて、ロマン・

ロランは我々の自己であり我々の詩人である、と述べたことを紹介する231。 

続いて、このことと第一次世界大戦との関わりについて、以下のように書いている。 

 

Dieses Zeugnis für Rollands repräsentative Stellung in der geistigen Bewegung des jungen 

Frankreich hat durch den Weltkrieg den Wert eines zeitgeschichtlichen Dokuments bekommen. Wie 

anders klingen die Stimmen jetzt! Wollte man die Äußerungen der geknebelten französischen 

Öffentlichkeit für die Sprache des wahren Frankreich, des ganzen Frankreich nehmen, so müßte man 

sagen: die Nation ist von ihrem Dichter abgefallen und hat ihn geächtet. Es konnte nicht anders sein. 

Denn auch im Weltkrieg hat Rolland den Glauben festgehalten, der durch sein ganzes Werk geht: 

den Glauben an die Idee Europa: und das heißt an die moralische Solidarität von Deutschland und 

Frankreich. Wenn er einen Deutschen zu seinem Helden erwählt hatte und ihn das wahre Frankreich 

entdecken ließ, war es, weil er Deutschland und Frankreich zusammenführen wollte, wie Christoph 

und Olivier sich im Freundesbund zusammenschlossen
232

. 

若きフランスの精神的運動におけるロランの代表的な位置に関するこの証明書は、世界大

戦によって、現代史的記録文書の価値を獲得した。現在では、何と異なっている声が鳴り

響いていることか。もしも人が、さるぐつわを嵌められたフランスの一般の人々の発言を、

真のフランスの言葉とか、フランス全体の言葉と見なすのならば、フランスの国民は、彼

らの詩人に背いて、村八分にしたと言わざるを得ないだろう。それ以外ではあり得なかっ

たのだ。実際に、世界大戦においてもロランは、彼の全作品に一貫している信念に、すな

わちヨーロッパの理念に固執した。これは、詳しく言えば、ドイツとフランスの倫理上の

連帯のことである。彼がドイツ人を主人公として選び、この主人公に真のフランスを発見

させたのは、それは彼が、まるでクリストフとオリヴィエが友情による結び付きで繋ぎ合

わされているように、ドイツとフランスを引き合わせたいと思ったからであった。 

                                                   
228 Ebd., S. 100-101. 
229 Ebd., S. 103-106. 
230 Ebd., S. 110-112. 
231 Ebd., S. 112-113. 
232 Ebd., S. 113-114. 



60 

 

 

フランスのナショナリズムが興隆した第一次世界大戦の時でさえ、ロマン・ロランの個人

主義は崩れることなく、独仏の対話によるヨーロッパという信念を貫いたことを、クルテ

ィウスは主張している。同時に、『ジャン・クリストフ』に共感したフランス人達が、戦争

の時に愛国心に従わないロランをフランスから追放したことにも触れている。アルザスに

育ったクルティウスは参戦し重傷を負った。彼自身、この参戦は激しい葛藤を伴うもので

あったであろう。このロラン論が含まれている『新しいフランスの文学開拓者達』は、第

一次世界大戦直後の 1919 年に出版されている。従って、クルティウスがこの戦争の後に、

ロランにおけるヨーロッパの理念を語っているのは無視出来ないことである。 

 続いてクルティウスは、ロランが戦争中に国際赤十字社の事業に関わるために、ジュネ

ーヴに滞在し、パシフィストとしてヨーロッパの平和を呼びかけ、フランスの知的世界の

中で唯一自己の独立を守ったことを語っている233。 

 このロマン・ロラン論の中心主題である『ジャン・クリストフ』論を終えると、最後に、

クルティウスは、ロランの最新刊である小説『コラ・ブルーニョン』Colas Breugnon (1919)

と人形劇『リリュリ』Liluli (1919) をドイツ語圏の読者に紹介している234。 

 以上、『新しいフランスの文学開拓者達』におけるロマン・ロラン論を検討した。次節で

は、このロラン論で特に重視されているライン河と独仏の国境地帯に生まれたクルティウ

スのアイデンティティとの関係に、目を向けることにする。 

 

 

第 4 節 クルティウスのヨーロッパ理念の軸としてのライン河 

 

『ジャン・クリストフ』の中心主題はライン河である、と言っても過言ではない。なぜ

なら、この河は独仏の国境を流れており、作品中でもこう記述されているからである。 

 

Entre les coteaux de France et la plaine allemande, le fleuve s’était frayé passage, débordant sur les 

prés, rongeant la base des collines, ramassant, absorbant les eaux des deux pays. Ainsi, il coulait 

entre eux, non pour les séparer, mais afin de les unir ; ils se mariaient en lui
235

. 

フランスの丘とドイツの平野の間を河は自ら切り開いて進み、草原の上に溢れ出たり、色

んな丘を浸食したりしながら、二つの国の水をかき集め触れ合わせている。こんな感じで、

この河はフランスとドイツの間を進んでいくのだが、両国を分けてしまうためでなく、結

び付けようとしているのだ。二つの国は、この河において結婚した。 

 

ロランは、ライン河がフランスとドイツに対して中立的な立場を取り、この二つの国の間

                                                   
233 Ebd., S. 114. 
234 Ebd., S. 115-125. 
235 Rolland, op. cit., p. 1010. 



61 

 

の紛争を鎮めるものとして描いている。この描写は、『ジャン・クリストフ』において、ラ

イン河が、クリストフの故郷でありドイツ人の愛国主義を鼓舞するだけでなく、国境地帯

を表象する役割も担わされていることも示す。 

本節では、フランスとドイツの国境を流れるライン河の歴史を考察する。歴史を遡るの

は、クルティウスの主著において古代や中世の持つ意味が大きいからである。 

古代では、ローマ帝国軍がライン河流域まで領土を拡げる。両岸の諸都市を建設したの

もローマ帝国軍である。ユリウス・カエサル Iulius Cæsar はこの河を帝国の境界とした236。 

中世では、カール大帝 Charlemagne の時代にフランク王国がヨーロッパを統一するが、彼

の孫の代には三つに分裂する。中間部分のロタリンギアにライン地方やアルザス地方が含

まれ、この河はロタリンギアと東フランクの境界線となる。中世から近世にかけて、ライ

ン河流域のコンスタンツ、ストラスブール、マインツなどは、交通の要衝 Verkehrsknotenpunkt

であった。東フランクはドイツの、西フランクはフランスの母体になる。 

独仏の敵対関係は、17 世紀のルイ王朝の頃から始まった。ドイツ農民戦争後のドイツ人

は、三十年戦争以後長くフランス人に対する文化的劣等感に苛まれることになる。 

しかし、19 世紀に入るとフランス側もドイツに興味を持つ者が増える。そうしたフラン

ス人の一人であるスタール夫人について、クルティウスは批評「現代フランス文学におけ

るヨーロッパ精神について」において、『ドイツ論』の画期性が、フランス語を使用言語と

した“抽象的なコスモポリタニズム”を軸としたヨーロッパではなく、諸民族の文化的特

徴を尊重する“ヨーロッパ精神”にあると述べた237。彼とジッドやデュ・ボスとの書簡で

は、ドイツ語も使用されていたことは、1920 年代の彼らのヨーロッパ性が、“18 世紀の抽

象的なコスモポリタニズム”ではなく、スタール夫人が主張した諸民族の“平均化でなく

統合”に近いものであったと言える。 

 1870 年の普仏戦争では、ビスマルク Bismarck 主導のもと強力化したプロイセンがナポレ

オン三世Napoléon III率いるフランスに勝利する。フランスにとってこの敗戦は屈辱であり、

ドイツへの復讐を旗印にナショナリズムが興隆する。中本真生子は、敗戦後のフランスを

「第三共和政期のフランスが、“フランス国民”統合のために建国神話や共和国の女神、国

歌、国旗（三色旗）等のシンボルを多用したことはよく知られている238。」と説明する。中

本の語るフランスのナショナリズムの興隆において、失地回復の象徴となったアルザス・

ロレーヌは、こうしたシンボルが多く作られる対象となった。クルティウスがモノグラフ

を書いたロレーヌ出身のバレスの作品にもこうした側面は見られる。 

『ジャン・クリストフ』の主人公は、普仏戦争より 10 年くらい前、ライン河畔に生まれ

ている。一方、クルティウスは、アルザスがドイツ領である 1886 年に生まれた。 

普仏戦争後に、重工業の盛んなアルザス＝ロレーヌ地方がドイツに割譲される。この国

境線の推移に関して、『ジャン・クリストフ』においても親友同士であるドイツ人であるク

                                                   
236 FK, S. 33-34. 
237 FGE, S. 291-292. 
238 中本真生子『アルザスと国民国家』（晃洋書房、2008 年、6 頁）。 



62 

 

リストフとフランス人であるオリヴィエの間でさえ、問題にされている。 

 

Les raisons historiques qu’Olivier alléguait des droits de la France à revendiquer l’Alsace comme 

une terre latine, ne firent aucune impression sur Christophe ; il en existait d’aussi fortes pour prouver 

le contraire...
239

 

オリヴィエが申し立てる、ラテン文化の土地としてのアルザスを要求するフランスの権利

についての歴史的な理由は、クリストフには説得力のあるものではなかった。まったく逆

のことを証明する強い根拠も同様にあったからである…。 

 

こうした歴史的条件を作品化するために、ロランは 1905 年にアルザスに滞在し、現地取材

を敢行している。新たにドイツ領となり、ドイツの学術・文化の象徴として特に力を注が

れることになったストラスブールに関して、ロランは現地で理解を深めたのである240。 

『ジャン・クリストフ』には、クリストフの友人として、ドイツの地方都市で学校教師

を務めるアルザス出身のアンゲリカ・ラインハルトが登場する。 

 

Parmi les nombreuses choses saugrenues, qu’il ne fallait pas dire, et que par conséquent elle disait, 

revenait à tout propos une comparaison déplacée de ce qui se faisait en Allemagne et de ce qui se 

faisait en France. Allemande elle-même,－(nulle ne l’était plus qu’elle)－mais élevée en Alsace, et 

en rapports d’amitié avec des Alsaciens français, elle avait subi cette attraction de la civilisation 

latine, à laquelle ne résistaient pas, dans les pays annexés, tant d’Allemands, et de ceux qui 

semblaient les moins faits pour la sentir
241

. 

言うべきことではないのに彼女が口に出してしまう多くの突拍子もないことの中に、ドイ

ツで生じていることとフランスで起こっていることを何かにつけ場所柄もわきまえずに比

較するというのがあった。彼女自身はドイツ人だったが、（彼女ほど生粋のドイツ人はなか

った）、アルザスで育ったせいかフランス系のアルザス人達と交友関係を持っていたので彼

女はラテン文化の魅力に惹かれていた。合併されているこの地域のかなり多くのドイツ人

が、しかもそれには最も感じそうもないような人々がラテン文化の魅力に惹かれていた。 

 

ラインハルトの文化的背景はクルティウスに近く、彼は独仏の比較という方法を駆使して、

1930 年に『フランス文化論』を発表することになる。一方、『新フランス評論』に関わった

作家ジャン・シュランベルジェ Jean Schlumberger
242は、“フランス系のアルザス人”である。 

スイスのベルンの貴族出身の厳格な母親と敬虔なプロテスタントの牧師である父親との

間に、クルティウスは、アルザスの小都市タンで生まれている。彼が、ギムナジウムや大

                                                   
239 Rolland, op. cit., p. 997. 

240 二宮宏之『マルク・ブロックを読む』（岩波書店、2005 年、30 頁）。 
241 Rolland, op. cit., pp. 497-498. 
242 Cf. Gilbert-Lucien Salmon (éd.), Jean Schlumberger et la Nouvelle Revue Française, Paris, L’Harmattan, 2004. 



63 

 

学に通っていた頃には、ストラスブールはドイツ領だったが、クルティウスが第一次世界

大戦後に、ドイツの大学で教員になる時期には、彼の故郷はフランス領である。その後、

ナチス・ドイツの侵略戦争によってドイツ領に戻る。 

このように属する国を何度も変えるアルザスの特徴を中本は、「視点を国境に、地方に置

いてみると、これまでの“国民”観がいかに中央にとってのあるべき国民の姿であったか、

そして程度の差こそあれ、アルザスと似たような経験を多くの地方が、そして、国境が被

ってきたのかということが見えてくるであろう243。」と書いている。他の多くの国境の町の

ように244、ストラスブールは多言語性を持たざるを得ず、帰属問題を抱えてきた。さらに、

フランスのような中央集権国家では、ストラスブールのような国境の町は、辺境の町でし

かなかったのである。そうしたアマルガムというアイデンティティを持つ国境の町は、欧

州統合の深化とともに、首都への劣等感を克服することになる。 

 以上、クルティウスの故郷である、ライン河の流れる国境地帯アルザスについて歴史的

に概観した。彼の育ったこの環境が“ヨーロッパ精神”の基盤になったことは確かである。 

 アルザスと隣接するロレーヌも、この歴史的条件と関連する。普仏戦争の直前にフラン

スとの国境近くで生まれたゲオルゲが若い頃にフランス文化に対する愛着を持っていたこ

とを、クルティウスは 1950年の批評「語らいの中でのシュテファン・ゲオルゲ」„Stefan George 

im Gespräch“ の中で語っている245。また、このゲオルゲ論では、ゲオルゲとロタリンギア

の関係も触れられている。これは、この論考の二年前に出版された彼の主著において文学

史の流れをライン河の流れと重ね合わせていることの残響のように思われる。 

 

Aber für die landläufige Literaturgeschichte beginnt das moderne Europa erst um 1500. Das ist 

ebenso sinnvoll, wie wenn man eine Beschreibung des Rheins verspräche, aber nur das Stück von 

Mainz bis Köln lieferte. Freilich gibt es auch eine « mittelalterliche » Literaturgeschichte. Sie fängt 

um 1000 an, also, um im Bilde zu bleiben, schon in Straßburg. Aber wo bleibt die Zeit von 400 bis 

1000? Da müßte man schon in Basel anfangen…[...] Der letzte große Dichter rheinfränkischen 

Stammes, Stefan George, fühlte sich durch geheime Wahlverwandtschaft dem römischen Germanien 

und dem fränkischen Mittelreich Lotharingien zugehörig, aus dem sein Geschlecht stammte
246

. 

                                                   
243 中本、前掲書、107 頁。 
244 例えば、アドリア海に面する町トリエステ。アンジェロ・アーラ Angelo Ara とクラウディオ・マグリス

Claudio Magris は、トリエステとアルザス＝ロレーヌ地方を等価に位置付ける（Angelo Ara e Claudio Magris, 

Trieste.Un’identità di frontiera, Torino, Einaudi, 1982; repr. 2007, p. 66.）。Cfr. Angelo Ara ed Eberhard Kolb (a cura 

di), Regioni di frontiera nell’epoca dei nazionalismi. Alsazia e Lorena/Trento e Trieste, Bologna, Il Mulino, 1995. 
245 クルティウスによると、20 歳の頃のゲオルゲは、ドイツにいると窒息すると感じていた（KEEL, S. 101.）。

この詩人は、フランスに愛着を持っていたのである。クルティウスは自分を重ね合わせながら、独仏の間

で引き裂かれたゲオルゲを語っているように思われる。このゲオルゲ論では、クルティウスが 18 歳の時に

行った中部ラインへの旅が回想され、ビンゲンでの船旅が記述されている。ビンゲンはゲオルゲが活動し

ていた町である。『ジャン・クリストフ』の主人公の故郷やこの主人公のモデルであるベートーヴェンの生

誕の地ボンは、ビンゲンから近い。また、ゲオルゲは、彼の詩『ポルタ・ニグラ』Porta Nigra (1907) など

が示すように、ライン河とローマ帝国の関係にも意識的であった。 
246 ELLMA, S. 19-20. 



64 

 

しかしながら、一般的な文学史にとって、近代ヨーロッパ世界は、1500 年にようやく始ま

る。このことは、ライン河を記述すると予想させているのに、実際は、マインツからケル

ンにかけての部分しか書かないのと、同じような意味合いなのである。確かに、“中世”文

学史のようなものは、ある。それは、1000 年頃に始まるが、要するに、続けてライン河の

イメージに固執するなら、既にもう、ストラスブールに辿りついたことになる。だが、400

年から 1000 年までの時は、どこに残っているのか。それならば、バーゼルの地点から、書

き始めないといけないだろう。[…]ライン＝フランク系の最後の偉大な詩人シュテファ

ン・ゲオルゲは、秘められた親和性によって、自分がローマ風のゲルマニアと、ロタリン

ギアと呼ばれる、彼の家系が由来する中部フランクに帰属するのを感じた。 

 

ゲオルゲのライン河及びローマ風のゲルマニアへの帰属を示す文章である。南西ドイツの

人文主義的な伝統に親近感を抱くクルティウスは、似た背景を持つゲオルゲに、文学史の

流れをライン河の流れと重ね合わせながら語る際に特権的な位置を与えたのだ。アルザス

で育ったクルティウスは、ライン河と関わる作品を書いたロマン・ロランやゲオルゲの仕

事に共鳴し、この大河へのこだわりをこうした形で形象化することになったのである。 

 

 

第 5 節 結論 

 

 本章の第 1 節では、作品の通俗性ゆえにロマン・ロランの作品が、文学研究者や文学愛

好者の多くから低い評価を受けているために、クルティウスのロマン・ロラン論も十分に

研究されてこなかったことを指摘した。 

 第 2 節では、ドイツとフランスの対話を主題とする『ジャン・クリストフ』のヨーロッ

パ性を具体的に示した。このヨーロッパ性は空間的なものだが、イタリアの文化的遺産を

描写することにより歴史的なヨーロッパ性も含まれていることにも着目した。 

 第 3 節では、『新しいフランスの文学開拓者達』で一章を割かれているロマン・ロラン論

を扱った。クルティウスがロランの作品のドイツ性、『ジャン・クリストフ』におけるロー

マやライン河の役割を説明していることに触れた。 

 第 4 節では、ライン河が流れるアルザスで育ったクルティウスのアイデンティティに関

して、『ジャン・クリストフ』の中のアルザスと関連させながら、考察した。 

 これらの探求により、クルティウスとロマン・ロランは、ヨーロッパのヴィジョンを始

めとして、共感し合うような思想を持っていたように考えられる。例えば、クルティウス

が第一次世界大戦で負傷した時には、ロランは体の具合を心配している247。また、ロラン

はクルティウスの『新しいフランスの文学開拓者達』を激賞し彼の知性や気品を称える手

                                                   
247 Duchatelet, « La correspondance Curtius – Romain Roland », Bem et Guyaux (éds.), op.cit., p. 152. 



65 

 

紙を書いている248。さらに、ルール紛争に対してクルティウスがフランスとドイツの和解

を呼びかけて書いた 1922 年の論考「フランス人とドイツ人は理解し合えることは出来るか」

« Français et Allemands peuvent-ils se comprendre? »
249にも目を通し友情を深めていった250。 

 だが、ロランはクルティウスから次第に距離を置くようになる。彼が雑誌『新フランス

評論』の作家達と親しく付き合うようになるからである251。ロランにとって『新フランス

評論』の作家達は、大ブルジョワの審美派のように映っていた252
 

また、クルティウスとロランの考え方は異なるものとなっていった。なぜなら、ロラン

はソヴィエトの共産主義を強く肯定したためである。彼はソ連を除外した汎ヨーロッパは

無意味なものだと考えるようになる253。その結果、ロランは 1930 年 1 月 28 日にソ連を受

け入れないクーデンホーフ・カレルギーの汎ヨーロッパ運動を批判する声明を発表する254。

ロマニストであるクルティウスが、ソヴィエトやスラヴ文化に対して持っていた違和感に

関しては、第 4 章や第 5 章でも触れることになるだろう。 

クルティウスも、自分の考えるヨーロッパにソ連を含めようとしなかった。1920 年代後

半において彼はロランから離れていき、書簡のやり取りは 1930 年に終わる。しかし、『ジ

ャン・クリストフ』で描かれた独仏の国境を流れるライン河はクルティウスの考えるヨー

ロッパの軸であり続ける。また、彼は、ロランの作品の価値を一貫して肯定した。その証

拠に、主著が公刊される直前の 1947 年に『メルクーア』に発表されたヘッセ論で、彼はロ

ランを 1870 年前後に生まれた偉大な文学者達の輪に含めている255。 

ロマン・ロランは、多面的で複雑な作家である。彼は、ローマに遊学した諸芸術に明る

いエリートであるのに、民衆への理解を示し、ソヴィエトの共産主義を支持した。ただ、

ロランが生涯において一貫しているのは、ヨーロッパというものを追求し続けたことであ

る。第一次世界大戦の頃、彼がスイスから平和を呼びかけたのは、その証拠である。 

クルティウスの空間的な“ヨーロッパ精神”の形成過程において、ロマン・ロランの持

つ意味は小さくない。ドイツ人音楽家を主人公とする長編小説『ジャン・クリストフ』を

書いたロランは同時代のフランスの作家達の中で最もドイツ的であった。アルザスに生ま

れ、フランス文化に親近感を持つクルティウスが、親ドイツのロランに共感し友人関係を

結んだのは、自然なことであった。 

  

                                                   
248 Ibid., p. 156. 
249 Charrier, op.cit., pp. 156-162. 
250 Duchatelet, « La correspondance Curtius – Romain Roland », op. cit., p. 160. 
251 Ibid., pp. 162-163. 
252 Duchatelet, Romain Rolland tel qu’en lui-même, op. cit., p. 292. Cf. Duchatelet, Romain Rolland et la NRF. 

Correspondances avec Jacques Copeau, Gaston Gallimard, André Gide, André Malraux, Roger Martin du Gard, 

Jean Paulhan, Jean Schlumberger et fragments du Journal, Paris, Albin Michel, 1989. 
253 Duchatelet, Romain Rolland tel qu’en lui-même, op. cit., p. 292. 
254 牧野、前掲書、177 頁。 
255 KEEL, S. 163. 



66 

 

第 3 章 クルティウスとジッド、ポンティニー、コルパハ 

 

第 1 節 『新しいフランスの文学開拓者達』におけるジッド論 

 

本章では、ジッド、ポンティニーの旬日会、コルパハのサロンとの関係を中心に、クル

ティウスとジッドなどの『新フランス評論』の作家達との影響関係を論じることにする。 

ジッドは 20 世紀フランス文学を代表する作家の一人である。彼は小説を書くだけでなく、

外国文学をフランス語に翻訳した知識人であった。ヨーロッパ的教養を備えた知識人作家

としてのジッドを考える場合、ポンティニー修道院での旬日会やルクセンブルクの城館で

営まれていたサロンは大きな意味を持っていた。クルティウスが彼と知り合い友情を深め

ていった256のは、こうした場所であった。また、約 30 年間続けられた彼らの往復書簡は、

クルティウスの“ヨーロッパ精神”の形成過程を考察する上で重要なものである。 

まず、『新しいフランスの文学開拓者達』のジッド論において、ジッドの外国文学受容を

どのように論じているのかに注目することにしたい。 

冒頭で、クルティウスはフランスに脈々と流れる古典主義の伝統に触れ、ジッドがこの

伝統の継承者であることを語っている257。クルティウスによれば、ロラン、クローデル、

スュアレス、ペギーと比べれば、彼は革新の度合いは小さいという。 

ジッドに関して、彼は、批評家と作家を兼ねていると言う258。本章第 4 節で扱う二人の

書簡は、このフランスの作家が批評文も多く書いた知的な人物であったことと関連する。 

 クルティウスはジッドの特徴である古典主義を、明晰さ die Klarheit (die très grande clarté) 

への愛着から説明している259。さらに彼は、同時代の古典主義者達とは区別する。 

 

Sie hat sich vollzogen im Ringen mit dem menschlichen und künstlerischen Gehalt der Gegenwart. 

Dem literarischen Nationalismus und chauvinistischen Neuklassizismus der Kreise um Barrès und 

Maurras hat Gide nie ein Zugeständnis gemacht. Kein moderner Franzose ist offener gewesen für 

die künstlerischen Zuströme der germanischen und der slawischen Welt. Goethe, Novalis, Nietzsche; 

Dickens, Meredith, Wilde; Dostojewskij und Tolstoj - Gide hat mit ihnen gelebt und von ihnen 

gelernt
260

. 

ジッドにおける伝統への賛同は、現代の人間的及び芸術的内容との格闘によって生まれた。

彼は、バレスやモーラス周辺の文学的なナショナリズムや極端な国粋主義による新古典主

義に決して譲歩をしなかった。ゲルマン世界やスラヴ世界の芸術的流入に対して彼ほど開

かれている近代のフランス人はいなかった。ゲーテ、ノヴァーリス、ニーチェ、ディケン

                                                   
256 二人は 1921 年から 1950 年までに、計 9 回、実際に顔を合わせた（Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert 

Curtius (1886-1956): Origines et cheminements d'un esprit européen, op. cit., p. 91.）。 
257 WB, S. 43. 
258 Ebd., S. 44. 
259 Ebd. 
260 Ebd., S. 45. 



67 

 

ズ、メレディス、ワイルド、ドストエフスキー、トルストイと彼は生き、彼らから学んだ。 

 

この引用部分では、ジッドにおけるフランス的な古典主義の尊重が、バレスやシャルル・

モーラス Charles Maurras といったアクシオン・フランセーズ261の文学者達とは異なり、現

代の外国文学を受容した上でなされていたことが示されている。 

ジッドのような古典主義と外国文学受容の大変な熱心さの両立は、作家が批評家を兼ね

る側面と共に、彼が関わった雑誌『新フランス評論』の作家達の多くに当てはまることで

あった。文学的伝統と現代文学の両方に明るい彼を、クルティウスは、“旧と新の仲介人”

„der Vermittler zwischen dem Alten und Neuen“と形容している262。 

次に、クルティウスは、彼の文学作品を分析する。初期の作品を、自己分析の芸術と評

し、象徴主義の流れから出発したことに触れ、『ナルシス論』Le Traité du Narcisse (1891)、『ユ

リアンの旅』Le Voyage d’Urien (1893)、『愛の試み』La Tentative amoureuse (1893) を論じてい

る。ジッドがこうした象徴主義の影響の下での内的対話を止め、生を描くようになったき

っかけが『パリュード』Paludes (1895) であると彼は考える263。 

続く、『地の糧』Les Nourritures terrestres (1897) や『背徳者』L’Immoraliste (1902) では、

書物に寄りかかる思索ではなく、屋外で生を謳歌することを書いていることをクルティウ

スは指摘する264。また、彼は、戯曲『カンドール王』Le Roi Candaule (1901) における、形

態に固執する芸術的人間の表象は、トーマス・マンを想起させると書いている。 

1909 年の『狭き門』La Porte étroite に関しては、クルティウスはこの小説の主題を禁欲

であると断定する265。そして、この作品における精神性や言語の古典性を、ブレーズ・パ

スカル Blaise Pascal やピエール・コルネイユ Pierre Corneille といったフランス文学の伝統の

中で位置付ける。また、『狭き門』のフランスでの受容を紹介している。 

 

Die Porte Étroite brachte Gide den marktgängigen Ruhm mit all seinen Mißverständnisseen. Kritik 

und Publikum stellten erleichtert fest: endlich ein wirklicher Roman mit Provinzmilieu und 

gehöriger Handlung. Der Autor wurde eingeordnet. Man wollte ein Einschwenken zum Glauben, 

eine Bekehrung zum Klassizismus, eine Absage an die tastenden Versuche einer ganzen Jugend 

sehen
266

. 

『狭き門』は、ジッドに商売的な名声を、この名声に伴うあらゆる誤解と共に、もたらし

た。批評家達や公衆は、こう断言して安心した、地方の環境が描写された、ふさわしい筋

を持った真の小説が遂に出たと。著者は、こんな風に整理された。人は、信仰への方向転

                                                   
261 アクシオン・フランセーズに関しては、福田和也『奇妙な廃墟』（国書刊行会、1989 年）とジャック・

プレヴォタ『アクシオン・フランセーズ』（斎藤かぐみ訳、白水社、2009 年）を参照。 
262 WB, S. 46. 
263 Ebd., S. 52-53. 
264 Ebd., S. 53-68. 
265 Ebd., S. 68. 
266 Ebd., S. 70-71. 



68 

 

換、古典主義への転向、青年期全体の手探りの試みへの決別といったものを見ようとした。 

 

クルティウスはドイツの読者に対し情報を与えようとしている。こうした一般的受容に対

し、彼は、『狭き門』がそれまでの仕事の総合であるという意見を主張する267。 

次の 1911 年の小説『イザベル』Isabelle に関しては、クルティウスは抽象的なものではな

く、具象的な細部の描写に力を入れた作品であると評している268。 

 1914 年の作品『法王庁の抜け穴』Les Caves du Vatican を論じるに際し、クルティウスは、

『新フランス評論』の編集長ジャック・リヴィエール Jacques Rivière が 1913 年に発表した

文学論に触れ、翻訳し引用する269。この文学論は、新しいフランスの小説は、フランス文

学が得意としてきた美しい直線的構図や調和ではなく、チャールズ・ディケンズ Charles 

Dickens やエミリー・ブロンテ Emily Brontë の作品のように、作者が一つの大きな世界を作

り出したような小説になるはずであると主張したものである。このリヴィエールの考えを

実現したものとして、彼は『法王庁の抜け穴』を位置付ける。 

 

Wenn Gide sein Buch so mit den satirischen Narrenspielen des 15. Jahrhunderts verknüpft, drückt er 

damit aus, daß er über die höfische Kunst der Renaissance und des Klassizismus hinweg die ältere 

bodenständige und volkshafte Tradition seiner Rasse wieder aufgreift. Aber noch stärker haben 

ausländische Anregungen an den Caves du Vatican mitgeschaffen. Den spanischen Schelmenroman 

und den großen englischen Roman vermeint man durchzuschmecken: Meredith, aber vor allem die 

alten Meister Sterne, Smollet, Fielding
270

. 

ジッドが彼の本を 15 世紀の風刺的道化芝居とこう結び付ける時、それにより、彼はルネサ

ンス期や古典主義時代の宮廷芸術を超えて彼の種族のより古い土着の民族の伝統を再び取

り上げることを表明している。しかし、外国からの刺激こそ『法王庁の抜け穴』により強

く作用した。人はスペインの悪漢小説や偉大な英国の小説、例えば、メレディス、さらに、

特に、スターンやスモレットやフィールディングといった昔日の巨匠の味がすると思う。 

          

クルティウスは、『法王庁の抜け穴』がこのジッド論の冒頭で触れられている彼の熱心な外

国文学受容が存分に生かされた作品であることを指摘している。また、この小説が彼の特

徴である古典主義を逸脱し、ルネサンス期以前のフランス文学やスペインの悪漢小説など

に近いという意見は、彼の主著の文学的ヴィジョンとも関わることである。 

 続いて、クルティウスは、ジッドが第一次世界大戦中に沈黙していたことに触れている271。

これは、ロマン・ロランの反戦運動と比べると対照的である。 

 戦後に発表された小説『田園交響楽』La Symphonie pastorale (1919) に関して、時代的事

                                                   
267 Ebd., S. 71. 
268 Ebd., S. 72. 
269 Ebd., S. 74-75. 
270 Ebd., S. 75-76. 
271 Ebd., S. 77. 



69 

 

象から離れて成立した点で、テオフィル・ゴーティエ Théophile Gautier の詩集『七宝螺鈿集』

Émaux et Camées (1852) に近いと評す272。クルティウスは、プロテスタントの牧師と盲目の

少女が登場するという筋をドイツ語圏の読者に向けて紹介し、ジッド論を終えている273。 

 本論文の第 1 章第 1 節でも触れたように、このジッド論は、『新フランス評論』の作家達

からも読まれるようになる。次節以降は、クルティウスとジッドの交流を分析することに

する。具体的に言えば、彼らの友情を育む機会であったポンティニーの旬日会、ルクセン

ブルクのサロン、クルティウスとジッドの書簡を対象にすることにしたい。 

 

 

第 2 節 1922 年と 1924 年のポンティニー論 

 

アカデミズムで孤立したクルティウスにとって、『新フランス評論』の作家達との友情は、

重大な意味を持っていた。ポンティニーとコルパハは、この友情を育む機会であった。 

本節では、彼が執筆した 1922 年と 1924 年のポンティニー論を再考したい。なぜなら、

この会合の“ヨーロッパ精神”や反アカデミズム的傾向は主著で展開される方法論と関連

するし、フランスの社交的伝統の礼賛はこの頃のフランス寄りの姿勢を示すからである。 

 雑誌『新メルクーア』の 11 月号に掲載されたクルティウスによる 1922 年のポンティニー

論は、ブルゴーニュ地方の片田舎の風光明媚な景色の描写によって始まる。 

 

Pontigny ist ein kleines Dorf in Burgund. Es liegt an dem umbuschten, murmelnden Serein in einer 

Landschaft, die mit ihren Wiesen, hohen Baumgruppen und Waldstücken manchmal an bukolische 

Dekors von Poussin erinnert
274

. 

ポンティニーはブルゴーニュ地方の小さな村であり、周りに灌木の茂っている、さらさら

音を立てるスラン川のそばにある。この村の風景に見える草原や背の高い木々の群や小さ

な森は時に時にプッサンの描く牧歌的背景を思い出させるものである。 

 

ポンティニーの旬日会が開催される場所が、大都市ではなく小さな村であることを真っ先

にクルティウスは語っている。ポンティニーの景色を説明する際に、画家ニコラ・プッサ

ン Nicolas Poussin の名前を出しているのは、ポンティニーの旬日会の主催者であるデジャル

ダンが、1904 年にこの画家に関するモノグラフを出版しているからであろう。 

 続いて、彼は、ポンティニー修道院の建物が、厳格で純粋なシトー会のゴシック式の見

事な文化遺産であり、大きな修道院聖堂が損傷されていない状態で残っており、畑の間に

立派な身廊が聳え立っているのが訪問者の目に入ることを記述する275。 

                                                   
272 Ebd. 
273 Ebd., S. 77-78. 
274 FGE, S. 327. 
275 Ebd. 



70 

 

 中世においてこの修道院は、どのような役割であったのだろうか。彼はこう書いている。 

 

Die Blütezeit von Pontigny fiel ins dreizehnte Jahrhundert. Das Kloster wurde durch Stiftungen 

bereichert und von den Großen begünstigt. Der heilige Ludwig hat gern dort geweilt. Vor allem war 

Pontigny ein Zufluchtsort. Das war seine Tradition: Pons exulis, hortus, asylum, sagt ein Wahlspruch 

von 1250
276

. 

ポンティニーの最盛期は、13 世紀であった。修道院は、寄付によって金銭的に豊かになり、

諸侯貴紳から支援されていた。聖ルイは、好んでここに滞在した。何よりもまず、ポンテ

ィニーは避難所であった。このことは、ポンティニーの伝統なのだった。“亡命者のための

橋、庭、避難所”というのは、1250 年頃の標語が言っていることだ。 

 

彼は、ポンティニーの由緒ある歴史を説明している。中世におけるポンティニーのアジー

ル性を強調しているのは、旬日会がアジールの性格を帯びていたからであろう。彼が紹介

している標語“亡命者のための橋、庭、避難所”の中に橋が含まれているのは、ポンティ

ニーPontignyという名前が、橋 pont というフランス語に由来するためである。 

 ポンティニーが近世においても巡礼地として名高い場所であり続け、多くの王侯貴族の

訪問を受けたことに、クルティウスは語る277。そして、ポンティニーの旬日会の主催者で

ある哲学者デジャルダンとこの修道院の関係を紹介している。 

 

Endlich wurde es 1906 auf Grund des Trennungsgesetzes versteigert. Es ging in den Besitz von 

Professor Paul Desjardins aus Paris über. […] Sein Gedanke war der, den Rahmen, den die 

Cisterzienser des zwölften Jahrhunderts geschaffen hatten, einer geistigen Lebensgemeinschaft 

unserer Zeit dienstbar zu machen. […] Die alten Mönche würden freilich staunen, wenn sie ihr Haus 

wieder beträten, und würden es äußerlich verändert finden. Nicht meditierende Patres erfüllen es 

mehr, sondern Künstler, Schriftsteller, Philosophen, Politiker. Helle Frauenstimmen ertönen und 

jugendliches Lachen. Und dennoch! Der Grundton von Pontigny mit seiner vornehmen Spiritualität 

wahrt die Würde der Tradition
278

. 

結局、1906 年にポンティニー修道院は、政教分離法令を根拠に競売にかけられた。この修

道院は、パリのポール・デジャルダン教授に、所有権が移った。［…］デジャルダンのアイ

デアは、12 世紀のシトー会員が作り出した枠組みを、現代の知的な生の共同体に利用する

というものであった。［…］かつての修道僧達がもしこの家屋に再び立ち入るのなら、もち

ろん彼らは驚嘆するだろうし、外面的に変わったことを見出すだろう。この家屋をいっぱ

いにしているのは、もはや瞑想する修道司祭ではなく、芸術家、作家、哲学者、政治家で

ある。甲高い女性の声が響き渡り、若者らしい笑い声も聞こえる。だが、それにもかかわ

                                                   
276 Ebd., S. 328-329. 
277 Ebd., S. 329. 
278 Ebd., S. 329-330. 



71 

 

らず、気高い精神性を具えたポンティニーの基調は、修道院の伝統の品位を保っている。 

 

この修道院がデジャルダンの手に渡り、聖職者の集まる場所から、文化人の集まる場所へ

と変化していった様子をクルティウスは叙述している。彼が、女性の声に触れているのは、

修道院が女人禁制の場所であったからであろう。デジャルダンが 1910 年に、この修道院で

知的な生の共同体を新たに創出出来たのは、1892 年にプロテスタントの牧師のシャルル・

ヴァグネル Charles Wagner と共に道徳的行動のための同盟 Union pour l’action morale
279を結

成し、哲学や宗教や社会に関して集団で議論することを継続していたからであった。 

 夏期に地方で開催されるポンティニーの旬日会の理念は、どのようなものだったのだろ

うか。クルティウスは、この会の理念は英米の大学が夏に開催する学術的集いから刺激を

受けたものであると言う280。さらに、この会の特徴を国際性という観点から説明する。 

 

Wie die wissenschaftlichen Kongresse wollen die „Entretiens d’Été“ einen internationalen 

Treffpunkt schaffen, der Kennenlernen und Fühlungnahme für die Angehörigen verschiedener 

Nationen gestattet. Aber Organisation, Technik und Geist von Pontigny sind doch wieder ganz 

anders und sind etwas Eigentümliches. Nicht Fachmenschen treffen sich (seien es Gelehrte, Politiker 

oder Soziologen), sondern Menschen schlecht hin. Die Lebensgemeinschaft, die Spaziergänge, die 

Einzelgespräche, die gemeinsamen Abendstunden, fern aller Großstadt-Unruhe, unmerklich 

durchwirkt von dem Eindruck großer Geschichte und friedvoll schöner Landschaft – das macht die 

Atmosphäre von Pontigny aus. Hier gibt es keine organisierte Belehrung, keine Kurse oder Vorträge, 

kein Schema und keine Statuten. Ein geistiger Kosmopolitismus und eine freie und kritische 

Spiritualität bestimmen die Haltung der Teilnehmer. Es ist ein Austausch lebendiger Menschen, eine 

Freundschaft
281

. 

国際学会のように、“夏期懇話会”は様々な国に所属する人々が知り合い接触することを可

能にする国際的な出会いの場を作り出すことを意図している。だが、他方ではポンティニ

ーの組織や仕組みや精神は、国際学会とはやはり完全に異なっているものであり、独特な

ものだ。（学者にしろ、政治家にしろ、社会学者にしろ、）専門家がお互いに会うのではな

く、人間が会うのである。大都会の騒音から離れ、大いなる歴史と穏やかで美しい風景が

かすかに織り込まれた、生の共同体、散歩、個々の会話、一緒に過ごす夜の時間が、ポン

ティニーの雰囲気を成す。ここでは講習や講演といった組織された教育的催しはなく枠組

みや規約も存在しない。知的なコスモポリタニズムと自由で批評的な精神性が参加者の態

度を決定している。これは、生気に溢れた人間達の交流であり友好関係である。 

 

クルティウスは、旬日会が様々な国籍の学者達が集う国際学会と共通する部分があること

                                                   
279 この同盟は 1905 年に真理のための同盟 Union pour la vérité と名を変えた。 
280 FGE, S. 330-331. 
281 Ebd., S. 331. 



72 

 

を言っている。しかし、彼が主張したいのは、ポンティニーの旬日会がアカデミックな学

会とは違うという点である。なぜなら、ポンティニーは、専門家が集う会合ではないし、

学会の規約とも無縁であり、また、ポンティニーは、学会のような集団的な研究の場では

なく、堅苦しくない自由で知的な生の共同体であるからである。アカデミズムとは距離を

置いている点は、彼の批評活動や主著の書き方を想起させるものである。 

 ポンティニーの旬日会の進行の様子について、彼は、午前中は参加者の自由時間であり、

午後に皆が集まり議論が行われることを語る282。そして、参加者の顔触れについて述べて

いる。まず、彼は、ジッドを筆頭に、雑誌『新フランス評論』周辺のフランスの作家達283の

名を挙げる。続いて、ポンティニーの国際性を示すために、英国、アメリカ、イタリア、

スイスの参加者がいたことを記す。さらに、スイスから参加したロベール・ド・トラ Robert 

de Traz が彼の雑誌『ルヴュ・ド・ジュネーヴ』に寄稿したポンティニー論をフランス語原

文で引用して、デジャルダンの司会の上手さや博識ぶりを紹介している。 

 ポンティニーの旬日会は、年に三つの会合で構成されていた。クルティウスが参加した

1922 年の旬日会の第二部は、『気高さが反映された芸術と文学 フィクションによる誇りの

文化』« Art et Lettres: Le Miroir de noblesse; culture de la fierté par la fiction » であった284。 

 彼は、何が話題になったのかを報告している。騎士道精神が議論の出発点となり、キリ

スト教と名誉の関係、マルティン・ルターMartin Luther やフリードリヒ・ニーチェ Friedrich 

Nietzsche の理想、ゲオルゲの気高い詩が論じられ、フランスが社交人を名誉としてきたの

に対し、ドイツ文学は孤独で高貴な自意識の獲得を描くことが結論づけられたと言う285。 

 この時の旬日会の議論のやり方に関しては、意見交換がイデオロギー的な論争ならず、

その背景にはフランスの社交的な文化があることを指摘している286。このようにフランス

の文化的伝統を積極的に称えようという姿勢は、クルティウスの二つのポンティニー論の

基調となっている。例えば、この 1922 年のポンティニー論の締めくくりでも、他の国々よ

りもフランスの価値を力説しているのだ。 

 

In Universitäten und Schulen wollen sich manche Kreise auf den angelsächsischen und den 

iberoamerikanischen Kulturkreis „umstellen“. Man wirft mit Handelsbilanzen und Sprachstatistiken 

um sich, man weist auf deutsch-spanische oder deutsch-italienische Wahlverwandtschaften hin. Sie 

sollen liebevoll gepflegt werden, gut! […] Noch immer hat Frankreich in Europa, in Amerika, auch 

im Osten sein Prestige als führende und vorbildlich formende Kulturpotenz. Noch immer übt es 

seine Anziehung aus. Es wird umworben und geliebt, seine Anerkennung wird begehrt. Sein 

                                                   
282 FGE, S. 332. 
283 Cf. Du Bos, Journal 1920-1925, Paris, Buche/Chastel, 2003, pp. 248-268. 
284 クルティウスは、この旬日会の表題を、« La fiction et l’honneur »（『フィクションと名誉』）と誤って記

していた（Ebd., S. 333.）。旬日会『気高さが反映された芸術と文学 フィクションによる誇りの文化』につ

いては、Pierre Masson et Jean-Pierre Prévost, L’esprit de Pontigny, Paris, Orizons, 2014, pp. 69-75.を参照。 
285 FGE, S. 333-334. 
286 Ebd., S. 335-336. 



73 

 

Klassizismus (im weitesten Sinn), seine reiche Tradition haben weltgültigen Kurs. Wer sich mit 

Frankreich messen, wer das eigene Wesen gleichgeordnet neben dem französischen vertreten und als 

weltgültig ausweisen will, der darf vor der französischen Kultur nicht die Augen schließen
287

. 

ドイツの諸大学やその他の学校では、いくつかのところで、アングロサクソンや南米の文

化圏に“切り替え”ようとしている。貿易収支や言語統計を周りに投げかけたり、ドイツ

―スペイン間あるいはドイツ―イタリア間の親和性を指し示したりするのだ。確かに、こ

れらの親和性も大事に育てなければならない。［…］依然としてフランスは、ヨーロッパで

もアメリカでも、また東洋でも、指導的で模範的に形成された文化力として、その威信を

有している。今なおフランスは、その魅力を放っている。この国は、好まれ、愛情の対象

である。フランスをめぐる称賛は、強く求められているのだ。（最も広い意味での）フラン

スの古典主義やその豊かな伝統は、人気があり世界的に通用している。フランスと優劣を

競う者、つまり、自分の本質をフランスと同列に並んで主張し世界に通用することを示そ

うとする者は、フランス文化に対して目を閉じてはならない。 

 

冒頭で、彼は、ドイツの大学がフランスから別の文化へのシフトする現状を嘆いている。

特筆すべきなのは、この段階では、アングロサクソンやスペインやイタリアの文化に関心

を示していないことである。というのは、1920 年代後半のクルティウスはスペインや英国

の文学も研究対象にするからである。1922 年の時点ではフランス文化に対して盲目的な熱

心さを彼が持っていたことは明らかだ。引用部分の後半でフランスの古典主義に彼は高い

評価を与えている。しかし、彼の主著は近代以前の文学を論じているにもかかわらず、フ

ランスの古典主義をそれほど重視していない288。これは、彼の知的関心の変容を示す。 

 1922 年のポンティニー論を要約すると、社交的な文化のあるフランスでこそ、汎ヨーロ

ッパ的な知識人の自由な対話が成り立つという見解が述べられたということである。 

 クルティウスは 1923年の旬日会には参加しなかった。クラウス・グロッセ・クラハトKlaus 

Große Kracht は、欠席の理由がルール紛争にあると考えている289。これは、クルティウスが

1922 年のポンティニー論でフランス軍のライン進駐を批判しているからであろう290。 

 『フランクフルト新聞』に発表された 1924 年のポンティニー論は、旬日会の概要を説明

することなく、彼が参加した詩と神秘主義をめぐる会合の報告から始まっている。クルテ

ィウスが参加したのは、8 月 8 日から 18 日まで開催された、この年の旬日会の第一部の『ミ

ューズとグラース（詩的霊感と宗教的霊感）』« La Muse et la Grâce » であった。 

 

In diesem Sommer hieß das Thema der ersten Dekade „La Muse et la Grâce“: die Beziehungen 

                                                   
287 Ebd., S. 338-339. 
288 ELLMA, S. 269-276. 
289 Klaus Große Kracht, « Les intellectuels allemands à Pontigny », in: François Chaubet, Édith Heurgon et Claire 

Paulhan (sous la direction de), SIECLE Colloque de Cerisy: 100 ans de rencontres intellectuelles de Pontigny à 

Cerisy, Paris, Institut Mémoires de l’édition contemporaine, 2005, pp. 110-111. 
290 FGE, S. 337. 



74 

 

zwischen Poesie und Mystik sollten erörtert werden. Was trennt, was verbindet die dichterische und 

religiöse Eingebung? Haben künstlerisch Inspiration und theopathische Erleuchtung eine 

gemeinsame Wurzel? Welche Rolle spielt das Wort in der Mystik? Was ist die Eigenart einer 

mystischen Dichtung, wie wir sie bei Johann vom Kreuz kennen? Plotin und Eckhart, Augustin und 

Bernhard von Clairvaux, platonisch-christliche Geistesmystik und orphisch-dionysische Vitalmystik 

wurde uns erläutert und nahegebracht. Wir hörten die Stimmen der Völker in der mystischen und 

symbolischen Dichtung Italiens und Spaniens, Rußlands und Englands, Deutschlands und 

Frankreichs. Fernstes in Zeit und Raum trat verwandt zusammen und fügte sich in die unverrückbare 

Architektur des ideellen Kosmos
291

. 

今年の夏の最初の旬日会の主題は『ミューズとグラース』であり、詩と神秘主義の関係が

討議されることになっていた。何が、詩的霊感と宗教的霊感を区別し、また、結び付ける

のか。芸術的インスピレーションと神の啓示は、共通の根を持っているのだろうか。神秘

主義において言葉はどのような役割を演じているだろうか。我々が十字架のヨハネにおい

て知っているような神秘主義の詩作品は、どのような個性であるだろうか。プロティノス

とエックハルト、アウグスティヌスとクレルヴォーのベルナルドゥス、プラトン的＝キリ

スト教的な精神の神秘主義とオルフェウス的＝ディオニュソス的な生命の神秘主義、これ

らのことが我々に近づけられ、注釈を施された。我々は、イタリアやスペインやロシアや

英国やドイツやフランスにおける神秘主義の詩作品や象徴的な詩作品において表現されて

いる諸民族の声を聞いた。時間的にも空間的にも極めて離れている諸作品が類似したもの

として一緒に登場し、精神的な宇宙の動くことのない建築物にはめ込まれたのだ。 

 

ジャックマール＝ド・ジュモーの考えでは、クルティウスは、特にヴャチェスラフ・イヴ

ァーノフ Вячесла в Ива нов の影響で、1930 年代にキリスト教神秘主義に傾倒した292。しか

し、彼から影響を受ける前にも、この旬日会は、彼に神秘主義に関する知的関心を植え付

ける機会であったように思われる293。修道院という空間は、宗教的な議論に最適であった

はずである。また、この引用部分は、彼が 1930 年代に中世文学の研究を始めたのではない

ことを示す。この引用部分後半では、クルティウスは、話題になったのが様々な国の詩作

品であることを指摘している。さらに、言及される作品群が空間的な広がりだけでなく、

時間的にも広い範囲に及んでいたことが触れられている。この時間的かつ空間的なヨーロ

ッパにおける諸作品の類似というのは、クルティウスの主著の性質と対応する。 

 この論考では、シェーラーやベルンハルト・グレトゥイゼン Bernhard Groethuysen といっ

たドイツの知識人の活躍する様子を、彼はドイツの読者に報告している294。 

                                                   
291 FGE, S. 339-340. 
292 Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): origines et cheminements d’un esprit européen op. 

cit., pp. 360-367. 
293 この旬日会には、デュ・ボスにスペインの神秘主義を教えていた宗教学者ジャン・バリュジ Jean Baruzi

も参加していた（FGE, S. 341.）。Cf. Jean Baruzi, L’intelligence mystique, Paris, Editeurs Berg International, 1985. 
294 FGE, S. 340-341. 



75 

 

また、このポンティニー論でも、参加者の顔触れがヨーロッパ各国の人々であることが

述べられている。彼は、多種多様な参加者との国際的交流の意義を力説し、ポンティニー

が“ヨーロッパの小宇宙”„ein europäischer Mikrokosmos“ であると形容する295。彼における

ヨーロッパの理念が、読書によるだけでなく、実際に沢山の外国の知識人と知り合うこと

で育まれていったのは明白である。彼が綴っているこの会合における友情の存在感296は、

会合に多く参加した雑誌『新フランス評論』のグループの特徴であった297。 

 彼は、1922 年のポンティニー論と同じく、フランスにおける社交生活を礼賛する。クル

ティウスはドイツとの比較によって、このフランスの伝統を描き出しているのだ。 

 

Die Menschen leben hier aufeinander zu, sie wollen sich verbinden, sie betonen das Gemeinsame. 

Man sucht den anderen zu bejahen, und man findet sicher etwas Bejahenswertes. Bei uns in 

Deutschland hat das Individuum viel eher die Tendenz, sich abzugrenzen und sich in der Autarkie 

der fensterlosen Monade zu erhalten. Wir neigen dazu, vor allem unseren „Standpunkt“ zu wahren. 

Der Wahrheitssinn wird auf diese Weise oft zu einer Rechthaberei. Der Franzose ist geschmeidiger. 

[…] Auch wenn man verschiedener Meinung ist, wird man sich doch bemühen, einen formalen 

Ausgleich zu suchen. Ich empfinde darin eine tiefe Lebensweisheit und eine psychologische 

Wohltat
298

. 

この国では人々が互いに寄り合い結び付こうとし、共通している部分を強調する。人は他

人を肯定しようと努め、間違いなく肯定するに値する点を見つけるのだ。我が国ドイツで

は、むしろ個人が境界を設定して窓のない単一体による自主独立を維持するという傾向が

強い。さらに我々ドイツ人は何よりもまず、自分の“立場”を保とうとする。真理に対す

る好みも、このようにして、しばしば独りよがりになってしまう。フランス人はドイツ人

より柔軟である。［…］たとえ意見が異なる場合でも、形式的な調整を探す努力をするだろ

う。私はこの点を深みのある処世訓であると感じ、また心理的な親切であると感じている。 

 

彼は、サロン文化299の伝統があるフランスでは他人を尊重するのに対し、個人や真理を重

視するドイツでは自主独立の維持のために人々の結び付きが弱いことを語っている。社交

重視と個人重視の違いは『新フランス評論』の作家達とロマン・ロランの違いでもあった。

彼は、寄り合うような習慣があってこそ文化的なヨーロッパが成り立つと考えている。 

だが、クルティウスは 1925 年以降、ポンティニーの旬日会に参加していない。これは、

フランス文化に対する熱狂が 1920 年代半ばに冷めつつあることを示すものであろう。 

                                                   
295 Ebd. 
296 Chaubet, « Pontigny à Royaumont », in: Chaubet, Heurgon et Paulhan (sous la direction de), op. cit., p. 156. 
297 Nicole Racine, « Portrait d’Anne Heurgon-Desjardins », in ibid., p. 172. 
298 FGE, S. 342-343. 
299 フランスのサロン文化と関わりのある英国のブルームズベリー・グループのメンバーも、リットン・ス

トレイチーLytton Strachey を始めとして、ポンティニーの旬日会の常連であった。Cf. David Steel, « Pontigny, 

présences britanniques », in: Chaubet, Heurgon et Paulhan (sous la direction de), op. cit., pp. 117-132. 



76 

 

 

 

第 3 節 ルクセンブルク市郊外のコルパハのサロン 

 

 本節では、クルティウスとジッドが 1921 年 6 月に初めて面会をした場所であるルクセン

ブルク市郊外に位置するコルパハの城館300で営まれていたサロンを論じることにする。 

 1936 年春に彼からジッドに宛てた手紙では、コルパハの城館のことを“隠れ家”である

と形容している301。そして、この手紙への返事で、ジッドの方は、コルパハのことを“精

神と心が浄化され、リラックスするオアシス”と書いている302。前節で触れたように、1922

年のポンティニー論でクルティウスは、ポンティニー修道院を避難所であると指摘したの

だから、ポンティニーの旬日会とコルパハのサロンは共通した側面を持っていた。 

クルティウスとジッドは、ルクセンブルク人のアリーヌ・マイリッシュが主宰するこの

サロンの常連客であった。このサロンは、ルクセンブルク人にとっては有名なものである303。

だが、サロン研究の基本文献であるヴェレーナ・フォン・ハイデン＝リンシュ Verena von der 

Heyden-Rynsch の『ヨーロッパのサロン 沈没した女性文化の頂点』Europäische Salons: 

Höhepunkte einer versunkenen weiblichen Kultur (1992) では無視されている。クルティウスの

批評活動を扱ったミュラーの研究書も、このサロンに関してはきちんと論じていない304。

しかし、彼の批評活動を考える上で、このサロンは看過出来ないものである。さらに、ア

リーヌの夫であるエミールの存在は、クルティウスにおける“ヨーロッパ精神”が、政治

や経済の側面における欧州統合の動きと接点を持っていたことを示す。 

 まず、1920 年の夏からコルパハの城館でサロンを主宰するようになるまでのアリーヌ・

マイリッシュの経歴を簡略に触れる。彼女は、1874 年に森林業者クサビエ・ドゥ・サン＝

ユベール Xavier de Saint-Hubert の娘として生まれた。彼女は裕福な家庭に育ったが305、知識

階級出身者ではない。1894 年 20 歳になったアリーヌは、技師のエミール・マイリッシュと

結婚する。彼は、1898 年に 35 歳の時には製鉄会社社長に就任する。1911 年から、マイリッ

シュ夫妻は、ルクセンブルク南部の町デュドランジュの邸宅に住み、多くの客を迎えてい

た。第一次世界大戦の勃発をきっかけに、マイリッシュ夫妻はルクセンブルク赤十字社を

創設し、終戦後も赤十字の活動を精力的に続けた。そして、1917 年にマイリッシュ夫妻は、

1920 年代と 1930 年代に文化的なサロンを開く306場所となるコルパハの城館を買い取る。 

                                                   
300 城館の建設は 18 世紀であり、1870 年代以降はパリで活躍するハンガリーの画家ミハリー・ムンカツィ

Mihály Munkácsy が避暑や療養のため、この城館に滞在し、フランツ・リスト Franz Liszt も訪れている。 
301 DFG, S. 134. 
302 Ebd., S. 135. 
303 マイリッシュ家はルクセンブルクにおいて王家に次ぐ知名度を持つ家である（Gaby Sonnabend, « Aline 

Mayrisch et Andrée Viénot: deux Luxembourgeoises à Pontigny », in: Anne-Marie Duranton-Crabol, Nicole Racine 

et Rémy Rieffel (éds.), Pontigny, Royaumont, Cerisy: au miroir du genre, Paris, Éditions Le Manuscrit, 2008, p. 83.）。 
304 Müller, a.a.O., S. 357-359. 
305 Gilbert Trausch (éd.), Le maître de forges Émile Mayrisch et son épouse Aline, Luxembourg, Banque de 

Luxembourg, 1998, p. 8. 
306 1940 年 3 月以降、アリーヌは南仏カブリの別荘に滞在し（この別荘の設計はドイツの建築家オットー・



77 

 

 1898 年から、アリーヌはブリュッセルの雑誌『近代芸術』L’Art Moderne (1881-1914) への

寄稿を始めていた。この雑誌に載ったアリーヌのフランス語の論考は、ドイツ語圏の美術

や芸術論307、近現代のフランス文学308などに関するものである。1902 年にジッドの小説『背

徳者』の批評を書いたことをきっかけに、アリーヌとジッドは、パリにあるベルギーの画

家テオ・ファン・レイセルベルヘ Théo van Rysselberghe の家で知り合うことになる。以後、

二人は、長く友情を保った。裕福なアリーヌは、ジッドが深く関わっている雑誌『新フラ

ンス評論』に金銭的な援助をした309。彼女は、『新フランス評論』にもドイツ文学に関する

ものを中心に記事を執筆するようになり、ライナー・マリア・リルケ Rainer Maria Rilke の

『マルテの手記』Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge (1910) やクルティウスの『新しい

フランスの文学開拓者達』をフランス語圏で初めて紹介している。 

 マイリッシュ夫妻がルクセンブルク市郊外のコルパハに移ったのは 1920 年の夏310からで

ある。この城館の環境はどのようなものだったのだろうか。クルティウスは、アリーヌの

訃報に接した際、「コルパハは桃源郷[le fairy-land]でした311。」と書いている。彼がコルパハ

を桃源郷 le fairy-land と形容していることは見逃せないことである。筆者が現地に赴いたと

ころ、コルパハの邸宅は非常に敷地が広く、自然が溢れるものだった。そのため、コルパ

ハの文化的サロンの環境は、ベルリンやパリのサロンよりも、クルティウスの主著で論じ

られている人文主義者達が集った初期近代におけるメディチ家の別荘や近現代のヨーロッ

パ各地に点在した芸術家コロニーに近かったのではないかと想像したのである。 

また、城館には立派な庭園が備わり、庭師も雇われていた。『ヨーロッパ文学とラテン中

世』の牧歌文学に関する部分を、ジャックマール＝ド・ジュモーは、クルティウスのボン

の邸宅の庭園や庭いじりの趣味と関連させている312。しかし、ボンの庭園だけでなくコル

パハの庭園も主著の牧歌論に影響を与えたと考えるべきである。 

 アリーヌ・マイリッシュは『新フランス評論』の関係者であったのだから、ポンティニ

ーの会合にも参加したし、デジャルダンやアンヌ・ウルゴン＝デジャルダン313とは活発に

                                                                                                                                                     
バートニング Otto Bartning）、『新フランス評論』の関係者達やドイツの亡命作家達を受け入れた。 
307 雑誌『近代芸術』に発表されたアリーヌ・マイリッシュの美術や芸術論に関する文章は、ベックリン論

(1898)、フランツ・フォン・シュトゥック論 (1898)、フランツ・フォン・レンバッハ論 (1899)、ハンス・

トーマ論 (1899)、マックス・クリンガー論 (1899)、エドゥアルト・フォン・ゲープハルト論 (1900)、ミュ

ンヘン分離派の展覧会評 (1900)、ヴィルヘルム二世と芸術との関わり (1902) である。 
308 アリーヌは、1910 年、『近代芸術』にペギー論を発表した。さらに、第二次世界大戦中は、中世ドイツ

の神秘主義者エックハルト Eckhart をフランス語に翻訳している（Cf. Maître Eckhart, Telle était Sœur Katrei… 

Traité et Sermons, traduit par Aline Mayrisch-Saint Hubert, Paris, Cahiers du Sud, 1954.）。従って、アリーヌとク

ルティウスは、キリスト教的神秘主義への知的関心を共有していたと推測される。 
309 芸術作品の価値を判断出来たアリーヌは、自分が価値を認めたものに対してしか援助をしていない。 
310 1920 年初頭、ジッドはポール・ヴァレリーに、マイリッシュ夫妻が新居にヴァレリーを招待したがっ

ていることを伝えている（André Gide et Paul Valéry, Correspondance 1890-1942, Paris, Gallimard, 1955, p. 477.）。 
311 DFG, S. 147. 
312 Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956). Origines et cheminements d’un esprit européen, op. 

cit., pp. 382-393. 
313 ポンティニーの旬日会は第二次世界大戦中にはアメリカで、戦後直後はロワイヨモン修道院で継続され、

1952 年以降はノルマンディー地方の古城スリジー＝ラ＝サルで開催される学際的な国際学会に引き継がれ

た。アンヌ・ウルゴン＝デジャルダンは、スリジー＝ラ＝サル国際文化センターの創設者である。 



78 

 

交流している。それゆえ、ポンティニーとコルパハのサロンの出席者は重なっていた。 

 ポンティニーとコルパハの比較314については、吉井亮雄とギャビー・ゾンアーベント Gaby 

Sonnabend の論文において触れられている315。コルパハがポンティニーと比べ、日程や議論

の主題が決まっているのではなく、コルパハの方がより親密な集まりであったことを両者

ともに指摘している。前節ではポンティニーの会合の非アカデミック性に触れたが、コル

パハのサロンはその傾向が強かったということである。一方、吉井がポンティニーやコル

パハの目指したものがポリフォニックなヨーロッパ316と考えているのに対し、ゾンアーベ

ントは独仏協調の達成がポンティニーやコルパハの目的としている317点がやや異なる。 

ポンティニーの理想は、吉井の言うようにヨーロッパであった。しかし、フランス語だ

けを使用言語とするポンティニーの旬日会が、ポリフォニックなものであるかは不明であ

る。一方、コルパハの場合はポンティニーとは異なり、ヨーロッパ全体から来るというよ

りは、大部分は、ドイツ、フランス、ベルギー、ルクセンブルクからの来客に集中してい

た。ポンティニーには参加したイタリアの雑誌『ヴォーチェ』Voce 周辺の人々318やブルー

ムズベリー・グループのメンバー達はコルパハの城館には招かれなかったのである。 

先行研究では、コルパハの打ち解けた雰囲気というポンティニーとの差異が指摘されて

いる。本稿では、言語的な差異に関して記述する。複数の外国語を使用することはアイデ

ンティティとしてルクセンブルク人の言語意識を高めている319。この言語意識が、コルパ

ハでの文化的なサロンにも生かされていてもおかしくない。コルパハに比べ、ポンティニ

ーはより多くの国からの参加者を集めていたことは先ほど述べた。しかしながら、ポンテ

ィニーでの使用言語は基本的にはフランス語だけの一言語だった。20 世紀前半には様々な

グループが存在したが、グループというものは一つの言語しか使わないものである。 

 だが、非常に興味深いことに何度もコルパハを訪問し、コルパハ・クライスの核を形成

したのは、フランス語とドイツ語の両方を理解出来た人物ばかりなのである320。建部和仁

は、ルクセンブルクでは「会話の途中で一つの言葉から別の言葉へとなめらかに切り替わ

る」321と書いている。コルパハにおいても、こうした切り替えが頻繁になされていたはず

                                                   
314 充実した蔵書という点でも、ポンティニー、コルパハ、スリジー＝ラ＝サルは共通している。 
315 吉井亮雄「1922 年のポンティニー旬日懇話会 : ジッドのポール・デジャルダン宛未刊書簡」（九州大学

フランス語フランス文学研究会『ステラ』、第 19 号、2000 年、127-140 頁）、Sonnabend, op.cit., p. 69. 
316 吉井、前掲論文、136 頁。 
317 Sonnabend, op.cit., p. 69. 
318 アリーヌはイタリア語が苦手だったと推測される。というのは、ルクセンブルク国立文書館が所蔵する

第二次世界大戦中の彼女の日記には初歩的なイタリア語を勉強している形跡が見られるからである。 
319 木戸「EU が掲げる言語理念とルクセンブルクにおけるその実践 アイデンティティのグローバル化と

ローカル化」（『京都ドイツ語学研究会』（8）、2009 年、66 頁）。 
320 まず、シュランベルジェ、クルティウス、グレトゥイゼンなど独仏国境地帯で育った人々。また、マリ

ー・デルクール Marie Delcourt やジュール・プルセン Jules Prussen のようなベネルクスの知識人も客人であ

った。もちろん、フランツ・クレマン Frantz Clément やバティ・ヴェーバーBatty Weber などのルクセンブ

ルクの作家達も出入りしていた。また、フランス人の母親とドイツ人の父親を持つバイリンガルであった

作家アネッテ・コルプ Annette Kolb もこれに当てはまる。さらに、ドイツ語を身に着けたフランス人であ

る、ジッド、リヴィエール、アリーヌの娘婿ピエール・ヴィエノ Pierre Viénot も常連客であった。 
321 建部和仁『小さな大国ルクセンブルク』（かまくら春秋社、2010 年、44 頁）。 



79 

 

であり、あのサロンにおいては使用言語がドイツ語とフランス語両方だったのだ。実際、

マイリッシュ夫妻は、ドイツ語とフランス語の両方を流暢に話していた322。従って、使用

言語はフランス語だけであったポンティニーと比べ、コルパハはドイツ色が強い。 

独仏国境地帯で育ったクルティウスにとっても、自分の故郷の環境に近いのはルクセン

ブルクのコルパハの方であった323。彼は、ポンティニーに関しては、1922 年と 1924 年の二

回しか訪問していないのに対し、このルクセンブルクの城館は、1920 年代初めから 1930 年

代後半まで断続的に通った。このポンティニーとコルパハへの態度の違いは、彼が 1920 年

代前半はフランス現代文学の受容に没頭していたが、1930 年前後には、フランス現代文学

とは距離を置くようになることに対応することである。 

 続いて、アリーヌ・マイリッシュの夫である実業家エミール・マイリッシュのことに触

れることにする。欧州統合史は、二度の世界大戦という悲劇を繰り返さないために、まず

石炭と鉄鋼の共同市場を目的とした、1951 年の欧州石炭鉄鋼共同体が設立されたという風

に語られる。この石炭と鉄鋼の共同市場の創設にエミールの業績は深く関わっている。 

 1870 年代にルクセンブルクの南部で鉄鉱石の豊かな鉱脈が発見されて以来、以後百年間

はルクセンブルクの近代工業は製鉄業を軸として発展した。エミール・マイリッシュは 1862

年に生まれている。彼はアーヘン工科大学などで鉱業に関する勉強をした後、製鉄会社の

社員となる。彼は 1911 年には外国の重工業に対抗するためにルクセンブルクの製鉄会社の

企業合同を行い、新たに国際的巨大コンツェルンである製鉄会社アルベットを誕生させ、

初代会長に就任する。また、ジルベール・トラウシュ Gilbert Trausch によると、1923 年の

フランスとベルギーによるルール占領を和解させる仲介者の役割を果たしたのがエミール

であり、独仏の和解を目指す彼の運動は 1925 年以降のロカルノ体制に引き継がれた324。彼

はこの運動のメディア戦略のために 1922 年に『ルクセンブルク新聞』を買収し、彼の妻ア

リーヌはコルパハの常連客であったクルティウスなどの知識人に記事の執筆を依頼した。

このように、マイリッシュ夫妻の活動には結び付いていた部分があるのである325。 

欧州を統合しようとするエミールの運動は、クーデンホーフ＝カレルギーの汎ヨーロッ

パ運動と結び付きながら326、1926 年には二つの成果を上げることになる。一つは、独、仏、

ベルギー、ザール、ルクセンブルクの鉄鋼業の間での国際的カルテルの成立であり、もう

一つは独仏協調に関連した国際会議や講演をオーガナイズするマイリッシュ委員会の設立

である。つまり、本論文第 5 章で扱うオルテガが『大衆の反逆』で主張した欧州統合をエ

ミールは実行したのだ。クルティウスやシュランベルジェなどの文学者達もマイリッシュ

委員会に協力した。マイリッシュ委員会の関係者の多くがロベール・シューマン Robert 

                                                   
322 Dröge, „Ernst Robert Curtius und Colpach“, in: Galerie, numéro 1, Luxembourg, 1988, S. 27. 
323 Dröge, « Avec Goethe, contre Berlin », op. cit., pp. 203-204. 
324 ジルベール・トラウシュ『ルクセンブルクの歴史』（岩崎允彦訳、刀水書房、1999 年、131-133 頁）。 
325 Vgl. Léa Scholl, Aline und Émile Mayrisch-de St. Hubert und der Europadiskurs in der Zwischenkriegszeit, 

Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i. Br., 2010. 
326 Saint-Gille, La Paneurope, Paris, Presses de l’Université de Paris-Sorbonne, 2003, p. 144. 



80 

 

Schuman やジャン・モネ Jean Monnet の下で働いていた327という事実は、クルティウスの主

著によるヨーロッパの追求が、社会科学の側面での欧州統合の動きと連動していた可能性

を感じさせるものである。1951 年には、シューマンらが中心となり、ライン河流域の国々

を中心に欧州石炭鉄鋼共同体が設立されるが、ドメニチェリによってこの経済統合の成立

とこのクルティウスの主著の出版がほぼ同じ時期であることが指摘されている328。 

 本節では、前節で扱ったポンティニーの旬日会と関連しているルクセンブルクのサロン

について論じた。1920 年代の文学や芸術は、モダニズムの発展との関連で、大都市の文化

を中心に語られるのが常である。しかし、戦間期において、ポンティニーやコルパハとい

った豊かな森林のある地方において、社会科学の側面での欧州統合と結び付けることが出

来るような知識人達による文化的運動があったのであり、クルティウスやジッドはこの運

動の関係者であった。次節では、ポンティニーの旬日会やコルパハのサロンが何度も話題

になるクルティウスとジッドの書簡に注目することにしたい。 

 

 

第 4 節 クルティウスとジッドの往復書簡 

 

本節では、クルティウスの“ヨーロッパ精神”の形成過程を、クルティウスとジッドの

間の往復書簡を通して検討していくことにする。1920 年の夏から 1950 年の秋まで交わされ

たクルティウスとジッドの往復書簡の分量は多く、『ヨーロッパ文学とラテン中世』のこと

も言及されており、書簡を通じて、独仏間の政治的緊張関係やクルティウスの知的関心の

変化や“ヨーロッパ精神”の形成過程を我々は容易に確認することが出来る。 

この主題に関する先行研究であるライムント・タイス Raimund Theis の『最良のフランス

を探し求めて クルティウスのジッドやデュ・ボスとの書簡をめぐって』Auf der Suche nach 

dem besten Frankreich. Zum Briefwechsel von Ernst Robert Curtius mit André Gide und Charles du 

Bos (1984) の第 1 章329では、『新しいフランスの文学開拓者達』が執筆された頃の政治的状

況や 1920 年代初頭の書簡は詳しく論じられているが、1920 年代後半以降の書簡や『ヨーロ

ッパ文学とラテン中世』については全く触れられていない。 

 クルティウスは、『新しいフランスの文学開拓者達』で一章をジッド論に捧げた。ジッド

がこの本の存在を知ったのは 1919 年 10 月である。彼はアリーヌ・マイリッシュへの手紙

でこの本について話題にしている330。クルティウスとジッドの書簡は、『田園交響楽』がク

ルティウスに献本されたことをきっかけに、1920 年 8 月 11 日に始まった331。ジッドの計ら

                                                   
327 Carlo Hemmer, « Actualité d’Émile Mayrisch », in: Robert Stumper (éd.), Colpach, Luxembourg, Amis de 

Colpach, 1957; repr. 1978, p. 46. 
328 Domenichelli, “Le macerie d’Europa, The Waste Land, Das wüste Land”, in: Paccagnella e Gregori (a cura di), op. 

cit., p. 156. 
329 Raimond Theis, Auf der Suche nach dem besten Frankreich. Zum Briefwechsel von Ernst Robert Curtius mit 

André Gide und Charles du Bos, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1984, S. 9-50. 
330 André Gide et Aline Mayrisch, Correspondance 1903-1946, Paris, Gallimard, 2003, p. 160. 
331 DFG, S. 19. 



81 

 

いで、クルティウスは『新フランス評論』関係の様々な出版物を受け取るようになる。 

 1921 年 5 月 12 日のジッドからクルティウスの手紙では、アリーヌ・マイリッシュが自分

の住むルクセンブルクの城館に招待していることをこのように知らせている。 

 

Me permettrez-vous de vous transmettre l’aimable proposition que me font des amis du 

Grand-Duché de Luxembourg. Madame M. de S. H. dont peut-être vous aurez lu quelques articles 

sur l’Allemagne, dans La Nouvelle Revue Française, sous la signature d’Alain Desportes et en 

particulier un article sur votre livre – sachant le vif plaisir que j’aurais à vous rencontrer – me 

propose de vous inviter, ou plus exactement: me prie de vous inviter de sa part – de vous demander 

s’il vous serait possible et agréable de venir passer un ou deux jours dans sa propriété du 

Grand-Duché – où vous me retrouveriez
332

. 

ルクセンブルク大公国の友人達による親切な提案をお伝えさせてください。多分あなたも

『新フランス評論』にアラン・デポルトというペンネームで執筆されたドイツに関するい

くつかの論考を、特にあなたの著書に関するものをお読みになったと思いますが、あれら

を書いたアリーヌ・マイリッシュが、あなたにお会いできた場合の私の激しい喜びを分か

ってあなたを招待することを私に提案しています、というかより正確に言えば、彼女の方

からあなたを招待することを私に頼んでいます、つまり、可能でありお気に召すのならル

クセンブルク大公国の城館で一日か二日過ごして私と会うことを頼んでいるのです。 

 

この手紙は、アリーヌのおかげで、そして、ルクセンブルクで、クルティウスとジッドが

個人的な接触を初めて持つことが出来たことを示す。本論文第 1 章第 1 節などでも触れた

ように『新しいフランスの文学開拓者達』をフランス語圏で紹介したのも彼女であった。 

 マイリッシュ夫妻の住む城館のあるルクセンブルクのコルパハでの 1921 年 6 月の出会い
333について、翌月の 7 月 21 日にクルティウスはジッドにこのような手紙を送っている。 

 

Auch ohne daß ich es ausdrücklich sage, werden Sie empfunden haben, wie ungemein 

bedeutungsvoll und beglückend mir das Zusammentreffen mit Ihnen in dem gastlichen Colpach 

gewesen ist. […] Es war mir seltsam und erschütternd, wie aus Ihren gesprochenen und 

geschriebenen Worten die Lebensfrage auftauchte, die auch bei uns in so vielen Herzen brennt: die 

Auseinandersetzung zwischen Griechischem und Christlichem. Und dazu die Konvergenz – ich darf 

sagen, das Einverständnis – in der Betrachtung der geistigen Beziehungen zwischen unsern 

Völkern
334

. 

はっきりと言わなくても手厚くもてなされたコルパハで、あなたとお会いしたことが私に

とって、どれだけ大変に意義があり喜ばしいことなのか、お感じになることでしょう。［…］

                                                   
332 Ebd., S. 28. 
333 Cf. Gide, Journal I 1887-1925, Bibliothèque de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1996, p. 1130. 
334 DFG, S. 30. 



82 

 

あなたが口に出され手で書かれる言葉から我が国でも多くの人の心において燃えている生

の問題、つまり、ギリシア的なものとキリスト教的なものの間の対決が浮かび上がってい

く様子は、私には不思議で深く感動的でした。また、それに加えて、我々二つの民族の間

においての知的な関係の考察における収斂のことです、合意と言っていいかもしれません。 

 

このようにクルティウスからの手紙は、当初、ドイツ語を使用して執筆されていた。ジッ

ドと実際に会えたことが、彼にとって忘れ難い体験であったことが語られている。この手

紙は、二人がマイリッシュ邸で交わした会話には、伝統的な文化に関するものが含まれて

いたことを示す。また、引用部分末尾では、ドイツの知識人が、フランスの作家と友好な

関係を築こうとしている姿勢を、我々は読み取ることが出来る。 

 1921 年 6 月に個人的に知り合った二人は、書簡の遣り取りを通じて、お互いの著作やお

互いの国の作家達への理解を深めていく。この年の 10 月 22 日にジッドはクルティウスに

宛てた手紙で、ポンティニーの旬日会に参加することを提案する335。さらに、1922 年 3 月

28 日の手紙では、ジッドはポンティニーのプログラムを具体的に伝えている。 

 

Je vous envoie une petite brochure. Elle a trait aux Entretiens de Pontigny, dont il me semble bien 

vous avoir parlé à Colpach. Nous sommes plusieurs à souhaiter vivement votre présence (et celle de 

Rilke) et je ne puis croire que vous-même n’auriez pas grand intérêt et plaisir à vous trouver parmi 

nous, assuré de la parfaite cordialité de tous – et de rencontrer là diverses personnalités anglaises 

(sans doute Wells, Galsworthy, Bennett et Lytton Strachey), suisses, russes, etc – italiennes et 

scandinaves. Nous estimons que cette réunion ne prendra sa parfaite signification et ne sera vraiment 

intéressante que si l’Allemagne est elle aussi représentée
336

. 

小さな冊子をお送りします。これはポンティニーの懇話会に関するもので既にコルパハで

お話したように思います。我々は、あなたやリルケに参加していただきたいと強く願って

います。そして私の方は、あなたご自身が我々と会うことに大きな関心や楽しみを持たれ

ないとは思えません。あなたは我々みんなから本当に歓待され、ポンティニーでは、おそ

らくウェルズ、ゴールズワージー、ベネット、リットン・ストレイチーといった英国人、

スイス人、ロシア人、イタリア人、スカンディナヴィア人の色々な人物達にも会うことは

確実です。我々は、ドイツの代表者も出席しないのなら、この会合は完全なる意義を持た

ないでしょうし真に興味深いものにならないと、思っています。 

 

二人が初めて会った時にポンティニーの旬日会は話題になっていたのである。この手紙は

ジッドの外国の文化人達への強い好奇心を物語ると共に、ポンティニーの旬日会の関係者

達がドイツからの参加者を集めるのに苦労していたことを伝えている。参加を呼びかけて

                                                   
335 Ebd., S. 41. 
336 Ebd., S. 55. 



83 

 

いる人物達には、リルケ、ハーバート・ジョージ・ウェルズ Herbert George Wells、ジョン・

ゴールズワージーJohn Galsworthy、アーノルド・ベネット Arnold Bennett のように実際には

参加することがなかった者も含まれているのは、この会合が党派性とは無縁ではなくポン

ティニーのような知的共同体は簡単に理想的な顔触れにはなれなかったことを示す。 

 これに対しクルティウスが出した返事には、プログラムの冊子の中身でドイツ人への敬

意が欠けていることを述べ、これを改めるのなら参加してもいいと書き送っている337。ド

イツ人への敬意が欠けていることは、ポンティニーとコルパハの差異の一つであった。ジ

ッドや主催者のデジャルダンは要望に応え338、クルティウスは参加することになる。 

 1922 年の旬日会が終了して約三ヶ月後、クルティウスは感謝の手紙を送った。 

 

Vous pouvez difficilement vous rendre compte de tout ce que le séjour de Pontigny a signifié pour 

moi. C’était une reprise de contact avec la France – chose vitale pour moi. Quel souvenir 

harmonieux et serein! J’ai puisé là du courage et des forces nouvelles. Je me suis senti comblé de 

bienveillance et de délicatesse. Je vous remercie de tout cœur de m’avoir convié aux Entretiens. 

J’espère rester en relations avec vos amis que j’ai connus à Pontigny. Monsieur Desjardins m’a écrit 

une charmante lettre. J’espère aussi avoir des nouvelles de Schlumberger et de Du Bos auxquels j’ai 

écrit. […] Le jeune Heurgon m’a écrit une gentille lettre
339

. 

ポンティニー滞在が私にとって意味したことの全てを理解するのは、あなたには難しいで

しょう。あれはフランスとの接触の再開であり私には重大なことでした。何という調和的

で澄み切った思い出でしょう。あそこで勇気と新たな力を汲み取りました。好意と繊細さ

に満たされていると感じました。心から懇話会に招いてくれたことを感謝します。ポンテ

ィニーで知り合ったあなたの友人達と今後も付き合いたいと思っています。デジャルダン

氏から魅力的な手紙を受け取りました。私が手紙を書いたシュランベルジェやデュ・ボス

の近況も知りたいと思います。［…］若いウルゴンは感じのいい手紙を送ってくれました。 

 

クルティウスは『新しいフランスの文学開拓者達』を発表した後、ロマン・ロランやジッ

ドを除き、フランスの作家達と個人的な付き合いをしていたわけではなかった。しかし、

この手紙は、ポンティニーの旬日会をきっかけに『新フランス評論』の作家達の仲間に加

わったことを示す。引用部分末尾に触れられているウルゴンというのは、デジャルダンの

婿となる、古典文学を専門とする研究者ジャック・ウルゴン Jacques Heurgon のことである。

ウルゴンとの交友は、主著に結実するクルティウスの古典研究を促したと推測される。 

 第 2 節でも触れたように、1923 年に開催されたポンティニーの旬日会をクルティウスは

欠席した。ジッドは、ポンティニーから彼の不在を残念がる手紙を 9 月 1 日に書き送って

                                                   
337 Ebd., S. 56-58. 
338 Gide, Correspondance avec Paul Desjardins, Jacques Heurgon & Anne Heurgon-Desjardins, Paris, Éditions des 

Cendres, 2011, pp. 37-40. 
339 DFG, S. 62. 



84 

 

いる340。これに対し、以下のような返事の手紙をクルティウスは出している。 

 

En 1924 je compte fermement venir à Pontigny, au mépris des scrupules qui m’ont retenu cette 

année-ci. Il faut s’affranchir de certaines vertus, fussent-elles patriotiques. Qu’il faut de temps pour 

former les Européens vraiment libres!
341

 

1924 年には、今年は思い留まらせた色々な懸念を無視して、私は断固としてポンティニー

に行くつもりです。たとえ愛国的なものであるとしても、ある種の美徳から自由にならな

くてはいけません。本当に自由なヨーロッパ人を作り上げるには、時間がかかります。 

 

この手紙には独仏が政治的に対立する中、ポンティニーの旬日会への参加を見送ったクル

ティウスの葛藤が表れている。また、これは、彼が最初からヨーロッパ人であったのでは

なく、徐々に“ヨーロッパ精神”を身につけていったことを感じさせる手紙である。 

1924 年のポンティニーにクルティウスは出席するが、ジッドは小説の執筆のために欠席

する342。彼は、旬日会の終了直後の 9 月 17 日にジッドにこう書き送っている。 

 

Ce n’est pas sans quelque peine que je me suis réadapté au milieu allemand. Je continuais les 

premiers jours de vivre en France, et je ne veux pas cesser d’y vivre
343

. 

ドイツの環境に再び適応したのは、容易なことではありません。最初の数日、フランスに

いる時の生活を続けました。私は、フランスにいる時の生活を止めたくないのです。 

 

彼はフランス的な生活への愛着を語っている。これは、1924 年のポンティニー論で、フラ

ンスの社交的生活の伝統を称えていることと対応することである。 

クルティウスは 1924 年を最後にポンティニーの旬日会には参加しなくなるが、二人の文

通は続く。彼らの書簡では、旅行体験、読書、時事的な動きなどが、話題になる。一方、

1927 年 4 月 17 日の手紙で、クルティウスは自分の宗教観を打ち明けている。 

 

J’apprends que vous me croiriez »converti«, c’est-à-dire catholique. C’est un bruit qui reprend 

régulièrement, mais c’est une erreur. Je suis chrétien, et les mystiques n’ont jamais cessé de m’attirer. 

Mais je ne pourrai jamais me rallier à l’Eglise romaine
344

. 

あなたは私が改宗した、つまり、カトリックであると思っているかもしれないことを知っ

ています。これは、定期的に再び起こる噂ですが、間違いなのです。私はキリスト教徒で

す。そして、神秘的なものは私を惹きつけることを決して止めません。しかし、私がロー

マ教会に加盟することは決して出来ないでしょう。 

                                                   
340 Ebd., S. 69-70. 
341 Ebd., S. 70. 
342 Ebd., S. 74-75. 
343 Ebd., S. 79. 
344 Ebd., S. 86. 



85 

 

  

クルティウスは、神秘的なものに対する興味は認めつつもカトリック教徒ではないことを

述べている。この一節は、ジッドがプロテスタントであることを配慮して書いたものであ

ろう。『ヨーロッパ文学とラテン中世』では宗教的な作品も多く論じられているが、この引

用部分では彼はローマ教会への所属を否定している。 

 1927 年春にジッドはハイデルベルクに住むクルティウスを訪問する。この時、彼は現地

で記した 5 月 12 日の日記で、クルティウスの肖像を描いている。 

 

Conversations « infinies », avec Ernst Robert Curtius. Je me sens souvent plus près de lui que 

peut-être d’aucun autre; et non seulement je ne suis pas gêné par notre diversité d’origine, mais ma 

pensée trouve un encouragement dans cette diversité même. Elle me semble plus authentique, plus 

valable, lorsqu’au contact de la sienne je me persuade qu’il n’était pas besoin de telle culture 

particulière pour la produire et que, partis tous deux de lieux si différents, nous nous retrouvons sur 

tant de points. Enfin je trouve en lui, dans son regard, dans le ton de sa voix, dans ses gestes, une 

douceur, une aménité, une bonté comme évangéliques à quoi répond de plus en plus ma 

confiance
345

. 

クルティウスとの“いつ果てるとも知れぬ”会話。しばしば私は、多分、自分が他の誰よ

りも彼のそばにいるように感じている。単に出身国の違いで窮屈であるということがない

だけでなく、むしろ私の思考は、まさに、この出身国が違うことの中に鼓舞するものを見

出す。彼の思考に接すると自分の思考が生まれるために何も特別な文化を必要としなかっ

たことを納得し、あれほど異なる場所から出発した二人が多くの点で自分達を再び見出す

時、私には自分の思考が一層正しく一層もっともであるように思われる。結局、私はクル

ティウスの中に、彼の視線の中に、彼の声の調子の中に、彼の仕草の中に、まるで福音に

かなった穏やかさ、柔和さ、優しさを見つけて、それに対して、ますます信頼を覚える。 

 

クルティウスに対する全幅の信頼が表現されている。二人の交流はドイツ人とフランス人

の国籍の違いが、コンフリクトではなく創造的なものを生み出している稀有な例と言える。 

この滞在の充実を踏まえ、1928 年 11 月 26 日にローマから送られたクルティウスからの

手紙では、ハイデルベルク大学での講演に関する提案がなされる346。結局のところ、ジッ

ドは健康状態を理由にこの講演を断るが347、1930 年代に入ってもこのフランスの作家とド

イツのロマニストの書簡を通じた対話は継続されることになる。 

 1930 年 5 月 5 日にジッドからの手紙では、クルティウスのゲーテ論に関して、好意的な

意見が述べられる348。また、翌月の手紙でもジッドはゲーテをこう語っている。 

                                                   
345 Gide, Journal II 1926-1950, Bibliothèque de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1997, p. 36. 
346 DFG, S. 87-88. 
347 Ebd., S. 90. 
348 Ebd., S. 102. 



86 

 

 

Goethe est, décidément, l’esprit avec lequel je me sens le plus d’affinités, de parenté, auquel je 

m’abandonne le plus volontiers, et près duquel je viens puiser l’encouragement le plus cordial et 

salutaire
349

. 

全くゲーテは私が最も近親性や血族関係を感じる精神で、私は大変喜んで身を委ねますし、

本当に心からの有益な激励を汲み取りに近づくのです。 

 

ゲーテは、クルティウスの主著で頻繁に言及される存在である。ジッドのゲーテへの賛辞

は、以後、繰り返されることになる。それゆえ、クルティウスのゲーテ研究は、ジッドに

よって促された部分があったであろう。例えば、1930 年 7 月の手紙でジッドがゲーテの『詩

と真実』Dichtung und Wahrheit における言語表現の美しさを話題にすると、クルティウスは

この作品の新鮮さや豊饒さを再発見すると共に、若者の古典文学離れを嘆くのである350。 

 ゲーテも含めた古い時代の作家達の作品に関する記述が 1930 年代の二人の書簡では増え

ていく。ジッドがミシェル・ド・モンテーニュ Michel de Montaigne における人間の内部へ

の観察眼を評価していたことはよく知られている351。1931 年 6 月のジッドへの手紙でクル

ティウスは、このモラリストについて書いている。 

 

Je pense beaucoup à vous ces derniers temps car j’explique Montaigne à mes élèves. Je ne l’avais 

jamais bien lu, et maintenant c’est une véritable découverte. Quel admirable et subtil bonhomme et 

comme l’on se prend à regretter que les Malherbe, les Descartes, les Corneille aient barré la route 

royale ouverte par Montaigne et qui aurait pu conduire à tant de belles choses, non moins 

spécifiquement françaises certes que le classicisme maigre et hargneux des héros pour manuels
352

. 

私は近頃しきりにあなたのことを考えています、というのは学生達にモンテーニュを解説

しているからです。これまで私は彼の本を全然よく読んでいませんでした。そして目下の

ところ本当に発見しています。何という見事で鋭敏な男でしょう。かの有名なマレルブ、

デカルト、コルネイユといった人々がモンテーニュによって切り開かれた王道を塞いだの

です。モンテーニュならマニュアルに向いた主人公達のつまらなくて邪険な古典主義より

も、疑いなく特定的にフランス風の多くの素晴らしいものに導くことが出来たでしょう。 

 

彼はモンテーニュを称え、フランスの古典主義を否定的に語る。カリンが指摘するように353、

彼は主著ではフランスの古典主義に高い評価を与えていない。このクルティウスの告白は、

このような文学観を 1931 年の時点で彼が持っていたことを示す。 

                                                   
349 Ebd., S. 103 
350 Ebd., S. 109. 
351 Cf. Frank Lestringant, « Michel de Montaigne (1533-1592) », in: Pierre Masson et Jean-Michel Wittmann (sous la 

direction de), Dictionnaire Gide, Paris, Classiques Garnier, 2011, pp. 262-265. 
352 DFG, S. 115. 
353 Calin, op. cit., p. 142. 



87 

 

この手紙から約二ヶ月後の 8 月 20 日にジッドに送られた手紙の末尾で、彼は数週間スペ

イン研究に没頭していたことを伝えており354、これは、フランスの古典主義への低い評価

と連結していることかもしれない。また、1932 年 3 月 15 日の手紙では、クルティウスのス

ペインへの講演旅行のことが記されており355、二人の書簡においても、高まりつつあるク

ルティウスのスペイン研究の情熱を読み取ることが出来る。 

 1930 年代前半の書簡では、ジッドの戯曲『オイディプス』Œdipe (1931) やクルティウス

の『危機に立つドイツ精神』(1932) が話題になる。二人は、1934 年の年末にローマで会う。

その直後のクルティウスの手紙では、次のような文章で終えられている。 

 

Je vous écris ces quelques mots dans un sentiment de gratitude et dans l’espoir de pouvoir 

renouveler avec vous un dialogue que Rome favorise plus que Pontigny
356

. 

私は、感謝の気持ちとポンティニーよりもローマが促した対話をあなたと継続することが

出来ることを期待して、この手紙を書いています。 

 

フランス的なポンティニーにジッドと参加するよりも、ローマで会うことを優先したい気

持ちを語っている。約二年後の手紙でも、ジッドにローマで面会することを提案する357。 

 第二次世界大戦中は検閲されることもあり、二人は手紙の遣り取りをしていない。 

 戦後の 1946 年 9 月 21 日の手紙で、クルティウスは、主著を準備していることに触れて

いる358。この本の執筆のための読書を、彼は戦争中に行っていたのだ。 

 コルパハのサロンを主宰していたアリーヌ・マイリッシュが 1947 年 1 月 20 日に亡くな

った直後の 2 月 6 日に、彼女を追悼する手紙をクルティウスは、書き送っている。 

 

C’est là que je vous ai rencontré, c’est de là j’ai gagné Pontigny. C’est elle qui m’a fait prendre 

contact avec la France réelle… […] Mais je me trouve dépaysé dans les Revues françaises que je 

vois ici. Je ne me fais aucune idée de la France actuelle… […] Mes »amitiés françaises« se sont 

éteintes: par la maladie, la mort, la prison ou tout simplement le silence. Il ne reste que vous – et 

Jacques Heurgon. […] Je travaille – source inépuisable de bien-être intellectuel. Mais c’est sur 

Dante, sur le moyen âge où je me suis cantonné depuis dix ans. Je n’éprouve plus le besoin de suivre 

l’actualité littéraire
359

. 

私があなたと会ったのはコルパハです。ポンティニーに辿り着いたのは、あそこからでし

た。私に現実のフランスと接触させたのは、アリーヌ・マイリッシュなのです。［…］しか

し、ここで私が見ているフランスの雑誌群に違和感を覚えています。私は現代のフランス

                                                   
354 DFG, S. 117. 
355 Ebd., S. 129. 
356 Ebd., S. 134. 
357 Ebd., S. 136. 
358 Ebd., S. 145. 
359 Ebd., S. 147-148. 



88 

 

について何も心に描いていません…。［…］私の“フランス人達との友情”は、消えたの

です、それは病気、死、懲役によるものか、単に沈黙によるものです。あなたとジャック・

ウルゴンとの友情しか残っていないのです。［…］私は研究をしており無尽蔵の知的な満足

感に浸っています。正にそれは、10 年前から私が閉じこもって続けている、ダンテに関す

る研究であり、中世に関する研究です。もう文学の現況を追う必要を感じていません。 

 

引用部分の冒頭で彼は、ジッドを含めた“現実のフランス”との接触が、アリーヌ・マイ

リッシュの存在なしに考えられないことを記している。ジッドと知り合った 1920 年代初頭

のクルティウスは、“現代のフランス”の文学を貪欲に読んでいた。だが、ここでは、もう

彼がフランスの雑誌に掲載される現代文学には無関心になり、フランスの同時代人達との

絆がなくなりかけていることが語られている。また、中世文学の研究を“閉じこもって”

進めたことを彼は綴っている。この“閉じこもり”は、戦争中の内的亡命を物語る。 

この手紙に対しジッドは、ダンテやウェルギリウスを再読していると書き送る360。これ

を受け、クルティウスは、ウェルギリウスに関して意見を述べている。 

 

Et vous avez relu Virgile! Vous avez dû le pratiquer jadis. Tityre, Ménalque, Corydon etc. en font foi. 

Je souhaite ardemment que vous nous donniez quelques pages sur Virgile, ce serait 

une »revaluation« personnelle. Vous avez certainement des vers préférés qui serviraient de point de 

départ. J’estime que ramener des lectures à Virgile serait rendre un service à la culture bien supérieur 

aux recherches métaphysiques où semblent se complaire certains contemporains. Mais il faut le 

retirer aux professeurs
361

. 

そして、ウェルギリウスを再読されましたね。あなたは、かつて彼の作品に親しまれたに

違いありません。ティティル、メナルク、コリドンなどの登場人物が証明しています。あ

なたがウェルギリウスに関して数頁の文章をお書きになることを熱望します。それは、独

自の“再評価”になるでしょう。あなたは彼の作品に出発点の役目を果たすようなお気に

入りの詩句を間違いなく持っておられます。読者をウェルギリウスに連れ戻すことが、現

代のいくらかの人々が満足を覚えているように思われる形而上学的な探求に必ず勝る文化

への貢献になるでしょうと思います。正に、彼を教授達から取り戻さなくてはなりません。 

 

ティティルは『パリュード』の主人公であり、メナルクは『背徳者』の主人公の友人であ

る。クルティウスは、ジッド作品にウェルギリウスからの影響を指摘する。さらに、古典

文学から離れた現代人にこの桂冠詩人への興味を持ってもらうために、実作者であるジッ

ドにウェルギリウス論を執筆することを頼んでいる。引用末尾には、ウェルギリウスを語

る教授達が批判されている。これは、本論文の序論の第 2 節で引用した、主著の英語版の

                                                   
360 Ebd., S. 149. 
361 Ebd., S. 150. 



89 

 

序文において、学者よりも一般人に向けて書いていると宣言していることと関連する。 

 ウェルギリウスなどの古典文学にジッドが精通していたからこそ、クルティウスは『ヨ

ーロッパ文学とラテン中世』の執筆状況を 1947 年 10 月 6 日の手紙で報告している。 

 

J’ai trouvé en Suisse un éditeur qui consent à imprimer le gros bouquin auquel je suis attelé depuis 

dix ans. L’impression (un vol. de 600 à 700 pages) doit commencer ce mois-ci. Mais il manque 

encore quelques chapitres de la fin. Je suis en train de les écrire, ce qui me force à économiser 

strictement mon temps et mes forces de travail… Après, d’autres travaux m’attendent, réclamés par 

des revues depuis longtemps
362

. 

私はスイスで、この 10 年の間私が取り組んでいる分厚い本を出版することを承諾している

出版社と会いました。600頁から 700頁くらいになるこの本の印刷は、今月始まるはずです。

しかし、まだ最後の数章が欠けています。私は現在それらを執筆している最中で、これは

私の時間と仕事の気力を厳しく節約することを強いています…。その次には、その他の仕

事が私を待っており、長らく前から雑誌の編集者達から求められているのです。 

 

この引用部分により我々は、クルティウスが主著が出版される直前まで手直ししていたこ

とを知ることが出来る。主著が完成していない段階で、様々な雑誌の文芸批評の執筆を依

頼されていたことは、彼における文献学と文芸批評の連続性を示すものかもしれない。 

 1948 年に刊行された『ヨーロッパ文学とラテン中世』を受け取ると、ジッドは 1949 年の

春に、感想を著者に書き送っている。 

 

…, je n’ai pu résister à l’appel du gros volume et j’ai déjà grignoté de-ci, de-là, maintes bribes très 

savoureuses et instructives. De vous seul on était en droit d’attendre un tel livre: il y fallait votre 

prodigieuse érudition; jamais abstraite et sèche, elle réchauffe le cœur et »porte à la tête« comme un 

vin généreux. Ah! Comme vous parlez bien de Virgile! Quels rapprochements inattendus (qui 

m’enchantent) avec Montesquieu…
363

 

…あなたの大著からの誘いに抵抗することが出来ませんでした。そして既に、この本の大

変趣があり為になる多くの断片のここかしこを少しずつ味わいました。人は、あなた一人

だけから、こうした本を期待する権利がありました。そこにはあなたの驚異的な学識が必

要でした。あなたの学識は決して具体性を欠いたものでも面白味のないものでもなく、心

を温め上質なワインのように“酩酊させる”のです。ああ、何と上手にウェルギリウスに

ついて語っているのでしょう。モンテスキューとの思いがけぬ比較は私を魅惑します…。  

 

このようにクルティウスの主著はジッドから高い評価を受けた。実作者であるジッドがク

                                                   
362 Ebd., S. 156. 
363 Ebd., S. 172. 



90 

 

ルティウスの学識が上質なワインのようなものであると言っているのだから、彼は『ヨー

ロッパ文学とラテン中世』を、研究書というよりは作品であると見做しているのだ。 

 

 

第 5 節 結論 

 

クルティウスは、処女作『新しいフランスの文学開拓者達』で一章をジッド論のために

割き、ジッド文学の特徴をフランスの伝統である古典主義であるとした。アリーヌ・マイ

リッシュが、このジッド論が含まれている『新しいフランスの文学開拓者達』を『新フラ

ンス評論』で紹介したことをきっかけにクルティウスとジッドの友情は始まった。 

長い期間に及んだ二人の書簡には、当時のドイツとフランスの政治的緊張関係、クルテ

ィウスの現代フランス文学や古典文学に対する知的関心の変化が反映されている。ジッド

が文芸批評や翻訳も発表するような知識人作家であったからこそ、彼がクルティウスの

数々の著書を理解し、相互に影響を与えるような対話を続けることが出来た。 

本論文の主題であるクルティウスにおける“ヨーロッパ精神”の形成過程において、20

世紀前半のフランス文学の代表的作家であるジッドは大きな意味を持っている。二人は、

国際的な集いであったポンティニーの旬日会やコルパハのサロンの出席者であった。 

二つのポンティニー論においては、フランス語を使用言語とするコスモポリタニズムに

よるヨーロッパが称えられた。だが、こうした 18 世紀的なヨーロッパに距離を置くように

なったために、クルティウスは 1925 年以降、ポンティニーの旬日会に参加していないので

ある。 

一方、アリーヌ・マイリッシュが主宰したサロンは、ポンティニーと同じようにヨーロ

ッパ的であり、クルティウスやジッドのようなドイツ、フランス、ベルギーの知識人や作

家にとって隠れ家やオアシスの役割を持っていた。1920 年代後半にはポンティニーとは距

離を置いたクルティウスが、このサロンには 1930 年代も断続的に通ったことは、このサロ

ンがポンティニーと比べドイツ的であったことと関連することである。 

実業家エミール・マイリッシュは経済や政治の側面で、クーデンホーフ＝カレルギーな

どと共に、1920 年代における欧州統合に貢献した。従って、クルティウスの批評活動をマ

イリッシュ夫妻に近づけてみると、彼における空間的な“ヨーロッパ精神”の形成をロカ

ルノ体制という文脈の中で位置付けることが可能になる。 

 

  



91 

 

第 4 章 フーゴー・フォン・ホフマンスタール論 

 

第 1 節 文学的伝統の継承者ホフマンスタール 

 

 クルティウスにとって、同時代の文学者であるホフマンスタールは、どのような存在だ

ったのだろうか。この点を理解するために、雑誌『タート』に 1949 年に発表された批評「ゲ

ーテ その世界の根本的特徴」„Goethe – Grundzüge seiner Welt“ の一節を引用する。 

 

Originalität auf dem festen Grunde der Überlieferung: sie bezeugt sich in Dante, in Shakespeare, in 

Racine, in Goethe selbst. In unsern Tagen in Hofmannsthal. Sie reift wie eine Frucht dem Dichter 

und dem Weisen. Nur ihnen. Wer der Überlieferung anhängt, wer die Tradition verteidigt, ist immer 

unpopulär. Ich brauche nur an die grotesken Fehlurteile über Hofmannsthal zu erinnern, die seit 

zwanzig Jahren im Schwange sind
364

. 

伝承の確固たる基礎の上にある独創性。これは、ダンテ、シェイクスピア、ラシーヌにお

いて、ゲーテ自身において証明されている。我々の時代においてはホフマンスタールにお

いてそうだ。この独創性は、詩人や賢人においては一つの世界を実らせることになる。た

だ彼らだけに。伝承を信奉する者や伝統を擁護する者は、常に大衆受けしない。20 年来広

まっているホフマンスタールに関する奇怪な誤った判断を私は思い出しさえすればいい。 

 

ゲーテにおける独創性と伝統の繋がりが触れられている。引用文中の“ゲーテ自身”とい

う形容がなされているのは、そのためである。この論考において、クルティウスは、ダン

テらと同じく伝承の確固たる基礎の上にある独創性を持っていた彼の同時代人として、ホ

フマンスタールの名を唯一挙げる。第 3 章第 4 節で、ジッドがクルティウスのゲーテ受容

に影響を与えたことに触れた。しかし、このゲーテ論でホフマンスタールの名を挙げてい

るのは、ホフマンスタールの方がジッドよりも伝統を生かした創作を行ったと彼が考えて

いるからであろう。従って、この引用部分は、文学的伝統を継承したホフマンスタールに

クルティウスが高い評価を与えたことを示している。この論考で彼が文学的伝統を語るの

は、この文章が主著を完成させた直後に書かれた事実と関連することである。 

クルティウスは、教養人ホフマンスタールの作品における過去の文学への言及を理解で

きた数少ない読者だった。彼が、世界文学の探求を熱心に行っていたからである。細かい

ホフマンスタール研究が進んでも、彼を凌駕するような外国語能力と学識を持った文学研

究者は、今後も多くはないだろう。そこに彼のホフマンスタール論の存在意義がある。 

 本論文で、クルティウスとホフマンスタールの関係に光を当てるのは、ホフマンスター

ルが“偉大なる精神のコスモポリタン”であったからである365。ドゥテュランスは、ホフ

                                                   
364 KEEL, S. 78. 
365 Ebd., S. 120. 



92 

 

マンスタールがヨーロッパの理念に関する総括を思い切って試みた最初期の文学者である

ことを指摘している366。この総括というのは、本章第 2 節で扱う講演のことである。 

 彼におけるヨーロッパのヴィジョンはどのようなものだったのだろうか。彼のヨーロッ

パ観を捉えるために、まず、第 2 節では、1917 年に行われたホフマンスタールの講演「ヨ

ーロッパの理念」„Die Idee Europa“ の内容を検討することにする。第 3 節では、1923 年に

『ルクセンブルク新聞』に掲載された、クルティウスによるホフマンスタール編『ドイツ

読本』Deutsches Lesebuch (1922) の書評に触れたい。第 4 節では、1929 年に『ノイエ・シュ

ヴァイツァー・ルントシャウ』と『ノイエ・ルントシャウ』に発表されたクルティウスに

よる二つの追悼文を扱うことにする。第 5 節では、1934 年に書かれ、1947 年に雑誌『変貌』

Die Wandlung に発表された批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」„George, 

Hofmannsthal und Calderón“ を論じる。最後に、第 6 節では、ホフマンスタールがクルティ

ウスに対して、具体的にどのような影響を与えたのか考えることにする。 

 

 

第 2 節 ホフマンスタールの講演「ヨーロッパの理念」 

 

ホフマンスタールがなぜヨーロッパ人であるのか。まず、少年時代から晩年までヨーロ

ッパの様々な国の文学を熱心に原語で読んでいたからである。これについては本章の第 4

節や第 5 節で触れたい。これに加え、成人後ヨーロッパ各地に頻繁に旅行をしていたこと

も、彼のヨーロッパ人としてのアイデンティティの形成において重要なことであった。 

しかし、彼がヨーロッパについて何を考えていたのかを見る際に、1917 年 3 月 31 日にス

イスのベルンで行われ、1930 年 7 月に雑誌『ヨーロッパ評論』で発表された講演「ヨーロ

ッパの理念」は見落とせないものである。これは講演原稿の文章であり、意味が不明瞭な

部分が含まれている。しかし、本節では、この講演の内容を検討することを目的としたい。 

ジャック・ル・リデ Jacques Le Rider によると、彼は第一次世界大戦中にヨーロッパにつ

いて真剣に考えていたのであり367、この講演は、戦争中の思索の成果である368。このため、

「ヨーロッパの理念」では、戦争が与えた危機意識が所々で触れられている。 

 この講演は、彼が古代から近現代までヨーロッパという概念がどのように変容したのか

を考察したものである。まず、彼はこの概念が強固なものではないことを指摘する。 

 

Kritik des Begriffes: seine Unbedingtheit von jeher höchst prekär. a) Einheit Europas keine 

geographische (wie etwas Australien) […] b) Einheit auch keine rassenmäßige ethnische. […] Sein 

                                                   
366 Dethurens, De l’Europe en littérature. Création littéraire et culture européenne au temps de la crise de l’esprit 

(1918-1939), Genève, Droz, 2002, p. 108. 
367 ドゥテュランスはこの思索におけるシュペングラー受容の重要性を論じている（Ibid., p. 110.）。 
368 Jacques Le Rider, « L’Europe selon Hugo von Hofmannsthal de la première guerre mondiale à 1929 », in: 

Compagnon (éd.), op. cit., p. 61.  



93 

 

Wesen ideologisch und spirituelle: transzendent, …
369

 

このヨーロッパという概念の批判。その絶対性は以前からずっと極度に困難なものである。

a) ヨーロッパの一体性は、（例えばオーストラリアのもののような）地理的なものではない。

［…］b) ヨーロッパの一体性は、民族的人種的な一体性でもない。［…］この概念の本質は、

イデオロギー的であり精神的である、つまり、超越的であるということである…。 

 

このようにホフマンスタールは、ヨーロッパという概念が地理的なものでなく民族的なも

のでもないために、その絶対性の困難さを主張する。この概念の本質が超越的であるとい

う指摘は、クルティウスの考える“ヨーロッパ精神”と関連する。 

 ホフマンスタールは、ヨーロッパという概念の変遷を三つに分けて説明している。第一

段階として、中世の十字軍によるキリスト教的なまとまりが述べられ、第二段階として、

ルネサンス期の知識人によるラテン文学の共同体が語られる。 

 

Zweite Form des Begriffes: die der Renaissance. Gemeinbürgschaft aller an der Latinität der 

höheren geistigen Existenz beteiligten für Erweckung und Bewahrung dieses grundlegenden Erbes. 

[…] Zur civitas die tritt die res publicae litteraria. Organ dieser Gemeinbürgschaft: international 

europäischer Briefwechsel
370

. 

ヨーロッパという概念の第二の形式であるルネサンスという形式。より高度な精神的存在

の“ラテン性”に関わる全ての人のこの基本的な遺産を喚起し保管するための共同保証。［…］

神の国に文芸共和国が加わる。この共同保証の機関、国際的なヨーロッパ的な文通。 

 

彼はルネサンス期のラテン語の共同体に触れている。この共同体は、クルティウスの主著

で扱われているものである。当時の知識人達がラテン語の書簡により文芸共和国を形成し

ていたのに対し、近現代の知識人は母国語や外国語を使用した書簡を外国の友人に送りヨ

ーロッパ的な共同体を模索した。この第二段階の次の第三段階の 19 世紀以降のヨーロッパ

という概念の特徴として、ホフマンスタールは人間的な理解や忍耐を挙げている。 

 最後に、ホフマンスタールは新たなるヨーロッパを呼びかける。彼は、この新たなヨー

ロッパがスイスやオーストリアをモデルとするべきという見解を述べるのだ。 

 

Wo könnte eine Hoffnung dieser Art laut werden, wenn nicht auf schweizerischen Boden, auf dieser 

hochgespannten Brücke zwischen Nord und Süd und West und Ost, in diesem alten Bollwerk der 

Freiheit, dieser alten Kampfstätte der Geister? […] Wer sagt, „Österreich“, der sagt ja: 

tausendjähriges Ringen um Europa, tausendjährige Sendung durch Europa, tausendjähriger Glaube 

an Europa. Für uns, auf dem Boden zweier römischen Imperien hausend, Deutsche und Slawen und 

                                                   
369 Hofmannsthal, Gesammelte Werke, Prosa, III, Frankfurt am Main, S. Fischer, 1952, S. 370. 
370 Ebd., S. 371. 



94 

 

Lateiner, ein gemeinsames Geschick und Erbe zu tragen auserlesen, - für uns wahrhaft ist Europa die 

Grundfarbe des Planeten, …
371

 

この種の希望は、もし、北と南の間、西と東の間で、極度に緊迫した架け橋となっている

このスイスの土地、つまり、この自由の古い砦であり、この様々な精神の古い戦場である

この場所でないのであれば、どこで公になるものだろうか。［…］“オーストリア”と言う

人、その人は、それによって、ヨーロッパを求めた千年の連合体、ヨーロッパによる千年

の使命、ヨーロッパへの千年の信仰を言っているのだ。二つのローマ帝国の土壌に住み共

同の運命に耐えるべく、そして、共同の遺産を身につけるべく選ばれたドイツ人、スラヴ

人、ラテン人である我々にとって、ヨーロッパは、本当に、惑星の原色となっている、［…］。 

 

彼がスイスに言及するのは、聴衆への配慮によるものだけでなく、緊迫した架け橋である

スイスこそ、ヨーロッパと密接に関わると考えていたからであろう。スイスに存在する多

民族性がオーストリアにもある。オーストリアでは、ドイツ人、スラヴ人、ラテン人が共

存する。この引用部分は、ローマ帝国と神聖ローマ帝国という二つのローマ帝国の土壌で

生まれたオーストリアに帰属しているという彼の意識を示すと同時に、母国オーストリア

こそが、彼が提起する新たなるヨーロッパの源泉であるべきだという立場を物語っている。

また、二つのローマ帝国への意識は彼の古代や中世への関心を垣間見せる。 

ホフマンスタールとクルティウスでは、彼らにおけるヨーロッパに関して共通項も差異

も存在する。これについて考えるために、次節以降、クルティウスのホフマンスタール論

を通して、クルティウスのヨーロッパとホフマンスタールとの関係を探ることにする。 

 

 

第 3 節 クルティウスによる『ドイツ読本』の書評 

 

 クルティウスの批評活動において、ホフマンスタールは初期の頃から関心の的であった。

『新しいフランスの文学開拓者達』(1919) のジッド論では、ジッドの小説『ユリアンの旅』

(1893) の象徴主義的散文が分析される部分で、同時代のオーストリアで似たような試みが

なされていたことを彼が主張する箇所で、ホフマンスタールの韻文劇『痴人と死』Der Tor und 

der Tod (1893) の一節が引用されている372。 

 本論文の第 1 章第 2 節で述べたようにクルティウスの『バルザック論』(1923) は、バル

ザックの神秘主義的な部分を解明した画期的な書物であった。この本の末尾において、ホ

フマンスタールがバルザックの本質を理解した文学者の一人として触れられている。 

 

Hofmannsthals Balzac sagt in der Kunstform der dichterisch beseelten, deutenden Prosa dasselbe 

                                                   
371 Ebd., S. 383. 
372 WB, S. 52. 



95 

 

wie Marmor des Rodin. […] Nur von denen wurde er ganz verstanden, die sich seiner Magie 

hingaben. Nur die Dichter – ein Browning, ein Baudelaire, ein Hugo, ein Wilde, ein Hofmannsthal – 

erfaßten ihn aus dem Kern seines Wesens
373

. 

ホフマンスタールの「バルザック」は、詩的魂のこもった暗示的散文という芸術形式でロ

ダンの大理石像と同一の内容を伝えている。［…］彼の魔術に夢中になった人々からしか彼

は十分に理解されなかった。ただ、ブラウニング、ボードレール、ユゴー、ワイルド、ホ

フマンスタールのような詩人達だけが、彼の本質の核心から、彼を理解したのだった。 

 

ホフマンスタールの「バルザック」„Balzac“ は、1908 年に発表された彼の文芸批評であり、

クルティウスの『バルザック論』で詳細に論じられるスウェーデンボルグ受容などの神秘

主義との関わりも触れられている374。従って、この批評「バルザック」は、クルティウス

に本を書かせるきっかけの一つであったであろう。第 4 節で触れる 1929 年 11 月の追悼文で

は、この本の出版時に、ホフマンスタールと手紙の遣り取りをしたことが語られている375。 

 彼が初めて書いたホフマンスタール論は、『ルクセンブルク新聞』の 1923 年 8 月 25 日号

に掲載された「ドイツ文芸通信」„Deutscher Literaturbrief“ である。これはホフマンスター

ルが編集に関わった書物『ドイツ読本』(1922) をめぐって執筆された書評である。 

 この書評は、書き出しでドイツ表現主義の破綻が語られ、表現主義の詩人達の作品を読

むくらいならヘルダーリンを読み直すべきであるというクルティウスの提案が記されてい

る。そして、ヘルダーリンのような優れた文学作品がドイツ文学には数多くあり、この『ド

イツ読本』は、そうしたドイツの古典作品を再発見するのに良い機会であると述べられる。

クルティウスは、ホフマンスタールが 1750 年から 1850 年にかけてはドイツ文学にとって

偉大な時代であったことを指摘していることに、注意を促す。そして、この時期に生きた

ゲーテの壮年期を称えるホフマンスタールの序文を引用する。また、この書評においては、

1750 年から 1850 年にかけてのドイツと現代のドイツとの乖離が指摘されている376。 

ヘルダーリンの頃のドイツ文学に対する結び付きを、現代においては少数者しか持って

いないという認識をクルティウスは抱いていた。彼は、1929 年の論考「ホフマンスタール

のドイツ的使命」„Hofmannstahls deutsche Sendung“ で、この認識を発展させることになる。 

 

 

第 4 節 1929 年に発表された二つの追悼文 

 

 ホフマンスタールの死は 1929 年 7 月 15 日である。クルティウスが書いた追悼文には、

雑誌『ノイエ・シュヴァイツァー・ルントシャウ』の 8 月号に掲載された「ホフマンスタ

                                                   
373 Balzac, S. 412-413. 
374 Hofmannsthal, Gesammelte Werke, Prosa, II, Frankfurt am Main, S. Fischer, 1959, S. 328-345. 
375 KEEL, S. 126. 
376 LZ, S. 79. 



96 

 

ールのドイツ的使命」と雑誌『ノイエ・ルントシャウ』の 11 月号に載った「ホフマンスタ

ールとロマンス語文化」„Hofmannsthal und die Romanität“ がある377。 

本節では、二つの追悼文でどのような見解が披露されているのか、クルティウスとホフ

マンスタールにおける“ヨーロッパ精神”との関連も意識しながら検討することにする。 

 「ホフマンスタールのドイツ的使命」は、導入部分で、現代の若者文化とホフマンスタ

ールの世代が若かった頃の若者文化が、いかに違ったものになったのか語られている。 

 

In einem best-seller der Saison 1929 wird der Gegensatz zwischen heutiger deutscher Jugend und 

der um 1880 geborenen Generation daran verdeutlicht, daß diese Hofmannsthal las, jene ihn nicht 

mehr liest, nicht mehr lesen will. Die Jugend von 1905 wollte ästhetisch, die von 1925 will politisch 

sein
378

. 

1929 年シーズンの“ベストセラー”においては、現代のドイツの若者と 1880 年頃に生まれ

た世代との対立が、明確にされている。つまり、後者はホフマンスタールの文章を読んだ

のだが、前者はもはや読まないし、読もうともしないのだ。1905 年の若者は唯美的であり

たいと思っていたが、1925 年の若者は政治的であろうと考える。 

 

クルティウスは、ホフマンスタールの文学的出発点が唯美主義であったことを説明するた

めに、世代間による文化的違いに触れているのである。彼は、その違いに関して、若者の

関心が、美的なものから政治的なものに移ったと指摘している。 

 続いて、彼は、ホフマンスタールが唯美主義から変化したことを述べる。追悼文の表題

が「ホフマンスタールのドイツ的使命」であるのは、単なる詩人でなく、精神的な指導者

に彼はなろうとしたことを中心的な主題にしているからである。精神的な指導者としての

ホフマンスタールを示すために、総長であったロマニストのカール・フォスラーKarl Vossler

から頼まれて、1927 年にミュンヘン大学で彼が行った講演「国民の精神的空間としての著

作」„Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation“ に関して、クルティウスはこう論じている。 

 

« Der Prozeß, von dem ich rede – so schloß Hofmannsthal am 10. Januar 1927 einen Vortrag in der 

Münchener Universität -, ist nichts anders als eine konservative Revolution von einem Umfange, die 

europäische Geschichte ihn nicht kennt. Ihr Ziel ist Form, eine neue deutsche Wirklichkeit, an der 

die ganze Nation teilnehmen könne ». Sind das Worte eines Dichters? Redet so ein Poet? Ist es nicht 

die in Deutschland so selten vernommene Stimme einer geistigen Autorität, die das Dichterische, die 

Sprache, das Schrifttum, die Bestände und Kräfte unserer Bildung, aber auch unseres Volkes und 

Staates verwaltet?
379

 

                                                   
377 『ヨーロッパ文学をめぐる批評的エッセイ』(1950) では、この二つの追悼文が「ホフマンスタールを偲

んで」„Zu Hofmannsthal Gedächtnis“ という表題で纏められている。 
378 KEEL, S. 117. 
379 Ebd., S. 119. 



97 

 

ホフマンスタールは、1927 年 1 月 10 日、ミュンヘン大学での講演をこのように締めくくっ

たのだ、「私がお話している過程は、ヨーロッパ史が経験していないような規模の保守革命

以外の何物でもありません。この革命の目標は形式であって、国民全体が関与しうるよう

な一つの新しいドイツの現実なのです。」。これは、詩人が言うような言葉だろうか。詩人

がこんな風に講演をするだろうか。それは、ドイツにおいては滅多に耳にしない精神的権

威の声ではないだろうか、この声は、我々の教養の、いやそれどころか我々の民族と国家

の、貯えであり力である詩情、言語、著作を司る声である。 

 

この講演は、文化的危機を憂いたホフマンスタールが、若者達に向けてドイツ文化の特質

を語ったものである。この引用部分でクルティウスは、ホフマンスタールが精神的権威と

して保守革命 eine konservative Revolution を主張していることに注目し、精神的な指導者と

して彼を捉えることの重要性を語る380。保守革命に関してクルティウスは、1790 年から 1830

年に登場した復古精神 die Restaurationのことであると述べ、ロマン主義と区別している381。 

また、南ドイツやオーストリアには保守革命の思想が育つような条件が存在し、エリオ

ットやフランス382のモーラスとホフマンスタールは近いというのが、クルティウスの見解

である。この点を、マーク・アンダーソン Mark Anderson はこう説明している。 

 

Au 18ème siècle, dit-il, les meilleurs esprits étaient pour la démocratie, mais depuis la Révolution 

les littératures les plus intelligents – Burke, Sainte-Beuve, Nietzche, Sorel – ont été du côté de 

l’opposition. Maurras avait raison de prétendre que « l’avenir de l’intelligence » se trouvait dans les 

forces contre-révolutionnaires, et Hofmannsthal – avec l’idée d’une « konservative Revolution » 

dans son discours à Munich de 1927 – donne le signal pour l’avenir de l’Allemagne comme « espace 

spirituel »
383

. 

クルティウスは言う、18 世紀において最良の精神の持ち主は民主主義を支持したが、フラ

ンス革命以来、バーク、サント＝ブーヴ、ニーチェ、ソレルといった最も知的な文学は民

主主義とは反対の側だったと。モーラスが“知性の未来”が反革命の勢力の中にあると主

張するのは正しかったし、ホフマンスタールは 1927 年にミュンヘンで行った演説で“保守

革命”という概念により“精神的空間”としてのドイツの未来の信号を与えるのである。 

 

アンダーソンは、エドマンド・バーク Edmund Burke などが民主主義に反対したことと、ホ

                                                   
380 ドナは、ホフマンスタールの死後、クルティウスがドイツ語圏の精神的な指導者になろうとしたと考え

ている（Donà, “Lo spirito tedesco e la crisi della mezza età. Deutscher Geist in Gefahr (1932)”, in: Paccagnella e 

Gregori (a cura di), op. cit. p. 41.）。 
381 KEEL, S. 120-122. 
382 保守革命は、塚本昌則の言う“後衛”« l’arrière-garde » に意味が近いように思われる、「後衛は 20 世紀

の産物である。[…] 最も重要なのは、この言葉が“芸術は進化する”という近代固有のイデオロギーの退

潮と密接に関係しているという事実だろう。」（塚本昌則「序 後衛とは何か」、塚本・鈴木雅雄編『前衛と

は何か 後衛とは何か 文学史の虚構と近代性の時間』、平凡社、2010 年、9 頁）。 
383 Mark Anderson, « La restauration de la décadence », in: Bem et Guyaux (éds.), op.cit., pp. 172-173. 



98 

 

フマンスタールの保守革命の主張を同じ位相にあると指摘する。クルティウスの著作は、

『危機に立つドイツ精神』をきっかけにナチスによって書店から消えたが、彼はフランス

やイタリアのファシズム384とは関連する保守革命は支持していたのである。 

 この追悼文で、クルティウスは、ホフマンスタールの歴史的にも空間的にも限定されな

いような教養を、“この偉大なる精神のコスモポリタン”と呼ぶ385。彼の教養が具体的様相

に関しては、別の追悼文「ホフマンスタールとロマンス語文化」で分析されることになる。 

 「ホフマンスタールとロマンス語文化」では、ホフマンスタールの文学作品が、オース

トリアの王権やアンシャン・レジームの貴族文化を軸としながら、彼がロマンス語文学に

いかに通じていたのかが説明されている。冒頭では、ホフマンスタールにとって王権は特

異的な位置にあったことが以下のように述べられる。 

 

Das Königtum war die innerste Gestalt von Hofmannsthals Weltverhältnis. Sein Dichtertum war nur 

eine der Formen, in denen jenes sich manifestierte
386

. 

王権が、ホフマンスタールの世界関係の最も内部にある姿であった。彼の詩人としての在

り方は、王権がはっきり現れる諸形式の一つにすぎなかった。 

 

『ザルツブルク世界大劇場』Das Salzburger große Welttheater (1922) などの寓意的作品の根

底には、ハプスブルク帝国の王権が存在しているとクルティウスは思っているのである。 

次に、この帝国への帰属意識からホフマンスタールがドイツ人とは異なり、ロマンス語

の世界に対して親近感を持っていることを、クルティウスはこう語る。 

 

Wir Deutsche nahen uns dem romanischen Wesen als Bedürfende; er, Österreicher, schaltete damit 

als Besitzender
387

. 

我々ドイツ人は必要に迫られて、ロマンス語の本質に近づく。オーストリア人であるホフ

マンスタールは、この本質の所有者として振る舞った。 

 

彼は、オーストリアとドイツの文化的差異388から、ホフマンスタールが意識的に勉強する

ことなくロマンス語の世界に親しんでいたことを述べている。クルティウスは、ロマンス

語の文化を憧憬してきたドイツ人として、アルブレヒト・デューラーAlbrecht Dürer、ゲー

テ、ヨハン・ヨアヒム・ヴィンケルマン Johann Joachim Winckelmann、ゲオルゲの四人を挙

げ、彼らとホフマンスタールの文化的境遇の違いを強調している。 

また、ホフマンスタールの近世のフランス文学受容に関して389、こう説明する。 

                                                   
384 イタリアの状況に関しては、鯖江秀樹『イタリア・ファシズムの芸術政治』（水声社、2011 年）を参照。 
385 KEEL, S. 120. 
386 Ebd., S. 122-123. 
387 Ebd., S. 124. 
388 クルティウスはバール論で、美、静謐さ、朗らかさ、貴族性をオーストリア人の特徴とした（LZ, S. 67.）。 
389 ブライについても、クルティウスは彼のアンシャン・レジーム的な教養を指摘している（Ebd., S.30.）。 



99 

 

 

Er hatte früh das ihm Verwandte und Zubestimmte ergriffen; sich zum Zeitgenossen der adligen, der 

königlichen Jahrhunderte gemacht. Als Gymnasiast, im Winter 1891, schreibt er : « Ich habe MM. 

de la Rochefoucauld, de la Bruyère, de St-Simon, de Montaigne, de Montesquieu, de Buffon sowie 

die Herren Chamfort, Courier, Chateaubriand, Voltaire, La Mettrie, Louvet, Jean-Jacque, Diderot, 

Prévost, Gresset, Mably, und (hélas) Volney auch gelesen ». Ist es Nötigung seines Lebensgefühls, 

ist es Bewußtseit, daß der Knabe schon in dieser Aufzählung Adel und Roture scheidet? Er nahm die 

Klassiker der französischen (und englischen) Königszeiten auf als Repräsentanten signorilen 

Lebensgefühls, nicht als abgelöste geistige Gestalten der Bildingswelt. Ein Aristokratismus des 

Blutes und der Instinkte zog ihn in die Jahrhunderte des Philip Chandos, des Marschalls von 

Bassompierre
390

. 

ホフマンスタールは、血縁関係にあるものや自分に定められているものを早くから把握し

ていた。彼は自分自身を貴族や王の世紀の同時代人としていた。ギムナジウム時代の 1891

年の冬に綴っている、「僕は、ラ・ロシュフーコー、ラ・ブリュイエール、サン＝シモン、

モンテーニュ、モンテスキュー、ビュフォン、といった方々、さらには、シャンフォール、

クーリエ、シャトーブリアン、ヴォルテール、ラ・メトリ、ルーヴェ、ジャン＝ジャック、

ディドロ、プレヴォー、グレッセ、マブリー、そして、（ああ）ヴォルネーも読んだ。」。彼

の生の感覚が強要しているからだろうか、故意によるものだろうか、ホフマンスタール少

年が、既に、この列挙において貴族と平民を区別しているのは。彼は、フランスの（そし

て、英国の）、王政時代の古典作家達を典雅な生の感覚の代表として吸収していたのであり、

その感覚は教養世界の精神像から離れていないものである。血統と本能に基づく貴族主義

が、彼を、フィリィプ・チャンドスや騎士バッソンピエールの世紀へと引っ張ったのだ。 

 

ホフマンスタールのフランス的な貴族主義は、講演「国民の精神的空間としての著作」で

主張された保守革命と関連する。この貴族主義はクルティウス自身にもあり、サン＝シモ

ン Saint-Simon を引き合いに出しながら論じたプルースト論にも表れている391。引用部分末

尾では、ホフマンスタールの『チャンドス卿の手紙』Brief des Lord Chandos an Francis Bacon 

(1902) が触れられている。この小説は、モダニズム文学の先駆的な作品として扱われるこ

とが多い392。これまでのホフマンスタール研究は、『チャンドス卿の手紙』の言語表現の側

面での新しさにばかり注目し、貴族主義的な側面を軽視してきたのではないだろうか。 

近世のフランス文学だけでなく、ロマンス語圏の文学をホフマンスタールは幅広く読ん

でいた。ただ、彼をゲルマニストが扱う場合、ドイツ語以外の要素が軽視される傾向があ

る393。しかし、ホフマンスタールは 10 代半ばでラテン語を得意とし394、家庭教師のおかげ

                                                   
390 KEEL, S. 124. 
391 FGE, S. 98-105. 
392 例えば、塚越敏『創造の瞬間』（みすず書房、2000 年、10-23 頁）。 
393 ホフマンスタールの短編小説『ルツィドール』Lucidor (1910) に登場する人物 Lucile は、高橋英夫訳で



100 

 

でフランス語を身に着けていた395。さらに、1895 年から 1901 年にかけてウィーン大学でロ

マンス語文献学を勉強している。クルティウスは若いホフマンスタールのヴィクトール・

ユゴーVictor Hugo をめぐる教授資格論文についてこのように書いている。 

 

Halten wir es wenigstens für die Erinnerung fest, daß ein souveräner Genius, Dichter und Forscher, 

Kritiker und Kenner in einer Person, sich an einer Wende seiner Jugend getrieben fand, die 

Erkenntnis der Romanität als Ziel zu wählen
396

. 

少なくとも、私達は、しっかり記憶に留めよう、詩人と学者を、批評家と専門家を、兼ね

備えた超然とした天才が、青春時代の転換期に、ロマンス語文化の知識を目標に選ぶ気持

ちに追い立てられていたことを。 

 

批評の執筆も行うロマンス語文献学者クルティウスの共感が現れた文章である。引用部分

で指摘されている詩人と学者を、批評家と専門家を、兼ね備えた側面というのは、ゲオル

ゲ周辺の若い知識人の集まりであるゲオルゲ・クライスにも当てはまることであった。 

ホフマンスタールは 1927 年に発表されたミラノの文学者アレッサンドロ・マンゾーニ

Alessandro Manzoni の『いいなずけ』I promessi sposi に関するエッセイで、控え目にイタリ

アへの親近感を示した397。彼にはイタリア人の血がいくらか流れているからである398。 

クルティウスが、ホフマンスタールにおけるイタリアという主題において強調するのは

ヴェネツィアとの関係である。これを語った部分を引用することにする。 

 

Venedig – wie oft hat es Hofmannsthal Intuitionen von Grundgeheimnissen der Kunst und des 

Lebens geschenkt. […] ; die nach einem Jahrtausend unvergleichbarer Staatskunst dem Korsen zur 

Beute fiel, bis die Restauration sie der habsburgischen Monarchie einfügte – diese Stadt, beladen mit 

ganz vergessener Völker Müdigkeiten, alle Tribute von Morgen- und Abendland dem Dom ihrer 

Seele einfügend wie in den inkrustierten Mauern von San Marco ; diese Stadt scheint mir einziges 

Symbol für Hofmannsthals Verhältnis zur Romanität und für all das in ihm,...
399

 

ヴェネツィアは、なんと頻繁に、ホフマンスタールへ芸術と生の根本的な神秘の直観を与

えたのだろう。[…]1000年に及ぶ卓越した経国策の後に、ヴェネツィアは、あのコルシカ

人に略奪された。しかし、王政復古の頃には、ハプスブルク王家に組み入られた――この

都市は、完全に忘れ去られていた諸民族の疲労を背負わされ、ちょうどサン＝マルコ寺院

の化粧張りを施した壁と同じように、その精神である大聖堂にも、東洋と西洋の貢ぎ物を

                                                                                                                                                     
も檜山哲彦訳でも、“ルツィーレ”と記されているが、フランス風に、“リュシル”と表記すべきである。 
394 Werner Volke, Hugo von Hofmannsthal, traduit par Jean-Yves Masson, Nîmes, Jacqueline Chambon, 1995, p. 19. 
395 Ibid., p. 54. 
396 KEEL, S. 125. 
397 Hofmannsthal, Gesammelte Werke, Prosa, IV, Frankfurt am Main, S. Fischer, 1955, S. 415-416. 
398 Cf. Le Rider, Les juifs viennois à la Belle Époque, Paris, Albin Michel, 2013, pp. 171-177. 
399 KEEL, S.127. 



101 

 

嵌め込んでいるのだ。ヴェネツィアこそ、ホフマンスタールとロマンス語文化との間柄や

彼の内部にある一切のただ一つの象徴のように、私には思われる。 

 

この追悼文は王権や貴族を軸に展開されており、結論でヴェネツィアとの関係に触れるの

は、理に適う。彼のヴェネツィアへの執着を説明するには、ハプスブルク帝国の歴史も振

り返る必要がある。ヴェネツィアがオーストリアの支配下にある時期があったのだ。ウィ

ーン、プラハ、ブダペスト、トリエステと比べ、ヴェネツィアがハプスブルク帝国との関

わりで語られることは少ない。そのため、クルティウスの眼力は優れていると言える。 

 

 

第 5 節 批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」 

 

 クルティウスの批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」は、1947 年に雑誌『変

貌』に発表されたものである。これは『ヨーロッパ文学をめぐる批評的エッセイ』(1950) に

収録され、これには 1934 年に執筆されたと記されている。おそらく、1934 年に一度書かれ

たが様々な事情により第二次世界大戦中は、未発表のままになっていたのであろう。 

 「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」は、表題が示すように、ドイツ、オース

トリア、スペインのこの三人の文学者を扱っているものである。この批評では、冒頭で、

ゲオルゲとホフマンスタールの共通した部分に光が当てられる。 

 

Aber man kann zugleich feststellen, daß der deutsche Geist, so oft die Berührung mit der Romanität 

in ihm geschichtlich produktiv wird, sowohl nach Frankreich wie nach Italien wie endlich auch nach 

dem iberischen Südwesten ausgreift. So war es im Mittelalter, so bei Goethe, so bei der Romantik. 

Und der Vorgang wiederholte sich um 1890, als Stefan George und Hugo von Hofmannsthal ihren 

Flug begannen
400

. 

しかし同時に、ロマンス語文化との接触がドイツ精神において歴史的に生産的になるたび

ごとに、ドイツ精神はフランスへもイタリアへも、最後に南西に位置するイベリアにも足

を踏み出すことを人は気付くことが出来る。中世においてもそうだったし、ゲーテにおい

てもそうだったし、ロマン主義においてもそうだった。そして、この出来事が、ゲオルゲ

とホフマンスタールが飛翔し始めた 1890 年頃に繰り返された。 

 

彼は、フランス、イタリア、スペインの文化を吸収し続けたドイツ語圏の伝統を受け継い

だ存在として、同時代人であるゲオルゲとホフマンスタールは共通した要素があるとする。

この引用部分以降は、この二人のロマンス語文化受容が比較され、この批評の後半部分で

は、ゲオルゲには欠けていたカルデロンへのホフマンスタールの知的関心が論じられる。 

                                                   
400 Ebd., S. 128. 



102 

 

 まず、彼はステファヌ・マラルメ Stéphane Mallarmé やポール・ヴェルレーヌ Paul Verlaine

からゲオルゲは神秘的な音楽体験を受け取ったと語る。次に、フランス文学への関心が色

褪せるにつれ、この詩人が南欧的な明るさを求めるようになったことが説明される。クル

ティウスは、彼のスペイン滞在やベルリン大学でのロマンス語文献学の講義聴講に触れ、

ロマンス語を技術的に支配することが彼の詩作に芸術的実質を与えたとしている。 

 一方、ホフマンスタールに関しては、「ホフマンスタールとロマンス語文化」と同じく、

彼のロマンス語文化受容を祖国オーストリアと結び付けて説明する。クルティウスは、若

いホフマンスタールの、古典から現代作品に至るフランス文学の受容をこう語っている。 

 

Hofmannsthals Haltung war universal wie vor ihm nur die Goethes. Welthaft in jedem Sinne vom 

Religiösen bis zum Weltmännischen hätte er von sich sagen dürfen wie der große Leibniz: je ne 

méprise presque rien. George dagegen war ein großer Verächter
401

. 

ホフマンスタールの態度は、彼以前ではゲーテだけにしか見られないような、全般的なも

のであった。宗教的な作品から社交的な作品に至るまであらゆる意味で世界的であったホ

フマンスタールは、彼自身について、偉大なライプニッツと同じ台詞を言えるだろう、「私

はほとんど何も軽蔑していない。」これとは逆に、ゲオルゲは大変な軽蔑者であった。 

 

ホフマンスタールの博識が語られている。彼の教養に比肩するのが世界文学を唱えたゲー

テくらいしかいないとクルティウスは考える。これに対し、ゲオルゲはあらゆる文学を受

容するのではないことが示されている。ホフマンスタールがあらゆるジャンルの創作に関

わったが、ゲオルゲは詩人でしかなかったことも彼は語っている。スペインの劇作家カル

デロンにゲオルゲが興味を持たなかったのも当然であった。 

1929 年の二つの追悼文においては、小さな扱いしかされていなかったカルデロン作品の

持つカトリック的な神秘主義が、1934 年の「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」

や 1948 年の『ヨーロッパ文学とラテン中世』においては丁寧に細かく論じられることにな

るのは、彼の関心の変化を示す。これは、オルテガの編集する『西欧評論』の影響で 1930

年以降の彼の関心がスペインの伝統文化の方へ向いて行った事実とも対応する402。 

 ホフマンスタールは自国の過去の文学への関心が強かった。エッセイ「文学に反映した

オーストリア」„Österreich im Spiegel seiner Dichtung“ (1916) で彼は、自国の文学史を総括し

フランツ・グリルパルツァーFranz Grillparzer を、一番高く評価している403。クルティウス

は、ホフマンスタールやグリルパルツァーの、スペインとの関わりをこう語っている。 

 

Dem Österreicher Hofmannsthal mußten die großen Bilder spanischer Blütezeit von jeher nahe sein. 

Wie Grillparzer empfand er, daß Spanien « in gewissem Sinne zur österreichischen Geschichte 

                                                   
401 Ebd., S. 131-132. 
402 KEEL, S. 440. 
403 Hofmannsthal, Prosa, III, a. a. O., S. 333-349. 



103 

 

dazugehört »
404

. 

オーストリア人であるホフマンスタールにとってみれば、スペイン全盛期の偉大なる諸観

念は、以前から身近なものに違いなかった。グリルパルツァーと同じく、彼もスペインが

“ある意味では、オーストリア史に必要である”と感じていた。 

 

グリルパルツァーやホフマンスタールの研究には、スペインへの眼差しが不可欠である405。

最盛期のスペインが、ハプスブルク家との融合により大きな勢力であったからである。そ

れゆえ、クルティウスは、カール 5 世の頃から 17 世紀末までマドリッドとウィーンを中心

とするハプスブルク家の文化が全ヨーロッパの文化の様式を決定していたのであり、ヴェ

ルサイユ宮殿はフランス流のエスコリアル宮殿だと考える406。 

 ホフマンスタールの『ザルツブルク世界大劇場』がカルデロンの『世界大劇場』El gran 

teatro del mundo を、『塔』Der Turm (1925) がカルデロンの『人生は夢』La vida es sueño を下

敷きにしており、『人生は夢』はグリルパルツァーの『人の世は夢』Der Traum, ein Leben (1834) 

の源泉でもあったことは知られている407。だが、英国の 15 世紀の教訓劇を源泉とし神と天

使と悪魔が登場する『イェーダーマン』Jedermann (1911) をホフマンスタールがカルデロン

の形而上劇に傾倒する転機とする解釈は、クルティウスに独自のものではないだろうか408。 

 クルティウスによるカルデロン受容をめぐる分析では、ホフマンスタールがカルデロン

を吸収するための必然性がカトリックの中世劇という観点から説明される。 

 

Auch Hofmannsthal mußte anknüpfen an die fast verschütte oder doch vergessene Form der 

mittelalterlichen Mysterienspiele, der Moralitäten, des geistlich-weltlichen Dramas, das sich vom 

ausgehenden Mittelalter auf das Barocktheater vererbt hatte und in den volkstümlichen Spielen des 

bayrisch-österreichischen Stammes bis in die Gegenwart hineinreicht
409

. 

ホフマンスタールもほとんど埋没していた、あるいは、忘却されていた中世の神秘劇、道

徳劇、宗教的でありながらも世俗的な劇の形式に結び付かざるをえなかった。それは、中

世末期からバロック劇へと相続された。そして、バイエルン＝オーストリア系統の大衆演

劇として、現代まで受け継がれているものである。 

 

クルティウスが言う中世劇とバロック劇の共通性は、中世劇やバロック劇の劇場は垂直的

であるため、キリスト教的な神秘主義、つまり、超越的な宇宙を表象出来るからである410。 

                                                   
404 KEEL, S. 136. 
405 日本では、ホフマンスタールのスペイン文学受容ではなく、ベンヤミンの『ドイツ悲劇の根源』Ursprung 

des deutschen Trauerspiels (1925) とホフマンスタールの関連性にばかり注目してきたように思える。 
406 KEEL, S. 136-137. 
407 Vgl. Egon Schwarz, Hofmannsthal und Calderón, Hague, Mouton & Co, 1962; Benjamin Bennett, Hugo von 

Hoffmansthal. The Theater of Consciousness, Cambridge, Cambridge University Press, 1988, pp. 303-341.  
408 KEEL, S.135-137; ELLMA, S.152-154. 
409 KEEL, S. 135. 
410 シェイクスピア劇の上演が平面的であるのに対し、中世劇やバロック劇の劇場は垂直的である（リヒャ

http://de.wikipedia.org/wiki/Das_gro%C3%9Fe_Welttheater
http://de.wikipedia.org/wiki/Das_gro%C3%9Fe_Welttheater


104 

 

 また、アリストテレス Ἀριστοτέλης の『詩学』Περὶ Ποιητικῆς の延長線上にある人間中心

の悲劇とはカルデロンはかけ離れている、と彼は説く。さらに、民衆を芝居の喜びに戻し、

呪術的あるいは遊戯的なものに導くためにホフマンスタールはカルデロンに傾倒していっ

たのであり、こうした演劇では物真似・儀式・舞踏・音楽が融合するのだと語る411。 

 そして、クルティウスは、ギリシアやローマを模範とするヨーロッパの古典主義の影響

下にない、祭壇の秘蹟を中心とするカルデロンの悲劇を生み出したスペイン独特の歴史的

条件を、この国がヨーロッパの共通の運命を共有してこなかったことに求めている。 

 

An den großen Bewegungen der beginnenden Neuzeit: an Reformation, Renaissance, Humanismus 

und klassischer Kunstgesinnung nimmt Spanien wenig oder gar nicht teil
412

. 

宗教改革、ルネサンス、人文主義、古典主義的な芸術観といったヨーロッパ初期近代の大

きな運動には、スペインはほとんど、または全然参加しないのだ。 

 

彼によると、スペインでは中世におけるキリスト教の存在感が時代は下っても薄まること

なく理性主義や機械的自然観や啓蒙主義が浸透しなかったからこそ、カルデロン劇のよう

な神を中心とする宇宙的かつ宗教的な文学が可能であったのだ。彼は、そこでは神の恩寵

と人間の神秘的な絡み合いが繰り広げられるのだと主張する。 

 「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」の結論では、ダンテとカルデロンが比較

されている。これは、ゲオルゲが終生探求した詩人がダンテであり、ホフマンスタールが

カルデロン劇の翻案に取り組んだことと対応している。クルティウスは、精密に構成され

たダンテ作品に秩序への意志や遠慮のない裁判官を感じ取る。一方、始めと終わりが不明

確なカルデロン作品には世界を彩り豊かに描き出す象徴の存在を指摘している。 

 

 

第 6 節 結論 

 

 本章の第 1 節では、クルティウスが 1949 年のゲーテ論で、ダンテ、シェイクスピア、ラ

シーヌ、ゲーテと同じように、伝統を自分のものとした者だけが到達する独創性を持って

いた彼の同時代人として、ホフマンスタールの名を唯一挙げていることに着目した。 

第 2 節では、ホフマンスタールの講演「ヨーロッパの理念」を対象として、彼のヨーロ

ッパが地理的なものでも民族的なものでもなく、キリスト教的なヨーロッパ、文芸共和国

のヨーロッパ、そして、オーストリアを背景とするヨーロッパであることを確認した。 

第 3 節では、神秘主義的な側面を扱ったクルティウスのバルザック論にホフマンスター

ルが影響を与えたことや、クルティウスやホフマンスタールが、ヘルダーリンやゲーテの

                                                                                                                                                     
ルト・アレヴィン、カール・ゼルツレ『大世界劇場』、円子修平訳、法政大学出版局、1985 年、74-79 頁）。 
411 KEEL, S. 134-136.  
412 Ebd., S. 142. 



105 

 

頃のドイツ文学との関係を、現代人は失いかけていると感じていたことに触れた。 

第 4 節では、二つのホフマンスタールを追悼する論考を扱い、彼が持っていた保守革命

の思想がエリオットやモーラスと共通し、“偉大なる精神のコスモポリタン”である彼の教

養の基盤がロマンス語文献学であるとクルティウスが考えていることを論じた。 

第 5 節では、クルティウスが批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」(1934) で、

ハプスブルク家によるオーストリアとスペインの繋がりから、ギリシアやローマを模範と

する古典主義の影響下にないスペイン独特の歴史的条件を考察していることに注目した。 

第 2 節で触れた「ヨーロッパの理念」において、ホフマンスタールは、ハプスブルク帝

国を、ドイツ系、ラテン系、スラヴ系の民族からなるものと考えているのであり、それが

彼のヨーロッパの元になっている。エゴン・シュヴァルツ Egon Schwarz が言うように、ホ

フマンスタールは、ロマンス語やドイツ語以外のヨーロッパ文学も受容していたのだ413。 

だが、クルティウスのホフマンスタール論では、スラヴ世界との関係が無視された414。

第 2 章で触れたように、クルティウスのヨーロッパにおいてライン河は重要である。一方、

ホフマンスタールはドナウ河流域の文化的遺産を重視した。これは彼が帰属意識を持つハ

プスブルク帝国がドナウ君主国とも呼ばれていたことと関連する415。また、ホフマンスタ

ールは、近代世界から失われた“非合理性”をロシア文学に見出そうとしていた416。 

しかし、追悼文の一つ「ホフマンスタールとロマンス語文化」や批評「ゲオルゲ、ホフ

マンスタール、カルデロン」は、ロマニストであったクルティウスが、ホフマンスタール

のロマンス語文学の教養に共感と敬意を持っていることをはっきりと示すものである。ロ

マンス諸語で書かれた文学に関して明るかったホフマンスタールは、クルティウスにとっ

て自分の文学的ヴィジョンを励ましてくれるような存在であったに違いない。 

 クルティウスとホフマンスタールとは友人関係を持つには至らなかったが、本論文の主

題であるクルティウスの“ヨーロッパ精神”の形成過程において、“偉大なる精神のコスモ

ポリタン”であったホフマンスタールは決定的な存在であった。なぜなら、クルティウス

の同時代の作家達の中で、伝統を自分のものとした者だけが到達出来る独創性を持ってい

るという意味で、ホフマンスタールが突出していたからである。従って、ホフマンスター

ルの文学的教養は、クルティウスの“ヨーロッパ精神”の広がりを促すものであったのだ。 

 また、ホフマンスタールがスペイン文学の受容に力を入れていたことは、クルティウス

の“ヨーロッパ精神”の形成に刺激を与えたことであった。スペインを重視したことがク

ルティウスの特徴の一つであるからである417。ただ、スラヴ語圏の文化に対する眼差しと

いう点で、二人の考えるヨーロッパには少し違いが見られるものであった。 

                                                   
413 Schwarz, “Hugo von Hofmannsthal as a Critic”, in: Evans (ed.), op. cit., pp. 12-13. 
414 Cfr. Krömer, “Un’identità dimezzata? Aspetti dell’Europa e della sua cultura negletti da Ernst Robert Curtius”, 

Paccagnella e Gregori (a cura di), op.cit., pp. 189-198. 
415 ホフマンスタールはドナウ河流域が文化的に豊かであるとする（Hofmannsthal, Prosa, III, a. a. O., S. 341.）。 
416 川島隆『カフカの＜中国＞と同時代言説 黄禍・ユダヤ人・男性同盟』（彩流社、2010 年、184-185 頁）。 
417 クルティウスは主著の中で、守備範囲の広い文学研究者・批評家であるプラーツには、スペイン文学の

教養が不足していることを指摘した（ELLMA, S. 351.）。これは、彼のスペイン研究の自負の表れである。 



106 

 

第 5 章 ホセ・オルテガ・イ・ガセット論 

 

第 1 節 オルテガによる二つのヨーロッパ論 

 

本章では、クルティウスとオルテガの関係を扱う。まず、二人の共通点は、該博な知識

を有していたことである418。また、オルテガが『大衆の反逆』で欧州統合を主張したのに

対し、クルティウスの主著は、欧州石炭鉄鋼共同体が設立された時期に出版された。 

クルティウスは、1924 年と 1949 年の二回にわたってオルテガ論を発表すると共に、書簡

などを通じてオルテガと長い期間に渡り個人的に接触した。二人の友情に関して、ドナテ

ッラ・ピーニ Donatella Pini は、論考「クルティウスとオルテガの間で交わされた書簡」“La 

corrispondenza fra Curtius e Ortega y Gasset” において、以下のように述べている。 

 

Il tema dell’Europa è fondante nella relazione fra Curtius e Ortega, anche se la visione della cultura 

europea è nel tedesco permeata di cristianesimo mentre nello spagnolo è più indipendente dalla 

religione; esso costituisce la base del loro sodalizio, e poi lo sfondo di tutte – o quasi – le loro 

osservazioni
419

. 

たとえ、クルティウスのヨーロッパ文化をめぐるヴィジョンにおいて、キリスト教の色合

いが強く、オルテガのヨーロッパのヴィジョンでは、宗教があまり重要でなくとも、ヨー

ロッパという主題は二人の関係において重要である。この主題が、彼らの友情の土台や彼

らのほとんど全ての考察の背景になっているのだ。 

 

ヨーロッパの追求こそが、友情の土台であった。だが、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の

著者のヨーロッパの追及は当然であるとしても、『大衆の反逆』は大衆を批判した文明論と

して受容され、この本の主張の一つの欧州統合はそれほど注目されてこなかった。 

オルテガの文章には、ヨーロッパ Europa という言葉は頻出する。だが、まとまったヨー

ロッパ論は、『大衆の反逆』と『ヨーロッパに関する考察』“Meditación de Europa” に限られ

る。本節では、この二冊を通じて、彼における“ヨーロッパ精神”を検討することにする。 

彼は『大衆の反逆』で、西欧の文化的退廃420の原因は大衆であるとし、こう書いている。 

 

La historia del Imperio Romano es también la historia de la subversión, del imperio de las masas, 

que absorben y anulan las minorías dirigentes y se colocan en su lugar. Entonces se produce también 

el fenómeno de la aglomeración, del lleno. Por eso, como ha observado muy bien Spengler, hubo 

                                                   
418 Cf. Charles Cascalès, L’humanisme d’Ortega y Gasset, Paris, Presses Universitaires de France, 1957. 
419 Donatella Pini, “La corrispondenza fra Curtius e Ortega y Gasset”, in: Paccagnella e Gregori (a cura di), op.cit., 

pp. 178-179. 
420 オルテガは、オスヴァルト・シュペングラーOswald Spengler の『西洋の没落』(Der Untergang des 

Abendlandes, 1918-1922) のスペイン語訳に関わった。 



107 

 

que construir, al modo que ahora, enormes edificios
421

. 

ローマ帝国史も、指導的少数者を吸収し無力にし、その位置を奪った大衆による破壊と支

配の歴史である。当時も密集と充満の現象が生じた。それだからシュペングラーが上手く

観察したように、現在と同じように巨大な建造物を建てなければならなかったのである。 

 

彼は当時のファシズムの台頭とローマ帝国の大衆現象をアナロジーで考えているのである。 

この引用文でも示されているように、オルテガは指導的少数者の意見を尊重することを

説いた。彼は、ヨーロッパの人々こそが指導的少数者であったことを説明している。 

 

Por tanto, desde aquel siglo puede decirse que manda en el mundo ejerce, en efecto, su influjo 

autoritario sobre todo él. Tal ha sido el papel del grupo homogéneo formado por los pueblos 

europeos durante tres siglos. Europa mandaba, y bajo su unidad de mando, el mundo vivía con un 

estilo unitario, o al menos progresivamente unificado
422

. 

従って、16 世紀以後、事実、世界を統治するものは、世界全てに権威ある影響を与えたと

言える。ヨーロッパの諸民族により作られる同質的な集団が 3世紀の間に果たした役割は、

そうしたものだった。ヨーロッパは、支配者だった。そして、その一方的な支配の元に、

世界は、一元的な様式あるいは少なくとも次第に一元化されていく様式で生きていた。 

 

彼は、大航海時代以降、ヨーロッパは支配者として世界に影響を与えていたと語る。この

本が大衆を批判しているだけでなく欧州統合の思想が主張されているのは、近代における

ヨーロッパと世界の一方的な支配関係が第一次世界大戦後に変化しようとしていることに、

オルテガが敏感であるからである。彼は、世界における指導的少数者であったヨーロッパ

の人々が大衆化し、指導的役割を終えてしまうかもしれないことを憂いている。 

さらに、アメリカやソ連の存在感を実感し423、これらに対抗するために欧州統合を呼び

かける。彼は、現代の知識人の中には、ヨーロッパ人が出現し始めていること語る。 

 

Todo buen intelectual de Alemania, Inglaterra o Francia se siente hoy ahogado en los límites de su 

nación, siente su nacionalidad como una limitación absoluta. El profesor alemán se da ya clara 

cuenta de que es absurdo el estilo de producción a que le obliga su público inmediato de profesores 

alemanes, y echa de menos la superior libertad de expresión que gozan el escritor francés o el 

ensayista británico. Viceversa, el hombre de letras parisiense empieza a comprender que está 

agotada la tradición de mandarinismo literario, de verbal formalismo, a que le condena su oriundez 

francesa y preferiría, conservando las mejores calidades de esa tradición, integrarla con algunas 

                                                   
421 Ortega, Obras Completas, t. 4, Madrid, Revista de Occidente, 1957, p. 149. 
422 Ibíd., pp. 232. 
423 Ibíd., pp. 238-242. 



108 

 

virtudes del profesor alemán
424

. 

独英仏のあらゆる優れた現代の知識人は、所属する国の国境の中で息が詰まる思いをして

おり、自分の国籍を絶対的な限界と感じている。ドイツの大学教授は、自分の周囲の社会

が義務づける業績発表の形式が馬鹿げたものであることに既にはっきり気付いており、フ

ランスの作家や英国のエッセイストが享受しているより高度な表現の自由がないのを寂し

く思う。反対に、パリに住む物書きは、フランスに出自を持つことが強いる文学的尊大さ

や言語上の形式主義の伝統が古くなってしまったことを理解し始め、この伝統の最良の部

分を維持しつつ、ドイツの大学教授の持ついくつかの長所と一体化させたいと望んでいる。 

 

ヨーロッパ人であったオルテガも“自分の国籍を絶対的な限界と感じて”いたであろう。

この引用文中のドイツの大学教授 el profesor alemán をクルティウスと仮定して考えること

も出来る。なぜなら、国民文学は、彼が唱えるヨーロッパ文学の妨げであり425、1920 年代

は学術論文の執筆を行わず、文芸批評や翻訳を発表していたからである426。 

次に、オルテガはこのように国家の純血性を否定している。 

 

Originariamente, el Estado consiste en la mezcla de sangres y lenguas. Es superación de toda 

sociedad natural. Es mestizo y plurilingüe
427

. 

元来、国家は様々な血や様々な言語が混合して出来るものだ。それは、あらゆる自然社会

を乗り越えたものであるので、混血的で多言語的だ。 

 

国家の混血性や多言語性の指摘はオルテガがスペイン人であることを考えると納得が行く。

ここで彼は、近代の一国家では一言語である、というイデオロギーを批判している。 

 最後に、彼は、以下のような結論に達している。 

 

Ahora llega para los europeos la sazón en que Europa puede convertirse en idea nacional
428

. 

今や、ヨーロッパ人にとって、ヨーロッパが国家観念に変化しうる時期が来た。 

 

ロマン・ロランの場合はファシズムと戦うために共産主義への傾斜を深めたが、オルテガ

はファシズムや共産主義に対抗するために欧州統合の必要性を説いた。共産主義への考え

の違いでロランから離れたクルティウスの立場は、オルテガに近いものだったと言える。 

 第 3 章第 3 節で触れたように、1920 年代後半には欧州統合の動きがあったが、ファシズ

ム政権によって潰された。しかし、第二次世界大戦直後に欧州統合の動きは再燃する。 

 1949 年 9 月 7 日にベルリンで行われた講演を元にした『ヨーロッパに関する考察』では、

                                                   
424 Ibíd, pp. 246-247. 
425 Ceserani, “Un’idea diversa dell’Europa”, in: Paccagnella e Gregori (a cura di), op.cit., p. 148. 
426 クルティウスは 1924 年のオルテガ論で、引用箇所に対応するような一節を書いていた（KEEL, S. 258.）。 
427 Ortega, Obras Completas, t. 4, op. cit., p. 252. 
428 Ibíd, p. 270. 



109 

 

政治や社会が分析の対象である。西洋史において国家、都市国家、ナショナリズム、ヨー

ロッパ意識がギリシア時代から現代まで、どのように変化していったのかが語られている。 

まず、オルテガはヨーロッパ社会とは何かを説明する。 

 

…que el hombre europeo ha vivido siempre, a la vez, en dos espacios históricos, en dos sociedades, 

una menos densa, pero más amplia, Europa; otra más densa, pero territorialmente más reducida, el 

área de cada nación o de las angostas comarcas y regiones que precedieron, como formas peculiares 

de sociedad, a las actuales grandes naciones
429

. 

ヨーロッパの人は、いつも同時に、二つの歴史的空間で、つまり、二つの社会で、生きて

きました。一つは密度では劣るがより広々としたヨーロッパであり、もう一つは、密度は

高いがより狭い領域つまり各国民の領土、あるいは現在の大きな国が生まれる以前から特

殊な社会形態として存在した狭い地域であります。 

 

彼は、西欧人がヨーロッパと国家の母体となる地域の両方に所属していることに触れてい

る。彼の場合もヨーロッパとスペインのどちらか一方だけを選ぼうとしなかった430。彼に

よると、ヨーロッパに共通した慣習を作ったのはローマ帝国であり、外部から来たゴート

人はこの慣習を取り入れるのには時間がかかったのである431。ローマ帝国は、クルティウ

スの主著において彼のヨーロッパ観の根幹を成しているものであった。 

次に、オルテガは、時代によりこの帰属の様相は異なっていたと語る432。彼は、ヨーロ

ッパ的なものが支配的であった時代の典型例としてカール大帝の頃と 18 世紀を挙げる。カ

ール大帝はアーヘンにフランク王国の首都を置いたが、ライン河を重視するクルティウス

は『ヨーロッパ文学とラテン中世』でもフランク王国を詳しく論じている。 

 続いて、彼は国家とギリシアの都市国家を比較する433。彼によると、都市国家の構成員

は可視的であるのに対し国家の構成員は潜在的で隠されている。また、アテネ人は自分を

アテネ人でありギリシア人と感じていたように、ドイツ人は自分をドイツ人でありヨーロ

ッパ人と感じている。この二重の帰属という点では共通点を見出すことが出来るという。 

 そして、オルテガは世論や公権力を手掛かりにヨーロッパ国家の存在を肯定する434。彼

の考えでは、世論のないところに公権力もなく国家もあり得ないものである。 

 

Ahora bien, es incuestionable que todos los pueblos de Occidente han vivido siempre sumergidos en 

un ámbito –Europa– donde existió siempre una opinión europea. Y si esta existía no podía menos de 

                                                   
429 Ortega, Obras Completas, t. 9, Madrid, Revista de Occidente, 1965, p. 258. 
430 Harold C. Raley, José Ortega y Gasset: Philosopher of European Unity, Alabama, University of Alabama Press, 

1971, p. 191. 
431 Ortega, Obras Completas, t. 9, op. cit., pp. 258-260.   
432 Ibíd., pp. 260-264.  
433 Ibíd., pp. 269-286. 
434 Ibíd., pp. 293-297. 



110 

 

existir también un poder público europeo que sin cesar ha ejercitado su presión sobre cada pueblo. 

En este sentido, que es el auténtico y rigoroso, una cierta forma de Estado europeo ha existido 

siempre…
435

 

ところで、西欧の全民族が常にヨーロッパ的な世論の存在するヨーロッパという一つの範

囲に浸されつつ生きたことは明白です。そして、そうした世論が存在していたから各民族

に絶えず圧力を行使するヨーロッパ的公権力も存在していたはずです。この意味で、つま

り正真正銘で厳密な意味で常に何らかの形のヨーロッパ国家が常に存在していたのです…。 

  

ヨーロッパ的公権力やヨーロッパ国家の存在が肯定されている。オルテガによると、ヨー

ロッパは、それぞれの国が作り出す複数性の存在に立脚した均衡である。 

 最後にオルテガは現代において世界規模での公共生活が始まっているのに、現在のヨー

ロッパには共存の原則が欠けており西欧の諸国民は遠ざかってしまったことを嘆いている。 

 『大衆の反逆』は、時事的な性格を持つ本である。これに対し、戦後の『ヨーロッパに

関する考察』は歴史的色合いが強い。このことは、オルテガが、若い頃はジャーナリズム

で外国文化の紹介に努めたが、後期の仕事は古い時代を中心に論じたことに対応する。 

次節以降は、クルティウスによる二つのオルテガ論を検討することにする。 

 

 

第 2 節 1924 年のオルテガ論の概要 

 

 1924 年のオルテガ論は、「スペインの展望（遠近法）」„Spanische Perspektiven“ という表

題で『ノイエ・ルントシャウ』に掲載されたものである。遠近法主義 el perspectivismo は、

オルテガの用いる方法論であったので、こうした表題になったのであろう。 

 この論考では、まず、オルテガが雑誌『西欧評論』の創始者であり、この雑誌の持つ活

気や質の高さにクルティウスは触れる436。次に、オルテガの批評の特徴を説明している。 

 

Die Originalität dieser Kritik liegt in der so seltenen Verbindung von sprühender Vitalität und 

organisatorischer Denkkraft. Zwischen ionischer Naturphilosophie und kubistischer Malerei scheint 

es nichts zu geben, was diesen Kritiker nicht leidenschaftlich interessierte
437

. 

この批評の独創性は、溢れる生命力と組織的な思考力の稀有な結合だ。イオニアの自然哲

学とキュビズム絵画の間で、この批評家が情熱的な関心を持たなかったものはないようだ。 

 

彼はオルテガのキャパシティの広さと知的強靭さを語る。古代哲学と現代絵画に明るいこ

とは、彼の視野は古代から現代まで、そして、哲学と美術の両方に及んでいることを示す。 

                                                   
435 Ibíd., p. 294. 
436 KEEL, S. 249. 
437 Ebd. 



111 

 

オルテガの批評に関して、彼は、フランスの批評家であるレミ・ド・グールモン Remy de 

Gourmont とチボーデと比較している。グールモンと比べ、オルテガの知的好奇心が大きな

ものであり、グールモンのような無秩序な印象主義ではなく哲学的な構築が目指されてい

ることを指摘している438。また、チボーデとの比較では、チボーデの批評もオルテガと同

じように哲学的な部分はあるが、趣味的なものにすぎず、オルテガの場合は秩序や構成へ

の意志がある点で哲学的であると言う。一方、クルティウスの批評は直観に基づくエッセ

イであったので、構築的なオルテガよりも印象主義のグールモンに近かったと言える。 

 続いて、彼はオルテガの独創性を、ドイツ文化とフランス文化の両方を自分のものにし

ており、二つを上手く結び付ける能力であるとする。つまり、クルティウスはドイツとフ

ランスの良い部分を身につけた存在、それがオルテガであると考えているのだ。 

 

Ein weiterer Zug seiner Originalität liegt in der Art, wie er deutsche und französische Kultur 

verarbeitet und zusammenführt. Ich wüßte keinen Kritiker in Europa, der mit derselben Sympathie 

und demselben Verständnis über Madame de Noailles und Simmel, über Marcel Proust und Max 

Scheler zu schreiben vermöchte
439

. 

彼の独創性のもう一つの特徴は、独仏の文化を消化し引き合わせるその方法にある。私は

ヨーロッパの批評家で、ノアイユ夫人とジンメルに関して、また、プルーストとマックス・

シェーラーに関して、同じ程度の共感と同じ程度の理解度で執筆出来る者を知らない。 

 

パリでサロンを営んだ詩人アンナ・ド・ノアイユ Anna de Noailles と社会学者ジンメル440、

そして、プルーストとシェーラーというフランス人とドイツ人の組み合わせを二組挙げて

いる。これは、彼がフランス文学とドイツの精神科学の教養が備わっていることを語るた

めであろう。四人の固有名にはクルティウスも通じていたため、自己言及となっている441。 

 近代においてスペインは周縁的な国であった442。しかし、本論文の第 4 章第 5 節でホフ

マンスタールのカルデロン受容について触れたように、スペインを重視したことがクルテ

ィウスのヨーロッパ観の独自性である443。彼は、この論考で『背骨のないスペイン』España 

invertebrada (1921) や『現代の課題』El tema de nuestro tiempo (1923) といったオルテガの著

作を論じることを通して、スペインの特殊性を分かりやすく説明しようとしている。 

 『背骨のないスペイン』は、カタルーニャ地方やバスク地方で激化していた分離独立運

動が現代のスペインで起こる理由を、スペイン史を参照しながら述べたものである。 

                                                   
438 Ebd. 
439 Ebd. S. 250. 
440 オルテガは『西欧評論』の創刊号でアンナ・ド・ノアイユの詩とジンメルのモード論を翻訳紹介した。 
441 クルティウスはアンナ・ド・ノアイユと親しかったバレスやプルーストについて批評を書き、ベルリン

ではジンメルの講義に通い個人的にも接触した。シェーラーは、クルティウスとオルテガの接点の一つで

あり、クルティウスにオルテガの主宰する『西欧評論』の存在を教えたのはシェーラーだった。 
442 Ramón Menéndez Pidal, Los Españoles en la Historia, Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1959, pp. 159-229. 
443 Calin, op.cit., p. 37; Veronica Orazi, “Letteratura europea e medio evo latino: la prospettiva ispanica”, in: 

Paccagnella e Gregori (a cura di), op.cit., pp. 353-362. 



112 

 

オルテガはスペイン史を参照する前にローマ帝国を参照する。なぜなら、近世において

広大な領土を誇ったスペインの栄枯盛衰を考える際にローマ帝国は補助線になるからであ

る。国家の形成と衰退を論じるために古代まで遡るオルテガを、クルティウスはこう語る。 

 

So führt der Weg Roms vom Septimontium zum lateinischen Bund, zur italischen Einheit, zum 

Kolonial-Imperium. Aber die Gescheite einer Nation umfaßt nicht nur Bildung und Aufstieg, 

sondern auch Zerfall und Abstieg
444

. 

そのようにローマの道は七つの丘からラテン同盟へ、イタリアの統一へ、植民帝国へと導

くのだ。だが、一つの国家の歴史は、たんに形成と発展だけでなく解体と衰退を含む。 

 

『背骨のないスペイン』における古代ローマ帝国の記述は、僅かである。これに注目する

ということは、クルティウスが 1924 年の時点でローマへの関心が強かったことを示す。 

 オルテガは、『背骨のないスペイン』で、カタルーニャ地方やバスク地方の分離独立運動

を近年に突然始まったものではなく、スペインの分裂は歴史的に進行していたことを主張

しており、この主張をなぞるかのようにクルティウスはこう書いている。 

 

Zunächst fallen die Niederland ab und Mailand geht verloren, und das setzt sich dann fort, bis um 

1900 der spanische Körper zu seiner Halbinselgestalt zurückgekehrt ist. In diesem Augenblick 

beginnt ein neuer Zersetzungsprozeß innerhalb der Halbinsel...
445

 

まずオランダが離反し、次にミラノが失われる。そして、この分離は 1900 年頃スペインの

胴体が半島の形に戻るまで続く。この瞬間に半島内部で新たな解体のプロセスが始まる…。 

 

スペインの国土が次第に小さくなる過程が記述されている。米西戦争後に植民地や国際的

地位を失ったスペインでは、後進性を改善しようと立ち上がった 1898 年世代と呼ばれる知

識人のグループがいた。オルテガは、彼らから大きな影響を受けていた。 

このように外国の作品をドイツに紹介する文章が 1920 年代のクルティウスには多い。こ

の論考の前半は『背骨のないスペイン』の要約であり、分析する姿勢はあまり見られない。 

 『背骨のないスペイン』の後半で、オルテガはスペインの病の原因としてエリートの不

在を指摘した。これは、『大衆の反逆』の主題でもある。この主題は、1920 年代初めから彼

が取り組んでいた問題であった。クルティウスは、この論考でエリートを説明している。 

 

…die spanische Krankheit ist Aristophobie. Spanien und Rußland gleichen sich darin, daß beide an 

einem offenkundigen und andauernden Mangel hervorragender Individuen leiden. In Spanien hat 

immer das Volk alles gemacht, und was das Volk nicht machen konnte, ist nicht gemacht worden. 

                                                   
444 KEEL, S. 250 
445 Ebd., S. 251. 



113 

 

[…] Die überlegene Persönlichkeit wirkt exemplarisch und erweckt in uns anderen den Wunsch, uns 

nach ihr zu formen. In der Seinsweise eines Menschen wird ein höherer Lebenstypus empfunden; sie 

vermittelt die Anschauung von Werten, die wir bisher übersahen. Nach diesem Typus vollzieht sich 

die Gliederung und Organisation einer Gesellschaft und die Ausbildung einer Hierarchie. Jede echte 

Aristokratie ist gegründet auf die Wirkungen einer solchen seelischen Anziehungskraft
446

. 

…スペインの病気は貴族嫌いだ。スペインとロシアは同じように卓越した個人が明らかに、

そして持続的に不足している点で互いに似る。スペインでは常に民衆が全てを行ってきた

し民衆に出来ないことは実行されなかった。［…］優れた人物は手本として作用し、我々他

の者の中に彼に倣って人格を形成しようという望みを呼び起こす。一人の人間の存在様式

の中により高度な生の典型が感じられる。そして、この存在様式は我々が今まで見落とし

てきた様々な価値の見解を仲介する。この典型に従い、社会の構成と組織、そして序列の

形成が実行される。あらゆる本物の貴族は、こうした精神的な魅力の作用に基づいている。 

 

スペイン人の貴族嫌いを指摘するクルティウスは『大衆の反逆』を先取りしているように

見えるが、オルテガのエリート主義は初期から存在した。クルティウスはロシアに批判的

である。これは、彼のロシア革命への距離感を示す。また、この引用部分はクルティウス

自身の貴族主義も伺える一節である。ホフマンスタールや雑誌『新フランス評論』の作家

達にも、こうした貴族主義は当てはまることであった。 

 オルテガは『背骨のないスペイン』の結論において、近代の中心であったフランス、英

国、ドイツに見られた合理論、民主主義、産業主義、資本主義の役割が終わるのなら、ス

ペインは復活するかもしれないと主張している。クルティウスもこう書いている。 

 

Aber wenn die Fruchtbarkeit dieser Tendenzen erschöpft sein sollte, würde die sich für die kleinen 

Nationen, die bisher im Hintergrunde standen oder zurückgeblieben waren, eine neue historische 

Chance bieten
447

. 

しかし、これらの傾向の有益さが使い果たされたのなら、今まで表舞台に立っていなかっ

たり、遅れをとっていたりしたような小国にとって新たな歴史的チャンスが現れるだろう。 

 

こうしたスペインの後進性は、第 4 章第 5 節で扱った批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、

カルデロン」の一節において触れられていた、宗教改革、ルネサンス、人文主義、古典主

義的な芸術観といった運動とスペインとの関係の希薄さと関わるものである。 

 1924 年の論考の後半でクルティウスは、マドリッド大学で行った講義を元にしたオルテ

ガの『現代の課題』を対象としている。『現代の課題』の中心主題は、近代 la edad moderna

ではなく現代 nuestro tiempo である。また、『背骨のないスペイン』はスペインを扱ってい

                                                   
446 KEEL, S. 254. 
447 Ebd., S. 257. 



114 

 

るのに対し、オルテガは、『現代の課題』ではヨーロッパの諸文化を論じている。 

この本で、彼は、現代ヨーロッパにおける生物学、物理学、社会学、先史学、哲学の担

い手達の感性が方向転換しているが、これに気付いている者が少数であることを指摘して

いる448。この方向転換に関して、哲学の分野では、近代ヨーロッパの根源にあるデカルト

哲学には相対主義と理性主義という両極があるが、現代においては、この相対主義と理性

主義の対立を乗り越えるような生の理性という哲学が有効であるとオルテガは主張してい

る。この主張を説明しているクルティウスの文章を引用することにする。 

 

Relativismus ist Skepsis, und Skepsis als endgültige Haltung ist Selbstmord des Geistes. Der 

Relativismus ist wertvoll nur als Versuch, der Mannigfaltigkeit und dem steten Fleiß des Lebendigen 

gerecht zu werden; aber es ist ein mißlungener Versuch, denn er opfert dem Leben die Wahrheit. Der 

Rationalismus anderseits, der maßgebende europäische Denkstil seit der Renaissance, entsagt dem 

Leben, um die Wahrheit zu retten. Er ist unfähig, in den bunten Gestaltungen der Geschichte einen 

Sinn zu sehen
449

. 

相対主義は懐疑であり、そして、最終的な立場としての懐疑は精神の自殺である。相対主

義は、生命のあるものの多様性と不断の熱意を満たす試みとしてだけ、価値の高いもので

ある。だが、相対主義は失敗に終わった試みである、というのは、生のために真理を犠牲

にするからである。一方、理性主義は、ルネサンス期以来のヨーロッパの標準的な思考様

式であるが、真理を守るために生を断念する。理性主義は、歴史の変化に富んだ形姿の中

に意味を認めることが出来ないのだ。 

 

オルテガから影響されたのか、クルティウスも相対主義と理性主義の両立を求める。それ

が現代の文化的危機を脱するために必要なことであると、彼は考えているようである。 

 次に、クルティウスは、オルテガの『芸術の非人間化』と同じように、現代ヨーロッパ

の生の感情の変化についてモダニズム芸術を対象にして考察する。 

 

Als Lebensbasis, als Schwerpunkt der Existenz erscheint die Kunst der heutigen Generation 

unmöglich. Für das neue Lebensgefühl besitzt die Kunst nur dann ihre Grazie und ihren Zauber, 

wenn sie Spiel und nur Spiel ist
450

. 

今日の世代が生の基盤や存在の核心になるような芸術を作り出すことは不可能であるよう

に思われる。新しい生の感覚にとって、芸術は遊びである時、いや、遊びである時でのみ、

その優雅さと魅力を持つのである。 

 

今日の世代の芸術とは、キュビズム絵画などを指すのであろう。引用部分ではモダニズム

                                                   
448 Ortega, Obras Completas, t. 3, op. cit., p. 156. 
449 KEEL, S. 259. 
450 Ebd., S. 262. 



115 

 

芸術を論じているが、“遊びとしての芸術”はプルーストやジョイスといったモダニズム文

学においても生じた。リチャーズの本の表題『モダニズム・中世主義・人文主義 エルン

スト・ロベルト・クルティウスの受容に関する書誌研究』が示すように、彼の仕事にはモ

ダニズムに関する批評も含まれる。オルテガはヨーロッパの最先端を追及したということ

もあり、引用部分に、我々はクルティウスの前衛文化への眼差しを見出すことが出来る。 

 相対主義と理性主義の対立を論じた『現代の課題』の結論部分で、オルテガは遠近法主

義と呼ばれる彼独自の認識論について書いた。この認識論は、『ドン＝キホーテに関する省

察』Meditaciones del Quijote (1914) において、初めて展開されたものである。彼は、前景か

ら背景まで見る人の視点によって異なる景色になるような遠近法主義こそ、相対主義の偏

狭さと理性主義の偏狭さを乗り越えることが可能であると主張する。この遠近法主義に関

して、クルティウスは以下のように語る。 

 

Falsch ist nur die Perspektive, die sich für die einzige hält. Wenn jeder Standpunkt Wahrheit gibt, so 

heißt das, daß jede Wahrheit an einen Ort gebunden ist, von dem aus sie verstanden wird. Jede 

Wahrheit ist also gebunden an eine Stelle im Raum oder in der Zeit. […] Die Kunst eines Proust, die 

Philosophie eines Keyserling, die Weltanschauungs- und Typenforschung im Sinne Schelers – so 

disparat diese Dinge scheinen, sie haben in der gewußten oder ungewußten Richtung auf den 

Perspektivismus eine gemeinsame Orientierung
451

. 

自分がただ一つのものであるとする遠近法だけが間違っている。もし、あらゆる観点も真

理を与えるのであれば、あらゆる真理も一つの場所に結び付けられており、その場所から

真理が理解されることを意味する。だから、あらゆる真理は空間か時間の中における一つ

の位置に結び付けられている。［…］プルーストの芸術、カイザーリングの哲学、シェーラ

ーの考える世界観と類型の研究、これらのものはとても異質なものに見えるが、意識して

いるにせよ、意識していないにせよ、遠近法主義へ向かうという共通の方向を持っている。 

 

クルティウスは、相対主義と理性主義の対立を乗り越えた実例として、プルーストなどを

挙げている。ここで、このオルテガ論と同じ時期に執筆されたプルースト論において、ク

ルティウスが遠近法主義を援用して分析している文章を引用することにしたい。 

 

Bei Proust selbst kann man eine ähnliche geheimnisvolle Beziehung zwischen Geistigem und 

Räumlichem finden. Seine Art, die seelische Welt zu beschreiben, ist gebunden an ein 

perspektivisches Sehen im Raume. Schilderungen von optischen Perspektiven sind an verschiedenen 

Stellen seiner Bücher mit einer solchen Eindringlichkeit und einer solchen Anspannung des Geistes 

gegeben, daß man sofort spürt, sie besitzen für ihn eine besondere seelische Bedeutung. Schon in 

dem Erlebnis mit den drei Türmen von Martinville liegt das wesentliche Moment der sich bis zur 

                                                   
451 Ebd., S. 263-264. 



116 

 

Inspiration erhöhenden Stimmung darin, daß die Türme, entsprechend der Bewegung der Fahrenden 

und den Windungen des Weges, in Bewegung geraten
452

. 

プルースト自身にあっても、精神的なものと空間的なものとの間に類似した神秘的な関係

を人は見つけることが出来る。精神的世界を描写する彼のやり方は、空間における遠近法

的な視覚と結び付けられている。視覚的な遠近法の描写は、プルーストの著作における様々

な場所において、とても強い調子で、そして、大変な精神の集中によって行われているの

で、人はこうした描写が特別な精神的意義を備えていることをすぐに感知する。すでにマ

ルタンヴィルの三つの鐘塔における体験でも、霊感にまで高められる雰囲気の本質的瞬

間は、車上の人の運動と道の曲がりくねりに従って鐘塔が動き出すという点にある。 

 

クルティウスは、プルースト文学における精神的なものと特定の場所の結び付きを語って

いる。マルタンヴィルの鐘塔は、『失われた時を求めて』の中で、語り手の少年時代におい

て芸術創造をめぐる啓示が語られる決定的場面で登場する建築である。さらに、この引用

文の直後にクルティウスは相対主義 der Relativismus について議論を展開している453。従っ

て、彼のプルースト論のこの部分は、ミュラーも指摘するように454、オルテガの遠近法主

義から影響されて執筆されたように思われる。 

 この論考の結論部分で、彼はこの遠近法主義がスペイン的なものだと語る。そして、ス

ペインが、ヨーロッパにおいて自己中心主義に陥ることのない周縁的な位置にあるために、

ヨーロッパを考察するには絶好の位置であると、クルティウスは主張するのである。 

 

 

第 3 節 1949 年のオルテガ論の概要 

 

 松浦が述べたように、クルティウスの批評は、1920 年代は記述的・分析的な紹介を交え

ていたのに対し、第二次世界大戦後は、価値判断を正面に押し出したものに変わった455。

この変化は、二つのオルテガ論にも当てはまる。つまり、1949 年に『メルクーア』で発表

されたオルテガ論は、彼の著作を総括することを重視している。 

 1949 年のオルテガ論は、戦後ドイツが文化的に野蛮状態にあるという指摘から始まる。 

 

Die Verwüstung unserer Kultur hat nicht erst mit dem zweiten Weltkrieg eingesetzt, sondern 1933. 

Die Folge davon ist, daß die Generation der heute Dreißigjährigen schon gar nicht mehr weiß, wie 

ein normal funktionierendes Kulturleben aussieht
456

. 

我々の文化の荒廃は、第二次世界大戦によってようやく起こったのではなく、1933 年に始

                                                   
452 FGE, S. 118. 
453 Ebd., S. 123-130. 
454 Müller, a. a. O., S. 215. 
455 松浦、前掲論文、412 頁。 
456 KEEL, S. 266. 



117 

 

まっていた。その結果、今日の 30 才の世代の人々は、正常に機能している文化的生活がど

のような様子をしているのかを、もはや全然知らないのである。 

 

1930 年前半のドイツにおける教養崩壊や大学の大衆化などの文化的危機については、クル

ティウスは『危機に立つドイツ精神』で詳しく論じた。1949 年のオルテガ論の冒頭に、文

化的な野蛮状態が触れられるのは、文明批評家でもあったオルテガが執筆活動で、古代か

ら現代まで、それぞれの時代の危機について、頻繁に語ったからかもしれない。彼は危機

の背景、危機の頂点、危機の構造といったものを多面的に分析した。『危機に立つドイツ精

神』には、オルテガから喚起されて執筆された部分はあるだろう457。 

次に、オルテガのジャーナリズム活動を擁護している文章を引用する。 

 

Die Philosophie berührte sich bei diesem Denker mit der Wirklichkeit unseres Daseins
458

. 

哲学がこの思想家の場合は私達の存在の現実と触れ合っていたのだ。 

  

オルテガが講壇哲学者とは異なり、現実に向き合ってきたことを彼は説明する。批評家で

あるためにアカデミズムからいくらか孤立したクルティウスは、ドイツの大学から名誉博

士号を贈られていない459。それゆえ、オルテガのジャーナリズム活動に対する擁護は、彼

が自分自身の存在を賭けて行っているのだ。 

 続いて、彼は、オルテガが哲学者であったという事実に着目して論を展開していく。 

 

Wie hoffnungsvoll gingen wir in unsere erste philosophische Vorlesung! Und wie enttäuscht kamen 

wir wieder heraus! Das muß so sein, wenn die Philosophie zum Lehrgegenstand und zum 

Examensfach wird. Sie war es aber nicht immer. Als Sokrates sich auf den Plätzen Athens mit 

jungen Menschen unterhielt und ihnen mit freundschaftlicher Ironie verfängliche Fragen stellte, war 

Philosophie etwas ganz anderes. Sie war Leben
460

. 

どれだけ期待に満ちて、我々は最初の哲学の講義を受けに言ったことだろう。そして何と

がっかりして、我々は講義から再び外に出たことだろう。哲学が教える対象になり試験科

目になれば、そのようにならざるを得ないのである。だが、哲学は常にこのようであった

わけではないのだ。ソクラテスがアテネの広場で若者達と談笑をし、友好的な皮肉によっ

て厄介な質問をしていた時には、哲学はかなり別のものだった。哲学は生であったのだ。 

 

哲学がアカデミズム化されると退屈になってしまうことを、彼は書いている。また、ソク

ラテスの哲学は生であったことが語られている。生涯に渡り、オルテガの哲学的課題は生

                                                   
457 Vgl. DGG, S. 119-120. 
458 KEEL, S. 268. 
459 Norman F. Cantor, Inventing the Middle Ages, New York, William Morrow and Company, 1991, p. 194. 
460 KEEL, S. 269. 



118 

 

であった。従って、クルティウスが彼を現代のソクラテスと見做していたことが伺える。 

次に、彼は、オルテガの生きた 20 世紀前半のスペインを次のように振り返る。 

 

Erst um 1900 begann in Spanien ein geistiges Erwachen. Der Erneuerer der heutigen Malerei ist der 

Spanier Picasso. Er ist 1881 geboren, Ortega 1883
461

. 

1900 年頃になってやっと、スペインにおいて精神的な覚醒が始まった。現代絵画の革新者

はスペイン人のピカソである。彼が生まれたのは 1881 年であり、オルテガは 1883 年だ。 

 

スペインは近世が最盛期だった。停滞が終わったのが 1900 年頃と彼は考える。精神的に覚

醒した例として芸術と哲学における最先端を追及したピカソとオルテガを並列させている。  

 また、ドイツの新しい思想を吸収した若きオルテガのドイツ留学については、こう語る。 

 

Die Begegnung der Mittelmeersonne und des nordisch-deutschen Gedankenklimas-und die 

fruchtbare Spannung dieser Begegnung-, das ist eine der biologischen Voraussetzungen für das 

geistige Werk Ortegas
462

. 

地中海の太陽と北方ドイツの思想風土との出会い、そして、この出会いが促す実り多い緊

張が、オルテガの知的作品を生んだ生物学上の前提条件の一つである。 

 

オルテガは哲学の勉強のために、ベルリンやマールブルクに留学した。しかし、クルティ

ウスは、彼がドイツ哲学の紹介者に終わらなかったと語る。なぜなら、彼は、ドイツ哲学

の模倣でなく、スペイン人のアイデンティティを強く意識しながら思索を深めていったか

らである。こういった彼の特徴は、若い頃は外国文化の紹介に努めるが、後半生ではヨー

ロッパのスペイン化を主張したウナムーノと共通する。1924 年の論考ではクルティウスは

オルテガにおけるドイツとフランスの出会いを論じていたが、この引用部分では地中海文

化とドイツ文化の出会いを指摘している。このことは、1920 年代のクルティウスにおいて

は現代フランス文学への関心が顕著であったのに対し、1948 年の論考と同じ頃に出版され

た主著において、地中海文化が重視されているのが反映しているからであろう。 

 オルテガは、クルティウスと同じようにジャーナリズムに寄稿する批評家であった。こ

こで、クルティウスが彼の散文の性質について述べた文章を引用することにする。 

 

Ob er von Andalusien spricht oder von der argentinischen Frau, vom Madrider Golfplatz oder von 

einem Restaurant in Biarritz – seine Sätze schnellen ab wie Pfeile und treffen mitten ins Ziel. Wir 

haben das Gefühl, alle Dinge zum erstenmal zu sehen, und zugleich das andere, sie in ihrer wahren 

Gestalt zu sehen. Die schwingenden Sätze Ortegas legen klare Profile fest
463

. 

                                                   
461 Ebd., S. 270. 
462 Ebd., S. 271. 
463 Ebd., S. 272. 



119 

 

オルテガはアンダルシアについて、あるいはアルゼンチンの女性について語ろうと、また、

マドリッドのゴルフ場について、あるいはビアリッツのレストランについて語ろうと、彼

の文章は矢のごとく飛んで、標的の真ん中に命中する。我々は、全てのものを初めて見る

かのような気持ちになり、そして、同時に全てのものを真の姿で見ているという気持ちに

なる。彼の弾むような文章は、明快な特徴を決定する。 

 

オルテガの批評が“真ん中に命中する”ことが指摘されている。対象の本質を正確に描こ

うとする批評であり、オルテガは不特定多数の読者に向けて対象を忠実に論じたのだ。こ

の忠実さは、デュ・ボスがクルティウスの批評に関して指摘していたことである464。 

 批評も書いたオルテガの哲学は、どのようなものだったのだろうか。クルティウスは、

彼の哲学の中心が生と理性が交わり分岐する地点であるとする。彼は生と理性を対立させ

ずに相互に浸透させようとするからである。クルティウスは生の哲学との関係をこう語る。 

 

Mit diesen Lebensphilosophien hat die Philosophie Ortegas nichts zu tun
465

. 

オルテガ哲学は、これらの生の哲学とは関係がないものである。 

 

オルテガは理性を重んじるから、直観を重視するベルクソン哲学には相容れない。クルテ

ィウスは『新しいフランスの文学開拓者』でベルクソンに何度も触れ、『新しいフランスに

おけるヨーロッパ精神』ではベルクソニスムを論じたから、明らかにベルクソン哲学に関

心を寄せていた。1927 年のエリオット論でも、直観こそが批評の美であると記し466、彼は

理性を重視して批評を書いていたわけではない。それゆえ、オルテガと生の哲学の関係を

語るクルティウスは、自分とオルテガの立場の違いを意識していたと思われる。 

 続いて、クルティウスは、『危機の図式』Esquema de las crisis (1933)、『体系としての歴史』

Historia como sistema (1935) を発表したオルテガの歴史論について論じている。彼は、オル

テガが 1929 年以降にディルタイの著作からの影響で歴史論を始めたと考える。彼は、オル

テガの歴史観を明確化するために、シュペングラー、アーノルド・J・トインビーArnold Joseph 

Toynbee、フリードリヒ・ヘーゲル Friedrich Hegel の歴史観を並列させている。 

 

Es ist Zufall, daß ein Napoleon geboren wird. Und es ist Zufall, daß Korsika 1768 von den 

Genuesen an Frankreich verkauft wird, so daß Napoleon als Franzose geboren wird. […] Spengler 

und – mit verbesserter Methode – Toynbee haben dann die Kulturen als Subjekte des historischen 

Geschehens aufgezeigt. Die Geschichtslehre von Toynbee ist die jüngste und eindrucksvollste 

Synthese, die wir besitzen. Auf solchem Wege kann der historische Stoff bewältigt werden, kann der 

Zufall des Geschehens begriffen werden. Was aber nie gelingen kann, ist der Nachweis, daß der 

                                                   
464 Du Bos, « Ernst Robert Curtius », op. cit., pp. 1044-1046. 
465 KEEL, S. 275. 
466 Ebd., S. 316-317. 



120 

 

Geschichtsverlauf eine logische Notwendigkeit besitzt. Hegel hat das allerdings tiefsinnig 

versucht
467

. 

ナポレオンが生まれるのは、偶然である。そして、コルシカ島が 1768 年にジェノヴァ人に

よってフランスに売られ、その結果ナポレオンがフランス人として生まれるのは、偶然で

ある。［…］シュペングラーそして改善された方法によってトインビーは、様々な文明を歴

史的な出来事の主体としてはっきり示した。トインビーの歴史学は我々が持っている最も

新しく最も印象的な総合である。あのようなやり方によって歴史的な題材は片づけられう

るし出来事の偶然は理解されうるのだ。しかし、決して成功しないのは、歴史的推移が論

理的な必然性を持っているという証明である。もちろん、ヘーゲルはそれを深遠に試みた。 

 

クルティウスが重視するのは、歴史における偶然である。トインビーは、偶然を論理的に

説明しようとはしない。ここが、ヘーゲルとの差異である。クルティウスは、オルテガが

ヘーゲルを歴史に論理の体系をこじつけたという理由で非難しているのに、『体系としての

歴史』で歴史を理性的に捉え、ヘーゲルの試みを反復したことを指摘する468。これは、先

述したクルティウスとオルテガのベルクソンに対する意見の違いと関連する。 

クルティウスは、このオルテガ論の前年にあたる 1948 年に雑誌『メルクーア』で発表さ

れた批評「トインビーの歴史学」„Toynbees Geschichtslehre“ でこう書いていた。 

 

« Alle Akte sozialer Schöpfung sind das Werk entweder individueller Schöpfer oder schöpferischer 

Minderheiten ». Dieser Satz faßt ein Hauptstück von Toynbees Lehre zusammen. Es berührt sich eng 

mit der Philosophie Bergsons
469

. 

「社会的な創造の全ての行為は、個人的な創造者か創造的な少数派の行動である。」このト

インビーの文章は、彼の学問の主要な部分を要約している。それは、ベルクソンの哲学と

密接に触れ合っている。 

 

社会的な創造が全て個人によるものであると考えるからこそ、トインビーは歴史における

偶然的出来事に論理性を求めないのである。こうした歴史観にクルティウスは共感し、ト

インビーの『歴史の研究』A Study of History (1934–61) を高く評価している。一方、オルテ

ガは 1948 年に彼が設立した人文研究所の連続講演『世界史の一解釈 トインビーをめぐっ

て』Una interpretación de la historia universal. En torno a Toynbee において、トインビーを批判

した。この批判は、彼のベルクソンへの距離とも関わるものであろう。 

 この論考の末尾では、生と理性の対立から出発したオルテガが、理性的な歴史の追求と

いう過程を経てヘーゲル的な観念論に行ったと、彼は結論付けている。 

 

                                                   
467 Ebd., S. 276-277. 
468 Ebd., S. 277. 
469 Ebd., S. 359. 



121 

 

 

第 4 節 クルティウスとオルテガの往復書簡 

 

 本節では、共にジャーナリズムでの執筆活動に熱心であった、クルティウスとオルテガ

の間に交わされた往復書簡から、彼らの知的交流に注目する。 

二人の書簡の使用言語は、ドイツ語であった。雑誌『メルクーア』の 1964 年の 18 号に、

彼らの書簡は部分的に原語で掲載されている。一方、オルテガの雑誌『西欧評論』の 1963

年の 9 月号と 10 月号では、紛失されていない書簡は全てスペイン語訳で掲載されており、

『メルクーア』には収録されていない書簡をいくつも読むことが出来る。 

 彼らの晩年である 1954 年まで続けられた書簡は、1923 年 12 月 10 日に始まった。クルテ

ィウスはマールブルクから、スペインにいるオルテガへ、こう書き送っている。 

 

Durch meinem verehrten Freund Max Scheler, den ich kürzlich in Köln besuchte, hatte ich 

Gelegenheit, die Revista de Occidente kennen lernen, die mich sehr interessiert. Ich verfasse für den 

Neuen Merkur (von dem ich Ihnen ein Heft zusenden lasse) eine Chronik der französischen 

Zeitschriften, und würde nun gerne, ebenfalls im Neuen Merkur etwas über Ihre Zeitschrift sagen. 

Ich wäre Ihnen deshalb sehr verbunden, wenn Sie mir die Revista zusenden lassen könnten. Durch 

Ihren Beitrag zur Proustnummer der NRF kenne ich Sie schon seit bald einem Jahr. Da ich 

meinerseits in Deutschland als erster (und bisher einziger) über Proust geschrieben habe, darf ich Sie 

im Zeichen dieses Namens begrüßen
470

. 

私が先日ケルンに会いに行った尊敬する友人のシェーラーのおかげで、大変興味深い『西

欧評論』を知る機会が持てました。私は『新メルクーア』のために（この雑誌を、一号、

あなたに送るようにします）、フランスの雑誌についての年代記を書いていまして、同じよ

うに『新メルクーア』で、今度は、あなたの『西欧評論』について、喜んで何か書くこと

にします。それゆえ、あなたが『西欧評論』を私に送っていただけるのなら、私は大変感

謝するでしょう。『新フランス評論』のプルースト特集号で私があなたのことを知ってから、

まもなく一年になります。ドイツにおいて私は最初に、また現在まで私だけが、プルース

トについて執筆した人間なので、この名前を印にあなたに挨拶することをお許しください。 

 

この手紙によって、『新フランス評論』の 1923 年初頭のプルースト特集号が、クルティウ

スがオルテガの名前を覚えるきっかけであったことがわかる。クルティウスがドイツにお

けるこのフランスの作家の紹介者であることを自負しており、プルーストを友情の印にし

ようと提案している。本章第 2 節で触れた、1924 年のオルテガ論でクルティウスがプルー

ストやシェーラーに言及しているのは、こうした背景があるからである。 

 二人の書簡の特徴として、クルティウスが二つのオルテガ論が準備していた時期に書簡

                                                   
470 BO, S. 903-904. 



122 

 

が集中していることが挙げられる471。この二つの時期に、クルティウスは自分の著書を送

る代わりに、オルテガの雑誌『西欧評論』や彼の著書をドイツに送ることを頼んでいる。 

 ハイデルベルク時代のクルティウスが、現代フランス文学だけでなく英文学やスペイン

文学も積極的に自分の批評対象とするようになることは、既に第 1 章第 3 節で触れた。ハ

イデルベルクに移る直前の 1924 年 3 月 12 日にクルティウスがオルテガに送った手紙は、

彼のスペイン研究の決意表明であるかのようである。 

 

Deutschland ist seit Krieg und Revolution immer mehr östlichen (russischen und asiatischen) 

Einflüssen verfallen. Nach meiner Überzeugung ist es notwendig, diesen Tendenzen wieder die klare 

Gestalt lateinisch-mittelmeerischer Kultur entgegenzustellen. Und dabei will es mir scheinen, als ob 

Spanien in dieser Beziehung gegenwärtig wichtiger sei als Italien, dessen Geist mir allzu 

egozentrisch erscheint
472

. 

戦争とロシア革命以来、ドイツはロシアやアジアといった東にある文化からますます影響

を受ける傾向になっています。私の確信するところでは、ラテン的あるいは地中海的な文

化の持つ明晰な形態によって、このような傾向に再び立ち向かうことが必要です。そして、

同時に、この点において、スペインというのは、現代においてイタリアよりもずっと重要

であるように思われます、イタリアの精神はあまりにも自己中心的と、私には見えます。 

 

引用部分の冒頭で、彼は現代のドイツがスラヴ文化やアジア文化に靡いてしまっているこ

とを憂いている。このような文章は、彼がヨーロッパ中心主義的であるという印象を我々

に与えるものである。それゆえ、引用部分の末尾でイタリアの自己中心性を批判している

のだが、彼自身がそうしたイタリア人とそれほど変わらない位相にいるという感じもする

のである。自己中心的なイタリアに対し、長い間ヨーロッパの辺境としての立場に甘んじ

ていたスペインの重要性を彼は力説している。この手紙においては、マドリッドやバルセ

ロナで文学や芸術の中心的存在であった作家、知識人、画家などが言及されており、この

頃のクルティウスが現代のスペイン文化に関して本気で勉強していたことが伺える。 

 そして、クルティウスは、オルテガと『新フランス評論』の作家達の仲介役を務めよう

とした。1924 年の夏にオルテガから送られた手紙には、本論文の第 3 章第 2 節で触れたポ

ンティニーの旬日会の参加への招待を断る記述が含まれている473。 

 スペインに興味を持ってくれているこのドイツ人の批評家に対し、今度は、オルテガが

招待を試みる。1925 年 3 月 9 日にオルテガからクルティウスに送られた手紙を引用する。 

 

Es bereitet mir lebhafte Freude und ich finde es hochinteressant, daß Sie Ihre Aufmerksamkeit in 

                                                   
471 José Lasaga Medina, “Introducción a Curtius y Ortega: una línea transversal del Rhin al Manzanares”, Madrid, 

Revista de Estudios Orteguianos, 5, 2002, pp. 185-190. 
472 BO, S. 904. 
473 Ebd.,S. 905-906. 



123 

 

diesem Jahr unserem Spanien zuwenden. Ich möchte es gern so einrichten, daß Sie im kommenden 

Jahr – Herbst oder Frühjahr hierher kommen und ein paar Vorträge über irgendein geeignetes Thema 

halten. Ich sage Ihnen das, damit Sie die Sache in Erwägung ziehen
474

. 

今年あなたが我々のいるスペインで何かをすることに関心を向けていただけたら、私は喜

ぶとともに、大変興味深く思うでしょう。私は進んで、あなたに来年の秋か春にここに来

ていただいて何か適当な主題に関する二三の講演をしていただくようになるように調整し

ようと思っています。この事をあなたにご検討いただきたいとお伝えします。 

 

オルテガは講演の招待をしている。これは、彼がクルティウスの批評を評価していること

を示す。この招待は、書簡を通じてヨーロッパ中に友人がいた人文主義者デジデリウス・

エラスムス Desiderius Erasmus
475の名に因んで始められた、EU 内で教員や学生の交流を図る

エラスムス・ムンドゥス・プログラムを想起させる。3 月 24 日に送られた、この手紙の返

事でクルティウスは、スペインを訪問することに前向きな姿勢を見せている476。 

 1925 年春の手紙の次に現存しているものは、1929 年 11 月 22 日にオルテガから送られた

もの477である。ちょうど『大衆の反逆』が刊行される時期である。彼は、手紙の冒頭で南

米に滞在してスペインを留守にしていたがクルティウスと会いたいと述べている。続いて、

共通の友人のシェーラーの死を悼み、現代のヨーロッパの政治的状況が悪化していると言

う。そして、クルティウスに対し『大衆の反逆』などを郵送すると語る。手紙の末尾で彼

が準備中のアリストテレス論の構想を綴っており、これは彼の関心が古い時代の文化に移

りつつあることを示している。『ヨーロッパ文学とラテン中世』で頻繁に言及されるアリス

トテレスに関して、クルティウスはオルテガの仕事から多くを学んだと思われる。 

 次に、1930 年春にボンのクルティウスから送られた手紙の一部を引用することにする。 

 

En cambio, no he recibido los libros sobre La rebelión de las masas y la Reorganización de España. 

Naturalmente, me gustaría mucho leer los dos. Desgraciadamente, también aquí « la rebelión de las 

masas » es asunto de actualidad, del que podría contarle muchos ejemplos. Periodistas y literatos han 

formado la nueva palabra « lo colectivo », y tratan de intimidar con ella al individuo. Pero espero 

que la presión de las masas dé nuevo apasionamiento y nuevo empuje al individualismo y a la 

actuación de pequeños grupos selectos
478

. 

一方、私は『大衆の反逆』や『スペインの再編成』といった本を、まだ受け取っていませ

ん。もちろん、私はこの二つの本をすごく読みたいと思っています。残念なことに、『大衆

の反逆』はまた、私もあなたに多くの例をお話することが出来るような、現代に関する主

題の本です。新聞記者達や著述家達は“集団”という新たな言葉を作り、この言葉で個人

                                                   
474 Ebd.,S. 907. 
475 Cf. Marc Fumaroli, « Introduction », in: Compagnon (éd.), op.cit., p. 12. 
476 BO, S. 908. 
477 EOC, pp. 335-336. 
478 Ibìd, p. 337. 



124 

 

を威嚇しようとしています。しかし私は、大衆の圧力が、個人主義や少数の選ばれた人々

の行動に、新たな情熱や新たな活力を与えることを願っています。 

 

『危機に立つドイツ精神』は、大衆化した現代社会を嘆いている点で、『大衆の反逆』と共

通している。本章第 3 節でも指摘したように、『危機に立つドイツ精神』には『大衆の反逆』

から影響された部分はありそうである。引用部分は、この影響関係を物語るものだろう。

クルティウスの言うように大衆の圧力が少数のエリートに情熱や活力を本当に与えたのな

ら、彼の主著における人文主義は、大衆に抵抗するために実践されたと言える。 

 続いて、1934 年 2 月 22 日にボンのクルティウスから送られた手紙を引用する。 

 

Como Vd. sabe, estuve tan impresionado por mi estancia en España y por la amistad española 

(somos afectuosos, dijo Vd. una vez), que edifiqué sobre ello un nuevo plan de vida. Me había 

animado Vd. a ocuparme más intensivamente de mis estudios españoles. La meta me parecía grande 

y tentadora: era un nuevo « programa vital de acción ». Y ahora tengo la impresión de que todo ha 

sido como un bello sueño calderoniano. Pero sigo estando agradecido a esta belleza, aunque la 

realidad haya sido otra
479

. 

ご存知じかと思いますが、この前のスペイン滞在とスペイン人の友情に深い感銘を受けた

ので（我々は親愛なる友人であると、あなたは一度おっしゃいました）、私はスペインとの

接触のことで、新しい人生計画を立てました。あなたは私がスペイン研究に従事すること

に対し、強烈に励ましました。その目標は、私には大きくて魅力のあるものだと思われま

す。これは、新しい“活発な行動計画”なのでした。そして今となっては、全てがカルデ

ロン的な美しい夢のようであったという気がします。しかし、現実は別のものでしたが、

私はこの美しい夢に感謝し続けています。 

 

1932 年春に、オルテガから招かれた彼はスペインに長く滞在し各地で講演を行った。この

手紙は、この滞在について語っている。これが、彼の人生で初めてのスペイン旅行であっ

た。この国の文化遺産等は、1920 年代半ばに始められた彼のスペイン研究にとって極めて

有益であったに違いない。我々が彼の主著においてスペイン文学に多くの頁が割かれてい

ることを考える時に、この時の滞在は決定的であったと言える。彼は手紙の中で、この滞

在はカルデロン的な夢と形容している。従って、本論文第 4 章第 5 節で詳しく扱った 1934

年の批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」は、この手紙と近い時期に書かれ

ており、クルティウスがオルテガとの友情を背景に執筆したように思われる。 

 1936 年 7 月に内戦が勃発すると、オルテガは 9 年にも及ぶ亡命生活を始める。1937 年 12

月 3 日のオルテガの手紙は、亡命先のパリから書かれた。冒頭で、彼はご無沙汰を詫びて

いる。そして、亡命中の苦労を切々と語る。一方、手紙の後半は歴史的考察に関する記述

                                                   
479 Ibìd, p. 338. 



125 

 

である。彼は、スペインの現象がヨーロッパ史のよく知られたカテゴリーを用いて十分に

考えることは出来ず、スペインにあるような特殊性があるためにヨーロッパの歴史を一纏

めにして語るのは困難であると指摘している480。クルティウスの主著におけるスペインの

特別な扱い方は、このオルテガの見解が反映されていると推測される。 

 この手紙へのクルティウスの返事は現存していない。だが、彼は中世文学研究について

語ったであろう。というのは、オルテガは、手紙でこう書いているからである。 

 

Espero con enorme apetito su nuevo artículo, cuyo título me es una promesa de voluptuosidades. No 

piense Vd. ni un momento que las philologica carecen de interés para mí. La verdad es todo lo 

contrario. Es incalculable el número de cosas filosóficas que durante toda mi vida he aprendido en el 

trabajo de detalle filológico. […] En cambio, produce en mí un movimiento de sorpresa, de 

extrañeza que no puedo reprimir, verle a usted separar tan enérgicamente lo que es filosófico de lo 

que es filológico. Yo no puedo ver entre estos dos orbes sino perfecta continuidad. […] Dice usted 

que el planteamiento de la cuestión ¿qué es lo que el poeta – en general y particularmente en cada 

época – cree hacer?, pertenece a la filosofía. No me atrevería sin más, a esa afirmación. Porque 

¿cómo podría el filósofo contestar a esa pregunta, aun en su parte más general, si no es 

sumergiéndose en los fenómenos concretos, históricamente precios, de la poesía?
481

 

私は大いに、その表題が逸楽の見込みを与える、あなたの新しい論文を読みたく思います。

文献学が私にとって興味がないもだと、少しでもお考えにならないでいただきたい。本当

のことは、全く逆です。私の人生で、文献学的な問題の研究から学んだ哲学的な事象の数

は、数え切れないほど多いです。［…］一方、私の中に突然驚くべきことに、何が哲学であ

るのかと何が文献学であるのかを、あなたは断固として区別しているように見えるという

押えきれない感情が生まれています。私は、哲学と文献学という二つの世界に完璧な連続

性しか見ることが出来ないでいます。［…］あなたは、一般的に、そして、特にそれぞれの

時代において詩人がしていると思っているものは何であるかという問題提起が、哲学に属

するものとおっしゃいます。私が、理由もなく、思い切ってこれを肯定することはないで

しょう。というのは、たとえ、一般的な部分であっても、もし、詩の具体的な現象や歴史

的な価値について没頭しないのなら、どうやって哲学者は、この問題に回答することが出

来るでしょうか、と思うからです。 

 

クルティウスは 1938 年以降、中世文学に関する学術論文を書くようになった。この引用部

分の冒頭のようなオルテガの反応は、主著で総合化される戦争中の彼の文学研究を後押し

するものであったであろう。また、この手紙でオルテガは哲学 filosofía (Philosophie) と文献

                                                   
480 BO, S. 910-911. 
481 EOC, pp. 1-2. 



126 

 

学 filología (Philologie)
482

 の関係に連続性を主張し、この二つを区別するクルティウスと対

話しようとしている。ただ、引用部分の後半のようにオルテガは哲学者には必ずしも詩人

のすることが見えているわけではないと言っており、単純に哲学と文献学を結び付けよう

とはしていないのは確かである。とはいえ、このようにオルテガが哲学と文献学の繋がり

を積極的に議論していることは、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 11 章「詩と哲学」

„Poesie und Philosophie“ などに影響を与えたかもしれない。 

 オルテガは第二次世界大戦中、ポルトガルにいた。戦後にマドリッドでの生活を再開し

た彼に対し、1948 年冬にクルティウスから送られた手紙では、翌年に発表されるオルテガ

論のことが報告され、出版されたばかりの主著をオルテガに送ることが記されている483。 

これ以後の書簡では、このオルテガ論や、二人が共に参加したアメリカのコロラド州で

開催されたゲーテ生誕 200 年の記念イベントのことが主に話題になった。 

 

 

第 5 節 結論 

 

 本章の第 1 節では、オルテガの二つのヨーロッパ論である『大衆の反逆』と『ヨーロッ

パに関する考察』を検討した。彼が『大衆の反逆』において主張したことは、エリート主

義だけでない。アメリカやソ連の台頭という背景の下で彼は、欧州統合の必要性も説いた。

『大衆の反逆』でオルテガは現代の知識人にはヨーロッパ人が出現し始めていることを書

いているが、彼はクルティウスをそうした知識人の一人と考えていたように思われる。 

一方、『ヨーロッパに関する考察』は、歴史的な展望の元にヨーロッパ論が展開されてい

る。この本では、ヨーロッパと国家の関わりの変遷が語られる。『ヨーロッパに関する考察』

で、オルテガがヨーロッパの典型例とするローマ帝国やフランク王国は、クルティウスの

『ヨーロッパ文学とラテン中世』で核心を成している。それゆえ、このスペインとドイツ

の知識人の歴史的教養の共通性を、我々は実感出来るのである。 

 第 2 節では、1924 年のクルティウスのオルテガ論を扱った。この批評の前半はオルテガ

のジャーナリズム活動を、後半は『背骨のないスペイン』(1921) や『現代の課題』(1923) と

いったオルテガの著作を紹介したものである。まずクルティウスは、スペインの知的な雑

誌『西欧評論』をオルテガが主宰していることをドイツ語圏の読者に語りかけている。彼

は、批評家オルテガの知的胃袋の大きさや彼の秩序や構成への意志を指摘する。これに加

え、彼はオルテガのフランス文化とドイツ文化の結び付け方を称賛している。 

クルティウスにおけるヨーロッパの特殊性はスペインを重視したものであった。『背骨の

ないスペイン』を解説しながら、彼は合理論、民主主義、機械論などの近代的な諸概念が

見られないからこそ、スペインに新たな可能性があると言う。この指摘は、中世の文化が

                                                   
482 この手紙でオルテガは、文献学という言葉を古典文学研究の意味で使用したと思われる。 
483 EOC, p. 12. 



127 

 

多く残るスペインがクルティウスの主著で丁寧に論じられることと関連する。 

一方、『現代の課題』について彼は、相対主義と理性主義の対立を乗り越えるような生の

理性、そして、遠近法主義というオルテガの独自の概念を説明している。この遠近法主義

という概念はスペインの周縁性の結果であるというのがクルティウスの見方である。 

 第 3 節では 1949 年のオルテガ論を主題とした。1924 年の論考は紹介を目的としたもので

あったが、この批評ではクルティウスはオルテガの仕事を総括した。オルテガは哲学者だ

が講壇哲学者ではないと言い、クルティウスはジャーナリズム活動を擁護している。 

続いて、オルテガの知的遍歴が分析されている。彼のドイツ留学を、クルティウスは地

中海の太陽と北方ドイツの思想風土との出会いであったとする。独仏の結び付きを語った

1924 年の論考と異なるのは、主著において地中海文化が重視されているからだろう。 

クルティウスはベルクソン哲学から影響を受け、直観による判断を批評原理とした。こ

れに対し、オルテガは生の哲学とは距離を置いていたとクルティウスは考えており、歴史

家トインビーに対する二人の評価の違いも、このことと関連するように思われる。 

第 4 節では、1923 年から 1954 年まで続けられたクルティウスとオルテガの書簡に注目し

た。書簡の量は多くはないが、知的関心の変化を考察する上では貴重なものである。 

初期の手紙では、共通の友人であるシェーラーやプルーストのことが話題になった。ク

ルティウスが 1924 年春に送った手紙は、高まりゆくスペイン研究への情熱を表している。

1925 年春にオルテガが送った手紙は、彼のポンティニーの旬日会への欠席が記されており、

この会合の運営にクルティウスが関わっていたことを示すものとなっている。 

二人の往復書簡ではお互いに自分の勤務する大学での講演を依頼しており、これは EU の

エラスムス・ムンドゥス・プログラムを想起させる。1934 年 2 月 22 日にクルティウスから

送られた手紙では 1932 年春にオルテガからの招待で実現したスペイン滞在の充実ぶりが記

されており、主著でよく言及されるカルデロンなどをクルティウスがどう受容したのかを

考える時に、この時のスペイン滞在の持つ意味は大きいだろう。 

オルテガが亡命によりスペインを離れても書簡の遣り取りは続けられた。1938 年 3 月 4

日にパリのオルテガから送られた手紙は文献学と哲学の関係を話題にしたものであり、『ヨ

ーロッパ文学とラテン中世』の第 11 章「詩と哲学」などに影響を与えたであろう。オルテ

ガは、クルティウスにとって、文献学と哲学の融合を促す存在であったのだ。 

本論文の主題であるクルティウスの“ヨーロッパ精神”の形成過程において、オルテガ

は大変な刺激を与えた。彼は、哲学、社会学、民族学、歴史学、芸術学といった精神科学、

さらに政治学や物理学にも通じていた博識である。彼の汎ヨーロッパ的な知識は、

クルティウスに様々な分野の勉強を迫るものであったであろう。また、スペインの後進性

を強く意識していたオルテガのスペイン史に関する考察は、二人のキリスト教的な神秘主

義に対する距離は異なっていたとしても、クルティウスのスペインに関する理解を助け、

“ヨーロッパ精神”を育むことを促進させたのである。 

  



128 

 

第 6 章 クルティウスにおける批評と主著の関係 

 

第 1 節 『ヨーロッパ文学とラテン中世』の概要 

 

 戦間期において批評家クルティウスのヨーロッパは、空間的に大きく広がった。しかし、

彼が論じたのは、バルザック論などを除くと、現代文学である。そのため、1920 年代にお

ける彼の“ヨーロッパ精神”は、歴史的な広がりを持っていたわけではない。 

 1929 年にボン大学に移ってからの彼は、古典文学を研究することに力を入れた。『危機に

立つドイツ精神』(1932) では、過去の文化的遺産を維持していくことの重要性が説かれて

いる。1930 年代及び第二次世界大戦中にクルティウスは文献学者としての仕事を続け、一

般の読書人にも読めるような形で公刊した。それが、『ヨーロッパ文学とラテン中世』であ

る。この大著には、歴史的な広がりを持つヨーロッパの文学的伝統が叙述されている。 

この本は、全 18 章から成る。以下、この大著の概要を記述することにする。 

 冒頭の指導原理 Leitsätze の一つに衰亡と没落の時代での執筆を語るヤーコプ・ブルクハ

ルト Jacob Burckhardt の言葉を引用した484のは、文化的荒廃を実感していたからであろう。 

 第 1 章の「ヨーロッパ文学」„Europäische Literatur“ と第 2 章の「ラテン中世」„Lateinisches 

Mittelalter“ は、序論のようなものである。彼は、この二つの言語表現を説明している。 

 第 1 章では、ヨーロッパを歴史的な表現として考えることが提起されている485。これは、

この大著で目指されているのが、空間的なヨーロッパではなく、歴史的なヨーロッパであ

ることを示す。このため、主著では、ヨーロッパ人が次のように定義されている。 

 

Die europäische Literatur als Ganzes zu sehen, ist nur möglich, wenn man sich ein Bürgerrecht in 

allen ihren Epochen von Homer bis Goethe erworben hat. Man kann das aus keinem Lehrbuch 

gewinnen, selbst wenn es ein solches gäbe. Man erwirbt das Bürgerrecht im Reiche der europäischen 

Literatur nur, wenn man viele Jahre in jeder seiner Provinzen geweilt hat und viele Male die eine mit 

der anderen vertauscht hat. Man ist Europäer, wenn man civis Romanus geworden ist
486

. 

ヨーロッパ文学を全体として見ることは、ホメロスからゲーテまでの全ての時期における

市民権を獲得する時にだけ、可能である。この市民権は教科書から獲得出来るものではな

い、たとえそうした教科書があるとしても。人は、何年もどの属州にも滞在し、何度も一

つの属州から別の属州に引っ越す場合にだけ、ヨーロッパ文学という帝国の市民権を獲得

するのだ。人は、“ローマ市民”になって初めて、ヨーロッパ人になる。 

 

このように、主著におけるヨーロッパ文学というのは、歴史的なものである。ヨーロッパ

人になるためには、ホメロスの時代からゲーテの時代までの時期の市民権の獲得が必要で、

                                                   
484 ELLMA, S. 7. 
485 Ebd., S. 16-20. 
486 Ebd., S. 22. 



129 

 

この約 26 世紀の間の文学はローマ帝国の文学と深い関わりを持っていると彼は言う。 

ヨーロッパ文学を全体として見ることをクルティウスが行ったのは、1930 年代に野蛮化

したドイツで修辞学の伝統が消えていったからであると考えられる。また、これまでの研

究では、中世のラテン文学が未開拓であるので探求することも述べられている487。 

 第 2 章は、『神曲』のダンテとウェルギリウスの道行の描写から始まる488。主著で最も頻

繁に言及されるのこの二人を彼は最初に配置したように思われる。ラテン文学のウェルギ

リウスと中世文学のダンテによって、ラテン中世を読者に理解させようとしている。 

この章で、クルティウスは中世やラテン中世がどのようなものかを語る。彼によると、

中世という概念は初期近代のイタリアで生まれた489。彼は、4 世紀後半から 9 世紀前半の時

期は、ヒエロニムスやアウグスティヌスなどを輩出したから、暗黒時代ではないと考える。

ラテン中世とは、弁論家、法律家、詩人がラテン語で意志疎通した中世を指す。彼は、俗

語文学が盛んになっても学者達の使うラテン語は後退せず、フランチェスコ・ペトラルカ

Francesco Petrarca などにはラテン中世の遺産が生きていることを主張している。 

 第 3 章の「文学と教育制度」と第 4 章の「修辞学」„Rhetorik“ では、『ヨーロッパ文学と

ラテン中世』で扱われる文学作品と学校での修辞学の教育との関わりが語られる。前 6 世

紀以来ホメロスは教科書であり、ウェルギリウスはラテン語教育の柱であった490。 

彼は、第 3 章では、中世における文学の教育の変遷を述べる。中世のリベラル・アーツ

において、文法、修辞学、弁論術は優先順位が高かった491。また、クルティウスは、カリ

キュラムや順序だった学位を持つ大学という教育制度は中世に出来たことに触れている。 

第 4 章では、中世における修辞学の発展過程が綴られている。クルティウスによると、3

世紀頃のローマ帝国は文化的危機に直面したが、元老院貴族が修辞学などの伝統を保護し

たのであった492。彼は、この章では、ヒエロニムスやアウグスティヌスなどの卓越した学

者達の仕事を通じて、修辞学の展開を具体的に記述しようとしている。 

 第 5 章の「トポス論」、第 6 章の「女神である自然」、第 7 章の「隠喩法」„Metaphorik“、

第 8 章の「詩と修辞学」„Poesie und Rhetorik“、第 9 章の「英雄と支配者」、第 10 章の「理

想的風景」では、古代や中世の修辞学がより細分化され説明されている。 

 第 5 章は、文学的な定型句を意味するトポスに関する記述である。この章の冒頭でクル

ティウスは、トポスがヨーロッパ文学の地下室 die Kellerräume であると形容する493。トポス

の伝統を語ることによって、彼はヨーロッパ文学の歴史的な（時間的な）広がりを示そう

としているのである。彼は、古代から近世までの著作家には要求された、導入と結尾の定

句、装われた謙遜や逆立ちした世界などのトポスの具体例を引用している。 

                                                   
487 ELLMA, S. 22-23. 
488 Ebd., S. 27-29. 
489 Ebd., S. 30. 
490 Ebd., S. 46. 
491 Ebd., S. 47. 
492 Ebd., S. 81-82. 
493 Ebd., S. 89. 



130 

 

 彼は、第 6 章で、古代から中世にかけての修辞学が、どのように自然を描写したのかを

語る。4 世紀後半のクラウディアヌス Claudianus にとって、万物の母である自然は威力ある

女神であった494。こうした古代の自然神を 12 世紀に導入し、自然を賛美したベルナルドゥ

ス･シルウェストリス Bernardus Silvestris である。クルティウスによると、このベルナルド

ゥスの自然観はアラヌス Alanus によってキリスト教化され、ジャン・ド・マン Jean de Meung

による『薔薇物語』Le Roman de la Rose の庭園描写に影響を与えることになる。 

 第 7 章では、古代から中世の修辞学において使われた五つの隠喩が主題である。まず、

ローマの詩人達が詩作を舟航に喩えたことや古代末期から“精神の小舟”が常套句であっ

たことを紹介する495。また、クルティウスは、擬人の隠喩、食物の隠喩、身体の隠喩、演劇

の隠喩が使われた作品を引用し、古代から近代の縦の線を繋ごうとしている。 

第 8 章は、ダンテがラテン語で発表した De Vulgari Eloquentia の表題に注目し、雄弁術や

修辞学と詩の関係を考察している。クルティウスは、古代から中世にかけて、学校で教え

られた雄弁術や修辞学が詩作品に多大なる影響を及ぼしたことを主張する。 

第 9 章では、『アエネイス』が後世の文学作品にとって模範であったかを示すために、英

雄と支配者に関する古代以来の修辞学的伝統を、彼は語っている。英雄叙事詩の起源がホ

メロスにあることは言うまでもない。ホメロスに追随したウェルギリウスの『アエネイス』

に、彼は、アウグストゥス治下の泰平の世の雰囲気やアエネイスの高い倫理性を感じ取る496。

この哲人としての英雄は、ウェルギリウス以来のものである。これを、中世のアングロサ

クソンや中高ドイツ語による英雄叙事詩は継承したのだ。また、クルティウスは、ミゲル・

デ・セルバンテス Miguel de Cervantes やカルデロンの名を挙げ、武芸と学問の両立という意

味で、スペイン黄金世紀ほど見事に実現した例はないことを述べている。 

第 10 章で彼は、古代以来の修辞学が表現した理想的風景を語る。ホメロスは、樹々、泉、

柔らかな草地があり、ニンフ達のいる優美な自然を好んだ497。クルティウスによると、牧

人文学が西洋文学の伝統になったのは、ウェルギリウスが理想郷アルカディアを描写した

からである。それくらい、『牧歌』Bucolica は後世に多大なる影響を及ぼした。例えば、『牧

歌』における緑野の描写は、キリスト教の詩人により天国の描写に応用されたのである。 

 第 11 章の「詩と哲学」と第 12 章の「詩と神学」は、古代以来の詩と哲学や神学の関係

を主題としており、内容的に『神曲』と深く関連している。 

 第 11 章で彼は、古代では、哲学者と詩人が言い争った時、優勢になるのは哲学者であり、

両者の調和はホメロスを寓意的に解釈することだったことを指摘する498。彼によると、『ア

エネイス』や『神曲』のような寓意と博学の性質を帯びた作品は、哲学に接近するのだ。 

第 12 章の冒頭ではダンテとジョヴァンニ・デル・ヴィルジリオ Giovanni del Virgilio の交

流に着目し、ダンテが俗語の詩よりも学識豊かな詩に優位を与えたことが触れられている

                                                   
494 Ebd., S. 116. 
495 Ebd., S. 138-141. 
496 Ebd., S. 181-182. 
497 Ebd., S. 193-194. 
498 Ebd., S. 211. 



131 

 

499。また、クルティウスは、アルベルトゥス・マグヌス Albertus Magnus などのスコラ哲学

がダンテの作品との関係を分析している。彼は、スコラ哲学は修辞学とは接点を持ってい

るが、詩に対する弁護をしていないから、安易に結び付けない方がいいと考える。 

 第 13 章の「詩神ムーサイ」„Die Musen“ では、ゼウスとムネモシュネの娘達にあたり、

詩文、哲学、音楽の庇護者であった詩神ムーサイの役割の歴史的変遷が語られる。ホメロ

スがムーサイを必要としたのは、ムーサイが事実を悉く知っているからであった500。ギリ

シアの頃は、より高次の精神教養は全てムーサイを中心としており、これはキケロ Cicero

やウェルギリウスに受け継がれる。ムーサイは以後、基本的には後退していったので、こ

の章はあまりヨーロッパの修辞学の歴史的な連続性を語るものにはなっていない。 

 第 14 章の「古典主義」と第 15 章の「マニエリスム」は、古典主義やマニエリスムとい

った概念を、古代から 18 世紀までの文学作品に探っているものである。 

第 14 章の冒頭では、古典文学作品が生まれた背景が説明される。彼によると、古い文学

作品の分類を始めたのは、文法学校での授業を担当するアレクサンドリアの文献学者達で

ある501。しかし、古代には時代区分に繋がるような歴史意識はなかった。クルティウスは

教会において、中世において、そして、近世において、カノンとは何を指したのか語る。 

第 15 章は、形式を論じた章である。クルティウスは、最高の意味での古典主義は短い盛

期にしか栄えないから、全ての時代に古典主義の堕落した形式であるマニエリスムが出て

くると考える502。この章では、古代から 18 世紀までの技巧的・作為的な文学作品の変遷が

修辞学と結び付けられて語られ、ヨーロッパの歴史的な広がりが見事に表現されている。 

 第 16 章の「象徴としての書物」„Das Buch als Symbol“ では、書物に関する比喩表現を、

哲学者、聖職者、劇作家、詩人が、どのように表現したのか語られる。古代において、書

物の価値が高まったのは、世界市民的教養という特質を帯びたヘレニズム時代であると彼

は言っている503。この章では、中世が詳細に記述されている。彼によると、書物に対して

最高の聖化を施したのは、キリスト教である。キリスト教は、福音書、使徒書簡、黙示録、

殉教録、聖人伝、典礼書といった聖なる書物を生み出したし、夥しい書物の隠喩が旧約聖

書には含まれていたからだ。また、クルティウスは、ラテン中世に由来する隠喩である、

被造物という書物が、禁欲主義と神秘主義において愛好されたことも指摘している。 

 第 17 章の「ダンテ」では、ダンテが様々な角度から論じられている。『ヨーロッパ文学

とラテン中世』において、一章全てが一人の文学者に割かれているのはダンテだけである。

まず、クルティウスはダンテの受容史を整理し、彼が古典作家になったのが 19 世紀に過ぎ

ないと述べている504。次に、彼は、『神曲』冒頭の nostra vita が俗語のイタリア語であると

同時にラテン語でもあることから、俗語とラテン語の緊張が『神曲』では顕著であるので、

                                                   
499 Ebd., S. 221-222. アウエルバッハがダンテの俗語使用を重視したことは、クルティウスとは対照的だ。 
500 Ebd., S. 236. 
501 Ebd., S. 255. 
502 Ebd., S. 277. 
503 Ebd., S. 309-310. 
504 Ebd., S. 353-355. 



132 

 

この作品でラテン中世が中核を成していると言う。これは、ダンテのウェルギリウス受容

との関連において、こう言い換えられている。 

 

Die Erweckung Virgils durch Dante ist ein Flammenbogen, der von einer großen Seele zu einer 

anderen überspringt. Die Tradition des europäischen Geistes kennt keine Situation von so 

ergreifender Höhe, Zartheit, Fruchtbarkeit. Es ist die Begegnung der zwei größten Lateiner. 

Historisch: die Besiegelung des Bundes, die das lateinische Mittelalter zwischen Antike und 

moderner Welt gestiftet hat
505

. 

ダンテによるウェルギリウス復活は、一つの偉大な魂からもう一つの偉大な魂に燃え移っ

ている炎のアーチである。ヨーロッパ精神の伝統は、これほど感動的な高さ、柔らかさ、

豊饒さを持つような状況を知らない。それは、二人の非常に偉大なラテン語の書き手の出

会いである。歴史的には、ラテン中世が古代と近代世界の間に創設した同盟の確定である。 

 

クルティウスは、古代と中世の連続性、つまり、歴史的な（時間的な）広がりのあるヨー

ロッパを、ダンテとウェルギリウスの強い結び付きによって語っている。彼は、“ヨーロッ

パ精神の伝統”„Tradition des europäischen Geistes“ でも、この二人のような出会いが稀であ

ったことにも触れている。彼が、ここで、“ヨーロッパ精神の伝統”という表現で歴史的な

“ヨーロッパ精神”に触れているのは注目すべきことである。 

 第 18 章の「エピローグ」„Epilog“ は、この大著の結論である。冒頭でクルティウスは、

この本で展開しようとしたヨーロッパ文学は、古代・中世・近代の連続した、理解可能な

意味統一体であることを述べる506。彼によると、『ヨーロッパ文学とラテン中世』では修辞

学の連続性を主張するために、頻りに形式的要素を論じたのである。さらに、第二次世界

大戦中に焚書により、数百万の書物が灰になってしまったことに触れ、文学的伝統を持つ

“ヨーロッパ精神”の保護507がこの本の執筆の目的であったと語る。 

 

 

第 2 節 クルティウスにおける批評と主著の関係 

 

 ドゥテュランスの『文学におけるヨーロッパをめぐって 1918 年から 1939 年という精神

の危機の時代における文学創造とヨーロッパ文化』やコンパニョン編の『1919 年から 1939

年という動乱の時代における文芸共和国』で論じられているように、戦間期においては、

ヨーロッパのアイデンティティへの関心が高かった作家や知識人が活躍した。本論文の第 2

章から第 5 章までは、クルティウスがこうしたヨーロッパ人達に関する批評をジャーナリ

ズムで発表していることに注目し、彼の批評や交友に関する分析を行った。 

                                                   
505 Ebd., S. 363. 
506 Ebd., S. 387. 
507 Ebd. S. 398. 



133 

 

彼が論じたヨーロッパ人達の“ヨーロッパ精神”は、第一に、空間的な意味でのヨーロ

ッパであった。しかし、彼らの中には、ヨーロッパの古典文学作品や修辞学の伝統に興味

を持つ者も含まれていた。 

本節では、まず、本論文で詳しく扱っているヨーロッパ人達及び彼らを論じたクルティ

ウスの批評と主著の関係を考察する。批評だけでなく、書簡と主著との関係にも触れるこ

とにしたい。次に、それ以外のクルティウスの批評と主著の関係を扱うことにする。 

本論文第 2 章で扱ったロマン・ロランによる、独仏の対話を描いた『ジャン・クリスト

フ』は、舞台となる都市が移動することが示すように、空間的なヨーロッパを表象してい

る。しかし、ロランが若い頃にローマに遊学しイタリア芸術に明るかったこともあり、こ

の作品にはヨーロッパの文化的伝統が描かれている部分がある。また、クルティウスが指

摘しているように、ローマの精神と光はこの長編小説の源泉のうちの一つである508。彼が

批評活動で論じた現代文学の中でも、『ジャン・クリストフ』でローマが描かれる部分は印

象的なものである509。主人公がこの古都に滞在する場面を、引用することにする。 

 

Et Christophe, la tête bourdonnante de soleil (et quelquefois aussi de vin de Castelli), près du marbre 

brisé, assis sur le sol noir, souriant, somnolent et baigné par l’oubli, bouvait la force calme et 

violente de Rome. Juaqu’à la nuit tombante. Alors, le cœur étreint d’angoisse, il fuyait la solitude 

funèbre où la lumière tragique s’engloutissait... O terre, terre ardente, terre passionnée et muette! 

Sous ta paix fiévreuse, j’entends sonner encore les trompettes des légions. Quelles fureurs de vie 

grondent dans ta poitrine! Quel désir du réveil! Christophe trouva des âmes où brûlaient les tisons du 

feu séculaire. Sous la poussière des morts, ils s’étaient conservés
510

. 

そして、クリストフは太陽にうなされた頭で（そして時には、“カステッリ”という名前の

ワインにも酩酊して）、打ち砕かれた大理石のそばで黒い地面の上に座って、微笑しながら

まどろみ、忘却に浸って、ローマの静かで強烈な力を飲んでいた。黄昏時まで、そうして

いた。その時、心は激しい不安に胸を締めつけられて、彼は悲痛な光が呑み込まれる陰鬱

な寂れた場所を避けた。おお、大地、燃えるように熱い大地、情熱的で、それでいて、黙

っている大地。熱のあるお前の安らぎの中に、私は古代ローマの軍隊のラッパが吹かれる

のを依然として聞く。お前の胸の中で、何という生の激しさが轟いていることか。何とい

う復活の欲望であることか。クリストフは数百年を経た火の燃えさしが燃えているいくつ

もの霊魂を見つけた。死者達の遺骸の下で、これらの燃えさしは保存されていたのである。 

 

滞在するまではローマに興味を持っていなかったクリストフが、この永遠の都の持ってい

る抗えない力を感じ取っている場面である。ローマの古代遺跡が、クリストフに歴史的な

思索を促したのだ。このように、この作品には、クルティウスの主著とも響き合うような

                                                   
508 WB, S. 82. 
509 ジッド、ペギー、ラルボー、オルテガの作品にも、ローマが描かれるものはある。 
510 Rolland, op. cit., p. 1351. 



134 

 

部分が含まれている。だから、主著には一度も言及されていないとしても、ロマン・ロラ

ンは間接的にクルティウスの主著に影響を与えている可能性はあるかもしれない。 

一方、ロランとクルティウスの差異から見えてくるものもある。ロランがソヴィエトの

共産主義に共感したのに、クルティウスは冷淡であった。主著においてスラヴ圏の国々が

軽視されていることは、ロランとは異なる政治的立場から説明出来るのである。 

本論文第 3 章では、クルティウスのジッド論やポンティニー論、コルパハのサロン、ク

ルティウスとジッドの書簡を検討した。ジッドが“ヨーロッパ精神”を持っていたのは、

外国文学への関心が人一倍高かったからである511。彼は、主著で二度言及されている。 

主著の第 1 章では、ヨーロッパ文学とは修辞学の伝統を踏まえた文学であると説明され

る。彼は、ギリシア以来のヨーロッパ文学が描いてきた英雄達について述べている。 

 

Es gibt endlich die Fülle der einmal von der Dichtung geformten Gestalten, die in immer neue 

Leiber eingehen können: Achill, Ödipus, Semiramis, Faust, Don Juan. Das letzte und reifste Werk 

von André Gide ist ein « Theseus » (1946)
512

. 

最後に、アキレウス、オイディプス、セミラミス、ファウスト、ドン・ジュアンといった、

いったん文学作品によって形作られ、絶えず新たな肉体に受け入れられうる人物達が存在

する。アンドレ・ジッドの最も円熟している最新作は、1946 年発表の『テゼ』である。 

 

この部分では、ヨーロッパ文学の歴史において、何度も書き換えられてきた英雄達の名前

が列挙され、その次に、ギリシアの英雄テーセウスを主人公とする、ジッドの小説『テゼ』

Thésée (1946) が言及されている。このようにして、彼は、ギリシアの頃から 20 世紀前半の

ジッドまでの歴史的なヨーロッパの広がりを示す。ただ、名前の挙げられている英雄達の

中に含まれるオイディプスに関する戯曲をジッドが 1931 年に発表したのに513、主著では、

これについてクルティウスが全く触れないのは不思議である514。 

ジッドは、ギリシア神話の知識を備えた教養人であった。しかし、彼の文学作品の特徴

は、内容面よりも整った文体である。クルティウスはジッド論で彼の明晰な古典主義を指

摘した515。『ヨーロッパ文学とラテン中世』においても、第 14 章の「古典主義」でジッド

は言及されている。彼によると、近世のイタリア、フランス、英国、ドイツ、スペインで、

組織的な体系のある古典主義が存在したのは、フランスだけである516。 

 

                                                   
511 WB, S. 45; FGE, S. 301-305. 
512 ELLMA, S. 25. 
513 Cf. Jean Bollack, « Philoctète et Œdipe roi de Sophocle relus par André Gide », in: Clara Debord, Pierre Masson 

et Jean-Michel Wittmann (sous la direction de), André Gide & la réécriture, Lyon, Presses universitaires de Lyon, 

2013, pp. 15-25. 
514 クルティウスとジッドの書簡では、この戯曲は 1931 年頃、数回に渡り話題になった（DFG, S. 109-127.）。 
515 WB, S. 43-44. 
516 ELLMA, S. 270-271. 



135 

 

Frankreich hat seiner Klassik vieles zu verdanken, aber es hat einen teuren Preis dafür bezahlt: 

Bindung an Bewußtseinsformen, die für den europäischen Geist zu eng geworden sind. Gide ist die 

sublime Ausnahme
517

. 

フランスは、その古典主義に多くを負っている。だが、そのために、フランスは高い代償

を払った。その代償とは、ヨーロッパ精神にとっては狭隘なものになった意識形態に拘束

されてしまうということである。アンドレ・ジッドは、洗練された例外である。 

 

フランスの古典主義は組織的な規則を特徴とし、ヨーロッパに対するフランスの優位を前

提としていた。しかし、規則のためにロマン主義の陣営から批判され、中華思想のために

ヨーロッパの諸民族による“ポリフォニックな和音”の一部分にはなりえなかった。だが、

ジッドの場合は、この古典主義と“ヨーロッパ精神”が両立していると言うのである。 

 本論文第 3 章第 2 節ではポンティニーの旬日会に触れた。旬日会に参加していた『新フ

ランス評論』の作家達には、古典文学をよく読んでいる教養人が何人もいた。これは、主

催者のデジャルダン、その娘婿である古典学者ウルゴンにも当てはまることである。また、

この雑誌の作家達は、キリスト教や神秘主義に大変な興味を示していた。従って、ポンテ

ィニー修道院での会合で達成されたヨーロッパは、空間的な広がりのあるヨーロッパであ

ると同時に、主著の主題である歴史的な広がりもあるヨーロッパでもあった。 

そして、1922 年のポンティニー論でクルティウスが指摘したアカデミズムからは距離を

置いている点は518、主著の非体系的な書き方と共通すると言っていい。 

さらに、1924 年のポンティニー論も主著と関連する。本論文第 3 章第 2 節で触れたよう

に、この論考で彼は『ミューズとグラース』に関する討論の様子を紹介した519。『ヨーロッ

パ文学とラテン中世』の第 13 章「詩神ムーサイ」で、彼は、古代から芸術家に霊感を与え

てきたムーサイの役割の変遷を語る。1924 年の論考では詩的霊感と宗教的霊感の関係はあ

まり語られてなかったが、この第 13 章では、この関係が具体的に記述されている。 

 第 3 章第 3 節では、ルクセンブルク市郊外に位置するコルパハの城館での文化的なサロ

ンや、所有者であるマイリッシュ夫妻の活動について触れた。クルティウスは、ポンティ

ニーの旬日会には 1920 年代前半しか参加していない。これに対しコルパハの城館には、古

典文学の研究を続けた 1930 年代も滞在した。城館のサロンの常連客には、ルクセンブルク

人のように、ドイツ語とフランス語の両方を高度に使いこなす人物が何人もいた。その意

味ではコルパハが達成したヨーロッパというのは、空間的なヨーロッパであった。 

それでは、この城館は、主著の歴史的な広がりを持つヨーロッパに何か影響を与えたの

だろうか。ポンティニーの旬日会の参加者達と同じように、城館の訪問者には古典文学に

通じた教養人が何人もいた。『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 18 章「エピローグ」で

古典文学の受容が危機に瀕していることを語った部分で、彼はこう書いている。 

                                                   
517 Ebd., S. 271. 
518 Vgl. FGE, S. 331. 
519 Ebd., S. 339-341. 



136 

 

 

Corneille ist bedroht, und Jean Schlumberger mußte 1936 eine Anweisung geben, wie man an ihm 

Gefallen finden könne
520

. 

コルネイユも危機に晒されている。それで、ジャン・シュランベルジェは 1936 年にどのよ

うにコルネイユ作品に喜びを見出せるのか説明書を著さねばならなかった。 

 

彼は、シュランベルジェの『コルネイユの喜び』Plaisir à Corneille (1936) に触れている。普

仏戦争後のアルザスに生まれたシュランベルジェは、コルパハの常連客であった。公刊さ

れているアリーヌ・マイリッシュの四冊の書簡集のうち最も頁数の多いものはシュランベ

ルジェとの書簡集であり521、彼がコルパハのサロンの中心的人物であったことを物語る。 

このシュランベルジェに関するモノグラフを 1945 年に発表した古典学者マリー・デルク

ールも常連客であった。彼女は、ギリシアの劇作家達の作品をフランス語に翻訳し522、初

期近代の人文主義者達についての著書も出版した。デルクールとクルティウスはこの城館

で会っていた523。また、コルパハの常連客では、もう一人、哲学者グレトゥイゼン524を挙

げたい。彼は、古代から現代までの哲学や文学について、大変な知識を持っていた525。 

以上のように、コルパハの城館には、デルクール、グレトゥイゼン、シュランベルジェ

といった古典文学に明るい知識人達が訪問していた。1930 年代に彼らとコルパハで交わし

た会話は、主著を構想中のクルティウスに刺激を与えたであろう。 

 第 3 章第 4 節ではクルティウスとジッドの書簡を検討した。クルティウスがボン大学に

移った頃から、二人の書簡では古典文学に関する記述が増える。知的好奇心の強い作家ジ

ッドは、古典文学作品を原文で読んでいた。それゆえ、クルティウスの主著をジッドは楽

しめたのである。1950 年秋に、ジッドから送られた最後の手紙には、こう書かれている。 

 

Je vivais avec vous, depuis 3 jours: votre Kapitel 15 (Rhetorik und Manierismus) est d’un intérêt 

prodigieux; et vous seul, avec l’abondance des exemples admirablement choisis et des références, 

pouviez l’écrire
526

. 

私は三日前から、あなたと一緒に生活しています。あなたの本の第 15 章の第 2 節「修辞学

とマニエリスム」には、並外れた興味があります。そして、あなただけが、見事に選ばれ

た沢山の文例と豊富な出典により、この節を執筆することが出来たのです。 

 

                                                   
520 ELLMA, S. 399. 
521 Aline Mayrisch et Jean Schlumberger, Correspondance 1907-1946, Luxembourg, Publications Nationales, 2000. 
522 Cf. Catherine Gravet (éd.), Traductrices et traducteurs belges, Mons, Université de Mons, 2013, pp. 91-147 
523 デルクールとアリーヌの書簡集にはクルティウスがよく言及された。Cf. Aline Mayrisch-de Saint-Hubert 

et Marie Delcourt-Curvers, Correspondance 1923-1946, Luxembourg, Cercle des amis de Colpach, 2009. 
524 Vgl. Große Kracht, Zwischen Berlin und Paris: Bernhard Groethuysen 1880-1946, Tübingen, Niemeyer, 2002. 
525 グレトゥイゼンは、アウグスティヌス、エラスムス、モンテーニュ、百科全書派について明るかった。 
526 DFG, S. 180. 



137 

 

『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 15 章第 2 節では形式的側面に光が当てられている。

文体へのこだわりが強かったジッドがこの章を面白く読むのは、自然なことである。 

ジッドは、クルティウスに新鮮味のある古典文学論を述べていた。クルティウスは専門

家達による古典文学研究から距離を置いたのだから、彼はクルティウスの古典文学受容に

影響を与えたであろう。彼の死後にクルティウスの書いた追悼文では、こう記されている。 

 

Il était devenu le grand Européen français, pratiquant Gœthe comme Shakespeare et Dante. Vers la 

fin de sa vie, il s’était remis à Virgile. Il avait commencé en 1944, en Algérie, du temps qu’il écrivait 

Thésée, comme un écolier studieux, à raison de quatre ou cinque heures par jour. Il relisait 

inlassablement l’Enéide, d’un bout à l’autre; et il continuait depuis à la lire quotidiennement à doses 

moins massives. Quand il vint me voir à Bonn, en juillet 1947, il me demanda un Virgile pour me 

faire admirer quelques vers du douzième chant
527

. 

シェイクスピアやダンテと同等にゲーテも愛読しながら、ジッドはフランスの偉大なヨー

ロッパ人になった。彼は晩年には、ウェルギリウスを読み直していた。『テゼ』をアルジェ

リアで執筆していた 1944 年に、彼は勤勉な学生のごとく一日に四時間や五時間くらいの割

合でウェルギリウスの読書を始めていた。彼は、飽きもせずに『アエネイス』の端から端

まで再読していたのだ。以来、一日ごとの量は減ったとはいえ彼は日常的にこの叙事詩の

読書を続けた。1947 年 7 月に私に会いにボンにやって来た際に、彼はウェルギリウスの本

を一冊求めて、私に『アエネイス』第 12 歌のいくつかの詩句を賞賛させたのだった。 

 

引用部分に、主著に頻繁に登場する古典作家達との対話によってジッドがヨーロッパ人に

なった、とクルティウスが考えていることを我々は確認することが出来る。この追悼文は

主著の後に書かれたものであるので、歴史的な広がりを感じさせる批評となっている。 

 本論文第 3 章の主題は、クルティウスのホフマンスタール論である。序論の第 3 節で触

れたエヴァンズ編の論文集には、シュヴァルツのホフマンスタール論が収録されている528。

この論文集で一章が割かれているくらいだから、ホフマンスタールには、グンドルフ、ク

ルティウス、カントロヴィッチと比肩出来る人文主義的な教養があったのである。それゆ

え、歴史的な広がりのあるヨーロッパを主題とした『ヨーロッパ文学とラテン中世』にお

いて、ホフマンスタールは近現代人であるのに、言及される回数が多い。以下、主著にお

いて彼が触れられている部分を検討していくことにする。 

 『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 1 章「ヨーロッパ文学」で、ホフマンスタールは

過去の文学作品が現代文学に連続していることの一例として、触れられる。 

 

                                                   
527 Curtius, « Amitié de Gide », op. cit., p. 14. 
528 Schwarz, “Hugo von Hofmannsthal as a Critic”, op. cit., pp. 3-84. 



138 

 

Oder in unserer Zeit: Tausendundeine Nacht und Calderón in Hofmannsthal; die Odyssee in Joyce; 

Aischylos, Petronius, Dante, Tristan Corbière, spanische Mystik in T. S. Eliot
529

. 

あるいは現代なら、ホフマンスタールにおける『千夜一夜物語』やカルデロン、ジョイス

における『オデュセイア』、T・S・エリオットにおけるアイスキュロス、ペトロニウス、ダ

ンテ、トリスタン・コルビエール、スペインの神秘主義がそうである。 

 

現代における歴史的なヨーロッパ精神の持ち主として、ホフマンスタール、ジョイス、エ

リオットの三人が挙げられている。ホフマンスタールは、『千夜一夜物語』とカルデロンの

二つに結び付けられている。主著においてホフマンスタールは、カルデロンと一緒に言及

されることが多い。クルティウスはこの本で、ホフマンスタールとカルデロンの出会いを

ダンテとウェルギリウスのそれに匹敵するとまで言っているほどである530。 

エヴァンズは、1927 年頃のクルティウスにおいて、伝統を重視したエリオットとホフマ

ンスタールに同時に関心を強めたと考えている531。しかし、この引用部分で言及されてい

るエリオットは、ホフマンスタール以上に過去の多くの文学作品と絆を持っていることが

語られており、過去の作品の中には主著の要であるダンテも含まれている。この一節は、

ホフマンスタールに人文主義的教養があったとはいえ、エリオットの方が『ヨーロッパ文

学とラテン中世』のヴィジョンに合うことを示唆しているのかもしれない。 

 第 2 章の「ラテン中世」では、近世のスペインにおける中世のラテン語文学の熱心な受

容が語られる場面で、クルティウスはホフマンスタールのフレーズに触れている。 

 

Aber auch die großen lateinischen Autoren des 12. Jahrhunderts fanden im 16. und 17. Jahrhundert 

noch eifrige Leser, wie Neudrucke zeigen. Die lateinische Literatur des Mittelalters hat neben, in, 

unter dem großen Bewegungen der beginnenden Neuzeit – Humanismus, Renaissance, Reformation, 

Gegenreformation – weitergewirkt, am stärksten in dem Lande, das von der Reformation kaum, von 

Humanismus und Renaissance nicht in seinem Kern berührt worden ist: in Spanien. Hofmannsthals 

Wort von dem Barock als der verjüngten Form « jener älteren Welt, die wir die mittelalterlich 

nennen », trifft auf die Literatur der spanischen Blütezeit in besonderem Maße zu
532

. 

だが、複数の再版が示すように、12 世紀の偉大なる著作家達は 16 世紀や 17 世紀でもまだ

熱心な読者を得ていた。中世のラテン文学は、人文主義、ルネサンス、宗教改革、反宗教

改革といった初期近代の様々な大きな運動と並行して、あるいは、その中で、その下で、

作用し続けた。中世のラテン文学が最も濃厚な影響を与えたのは、宗教改革とはほとんど

関わらず、人文主義とルネサンスもその中心には接触しなかった国スペインである。バロ

                                                   
529 ELLMA, S. 25 
530 Ebd., S. 363. 
531 Evans, “Ernst Robert Curtius”, op. cit., p. 106. 
532 ELLMA, S. 37. 



139 

 

ックをめぐって、“我々が中世的なものと呼ぶ、あのより古い世界”の若返った形と形容し

たホフマンスタールの言葉は、最盛期の頃のスペイン文学に非常に当てはまることだった。 

 

この一節で彼は、ヨーロッパの国家でスペインが最も主著の主題に適していると言ってい

る。スペインの文化的特殊性は、彼が「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」にお

いて、宗教改革やルネサンスなどのヨーロッパ初期近代の大きな運動には、スペインはほ

とんど、または全然参加しないという表現で指摘していたことであった533。近代語による

文学の発達が遅れたために、スペインでは中世のラテン文学が最も残っていたのである。 

近世のスペイン文学と中世文学の緊密な繋がり、そして、最盛期のスペイン演劇を近現

代においてホフマンスタールが甦らせたことは、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 7 章

「隠喩法」において、様々な演劇の隠喩を考察している部分でも記述されている。 

 

Hofmannsthal empfand sich als Erben der habsburgischen Tradition, deren Brennpunkte im 17. 

Jahrhundert Madrid und Wien waren. Die Dichtung der spanischen Blütezeit war unberührt von den 

klassizistischen Literatursystemen Frankreichs und Italiens. Sie schöpfte künstlerisch 

weltanschaulich aus der unversiegten Fülle einer Überlieferung, die niemals mit dem Mittelalter 

gebrochen hatte. Sie bewahrte die Substanz des christlichen Abendlandes. In der Geschichte sah sie 

ein « Archiv der Zeiten », in dem die Völker aller Epochen und Räume ihre Erinnerungen 

verzeichnet hatten
534

. 

ホフマンスタールは、自分が、その 17 世紀の焦点はマドリッドとウィーンであったハプス

ブルクの伝統の相続者であると感じていた。スペインの最盛期の文学は、フランスやイタ

リアの古典主義的な文学体系とは接触を持たず、中世との関係が一度も断ったことのない

伝統の無尽蔵の豊富さを、芸術的にも世界観上でも源泉としていた。あの頃のスペイン文

学は、キリスト教的西欧の本質を保存し、歴史の中に、あらゆる時代のあらゆる場所の民

族が彼らの記憶を書き留めた“諸時代のアーカイヴ”を見ていたのだ。 

 

本論文第 4 章第 1 節で触れたように、彼は、クルティウスの同時代人の中で、文学的伝統

を一番受け継いでいた文学者であった。引用部分では、彼が意識していたのがどのような

伝統なのか示されている。つまり、中世のキリスト教的西欧を保存していた 17 世紀のスペ

イン文学をホフマンスタールは受け継いでいたのだ。さらに、この大著の第 15 章「マニエ

リスム」では、より具体的に、ホフマンスタールの戯曲『塔』では、カルデロンやバルタ

サール・グラシアン Baltasar Gracián の文体の模倣が見られることが語られている535。 

                                                   
533 KEEL, S. 142. 
534 ELLMA, S. 153. 
535 Ebd., S. 284. 



140 

 

以上のことから、ハプスブルク家を背景にした 17 世紀におけるマドリッドとウィーンの

連結性を論じた批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」は、クルティウスにお

ける批評と主著の関係を考える上で、極めて重要なものであったと言える。 

ところで、主著の第 2 章では、中世のロマンス語圏において存在した文化的共同体であ

るロマーニア Romania が語られている。ジャン＝イヴ・マッソン Jean-Yves Masson が指摘

するように536、ロマーニアはロマンス諸語に通じていたホフマンスタールと関連する。 

 

Im heutigen wissenschaftlichen Sprachgebrauch versteht man unter Romania die Gesamtheit der 

Länder, in denen romanische Sprachen geredet werden. Diese Sprachen sind auf dem Boden des 

Römerreiches entstanden – vom Schwarzen Meer bis zum Atlantik. Beginnen wir im Osten, so 

folgen sie einander in der Reihenfolge Rumänisch, Italienisch, Französisch, Provenzalisch, 

Katalanisch, Spanisch, Portugiesisch. Die Verwandtschaft zwischen den Sprachen der iberischen 

Halbinsel, Frankreichs und Italiens war schon dem Mittelalter bekannt. […] Im Mittelalter besteht 

über die Sprachgrenzen hinaus eine kulturelle Gemeinsamkeit der Romania. […] Von etwa 1300 ab 

differenziert sich die Romania nach Sprach und Kultur immer mehr. Dennoch bleiben die 

romanischen Nationen durch ihre Entstehungsgeschichte und durch ihre stets wache Beziehung zum 

Latein gebunden. In diesem loseren Sinne kann man auch weiterhin von einer Romania reden, die 

den germanischen Völkern und Literaturen gegenüber eine Einheit bildet
537

. 

今日の学術的用法では、人はロマンス諸語が話される国々の全体をロマーニアという名称

で理解する。これらの言語は黒海から大西洋までのローマ帝国の領土に生まれた。東方か

ら始めるとするなら、ルーマニア語、イタリア語、フランス語、プロヴァンス語、カタル

ーニャ語、スペイン語、ポルトガル語の順序で続いていく。イベリア半島、フランス、イ

タリアの言語の間には近親性は既に中世の頃から知られていた。［…］中世では、言語的な

境界を越えてロマーニアの文化的な共同体が成立している。［…］1300 年頃からロマーニア

は言語的に文化的にいよいよ分化する。それにもかかわらず、ロマンス諸語の国民は彼ら

の成立の歴史によって、またラテン語に対する彼らの常に自覚的な関係によって結ばれた

ままである。このような厳密でない意味においては、ゲルマン諸民族、諸文学に比べてみ

れば、一つの統一体を成しているロマーニアに関して人は引き続き話をすることが出来る。 

 

この引用部分で触れられている文化的共同体ロマーニアに対して、若い頃にロマンス語文

献学の訓練を受け、そしてハプスブルク帝国への帰属意識を強く持っていたホフマンスタ

ールも意識的であったであろう。「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」でも、クル

ティウスは、フランス、イタリア、スペインがドイツ民族には一つの大きな共通の存在と

映ることに触れていた538。このロマーニアはラテン語文化の伝統で関連するので、歴史的

                                                   
536 Jean-Yves Masson, Hofmannsthal, renoncement et métamorphose, Lagrasse, Verdier, 2006, p. 60. 
537 ELLMA, S. 40-42. 
538 KEEL, S. 128. 



141 

 

なヨーロッパであると同時に空間的なヨーロッパであるように思われる。 

 クルティウスの主著において、カルデロンだけを論じる章は存在しない。「ゲオルゲ、ホ

フマンスタール、カルデロン」では、ダンテの作品は秩序への意志や遠慮のない裁判官の

ようであり、カルデロンの作品には世界を彩り豊かに描き出す象徴の存在であると記され

た539。従って、カルデロンとホフマンスタールの結び付きは、主著を彩り豊かな性格にす

るのに貢献したであろう。また、古典文学に明るいホフマンスタールは、クルティウスに

とって特別な作家であった。なぜなら、ロマンス語文献学を修めたホフマンスタールは、

文化的共同体ロマーニアをクルティウスと共有していたと解釈出来るからである。 

 本論文第 5 章で扱ったオルテガは、『ヨーロッパ文学とラテン中世』において二度言及さ

た。クルティウスは、冒頭の指導原理の一つとしてオルテガの文章を引用している。 

 

Un libro de ciencia tiene que ser de ciencia; pero también tiene que ser un libro. José Ortega y 

Gasset, Obras, 1932, 963
540

. 

学術書は学術的である必要があるが、同時に書物である必要もある。（ホセ・オルテガ・イ・

ガセット『著作集』、1932 年、963 頁）。 

 

学術書は専門家が読むに堪える本であると同時に、専門以外の者も読めるものでなくては

いけないという意味だろうか。オルテガは学術雑誌には投稿せず、一般の読書人に向けて

執筆活動を行った。古典文学を扱う場合も、オルテガに倣って書くことをクルティウスは

宣言しているのである。ここには、批評活動と主著の連続性が言い表されている。 

 『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 18 章「エピローグ」において、クルティウスは、

リアリズムをスペイン文学の特徴とする従来からある見解を改めることが試みたことが記

されている541。この部分の注において、オルテガの文章が引用されている。 

 

Schon 1927 sagte Ortega, die Geschichtsauffassung von Menédez Pidal habe zwei schwache Punkte: 

Der eine ist der –ganz willkürliche– Glaube, der künsterische Wesenszug Spaniens sei der Realismus. 

Damit ist die –ebenso willkürliche– Überzeugung verknüpft, der Realismus sei die höchste Form der 

Kunst. Der andere, ungesicherte Vordersatz ist die Überschätzung des « Volkstümlichen » (Obras, 

1932, 966)
542

. 

オルテガは既に 1927 年に言った、「メネンデス・ピダルの歴史観は二つの弱点を持つ。一

つ目は、スペインの芸術的特徴はリアリズムだという“完全に恣意的な”信念だ。これに、

リアリズムが最も高次な芸術形式だという“同じくらい恣意的な”確信が結び付く。もう

一つの不確かな前提は“民衆的なもの”の過大評価である。」。（『著作集』、1932 年、966 頁） 

                                                   
539 Ebd., S. 150-151. 
540 ELLMA, S. 7. 
541 Ebd., S. 390. 
542 Ebd. 



142 

 

 

クルティウスは『ヨーロッパ文学とラテン中世』で、スペイン文学と中世のラテン文学の

修辞学の側面での連続性について何度も論じている。ピダルがスペイン文学の特徴とする

民衆的なリアリズムは、クルティウスが主著で扱う修辞学の伝統とは相反する。 

民衆よりもエリートを重視するオルテガの姿勢は、1924 年のオルテガ論で論じられてい

たことであった。この論考でクルティウスは、スペインの近代化が遅れていることに触れ

た543。これは、スペインには中世のままである部分が多いということである。彼は、この点

をポジティヴに見た。主著の目的の一つは中世文化の維持であるが、これをスペインは行

っている。従って、1924 年のオルテガ論にも、主著と関連する部分はあるのである。 

クルティウスが 1949 年に発表したオルテガ論にも、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の

内容と関わる部分がいくつかある。この批評は、当時のドイツの文化的荒廃を嘆く文章で

始まる544。彼が文化的荒廃を述べるのは、『大衆の反逆』の内容と関連することである。ク

ルティウスの主著はナチスが行った文化の大衆化に対抗して書かれた。それゆえ、大衆か

ら距離を置いて執筆されたという点で、二人の主著は共通していたのである。 

だが、この批評の後半ではクルティウスは、オルテガに対する違和感も述べている。 

 

« Eine griechische Statue », sagt Ortega, « scheint mir vollkommen, aber diese griechische 

Vollkommenheit läßt mich unbefriedigt. [...] Die Klassiker üben einen unzarten Terrorismus über die 

armen Seelen von heute aus, die ihrer selbst so wenig sicher sind... Das klassische Leben besteht aus 

Gemeinplätzen ». Das sind Sätze, die schneidend und unwiederlegbar klingen
545

. 

オルテガは言う、「ギリシアの彫像は私には完璧なものと思われる。しかし、ギリシア的な

完璧さは私を満足させない。［…］古典期の作家達は、それほど自分自身に自信に持ってい

ない今日の哀れな人間達に対して、思いやりのない恐怖政治を行っている…。古典的な生

は、常套句で構成されている。」。これらは辛辣で反論の余地のないように思われる文章だ。 

 

オルテガは、現代において、古典的な文学や芸術に盲目的になることを批判した。さらに、

彼は古典的な常套句にもあまり関心がなかった。これは、クルティウスが『ヨーロッパ文

学とラテン中世』の第 5 章でトポス論を詳しく記述していることとは、対照的である。こ

のように古典文学の伝統や歴史観に関して二人の考えが異なることは、『ヨーロッパ文学と

ラテン中世』でオルテガの言及が少ないことを説明するものである。 

本論文第 5 章第 4 節では、クルティウスとオルテガの往復書簡に触れた。クルティウス

が書き送った手紙には、スペイン文化への関心が高まっていく様子が記述されているもの

が何通もある。我々は、オルテガや彼の雑誌『西欧評論』から刺激を受けクルティウスが

行ったスペインに関する勉強が、主著で生かされていると考えることが出来る。 

                                                   
543 KEEL, S. 257. 
544 Ebd., S. 266. 
545 Ebd., S. 278. 



143 

 

また、1938 年春に亡命中のオルテガが送った手紙では、哲学と文献学の関係が論じられ

ている546。『ヨーロッパ文学とラテン中世』の第 11 章「詩と哲学」では、古代以来の哲学者

と詩人の論争が語られており、この手紙と内容的に重なるものとなっている。 

 本節では、ロマン・ロラン、ジッド、ホフマンスタール、オルテガ以外を対象としたク

ルティウスの批評と主著の関係にも触れておきたい。第 1 章で述べたように、バルザック

論、プルースト論、ナードラー論、グンドルフ論、ラルボー論、ジョイス論、ウェルギリ

ウス論、『危機に立つドイツ精神』の中には、クルティウスの主著の萌芽が存在する。 

 しかし、クルティウスが批評で扱った近現代の文学者の中でも、際立って、エリオット

の仕事が主著に影響を与えている。なぜなら、エリオットが、ダンテへの関心が強かった

からである。クルティウスは、主著でエリオットの古典論を原文で引用している。 

 

Für England erklärt T. S. Eliot: We feel that if the classic is really a worthy ideal, it must be capable 

of exhibiting an amplitude, a catholicity…which are fully present in the medieval mind of Dante. 

For in the Divine Comedy, if anywhere, we find the classic in a modern European language
547

. 

英国については、T・S・エリオットがこう説明している、「もし古典作品が本当に価値のあ

る理想であるなら、ダンテの中世的な精神において十分に存在している、広さや普遍性を

表すことが出来なければならないと、我々は感じている。ヨーロッパの近代語で書かれた

作品の中に古典がもしあるとするならば、『神曲』の中にある。」。 

 

この一節は、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の山場と言える第 17 章「ダンテ」の冒頭の

一部分である。このように、エリオットにとって『神曲』こそが古典文学だった。 

それでは、クルティウスとエリオットは、どのような文学観を共有していたのだろうか。

主著の第 2 章「ラテン中世」のロマーニアに関する部分で、彼は、エリオットが『クライ

テリオン』の 1923 年 10 月号に発表した文章を、ドイツ語に翻訳しながら引用している。 

 

Im 20. Jahrhundert werden die römischen Traditionen jeder Art wieder betont... [...] Von größerer 

Tragweite ist die Literaturkritik und Literaturpolitik, die T. S. Eliot seit 1920 vertreten hat: « Drei 

oder vier großer Romanciers machen keine Literatur aus, obwohl ‚Krieg und Friede‘ ein sehr großer 

Roman ist. Wenn alle geschichtlichen Wirkungen Roms beseitigt würden – alles, was wir von der 

normannisch-französichen Gesellschaft, von der Kirche, vom Humanismus, von jedem direkten und 

indirekten Kanal erhielten – was würde übrig bleiben? Einige wenige teutonische Wurzeln und 

Hülsen. England ist ein ‚lateinisches‘ Land, ... »
548

 

20 世紀では、あらゆる種類のローマの伝統が再び力説される…。［…］より大きな影響力を

持っているのは、エリオットが 1920 年以来代表を務めている文芸批評と文学政治である。

                                                   
546 EOC, pp. 1-2. 
547 ELLMA, S. 353. 
548 Ebd., S. 45. 



144 

 

つまり、「『戦争と平和』は偉大な小説であるのだが、三人や四人の大作家達が文学を成す

のではない。もし、我々が、ノルマン・フランスの社会、教会、人文主義、あらゆる直接

的・間接的な水路といったものから受け取ったもの全てが、つまり、ローマからのあらゆ

る歴史的影響が、除去されるのなら、何が残ったままだろうか。残るのは、ほんの僅かな

チュートン族の根と豆果である。英国は、“ラテン的”な国なのだ…。」。 

 

エリオットは、ロマンス語圏には含まれない英国の文化が、実はラテン語の文化から強い

影響を受けていたと主張している。彼がラテン語の文化を尊重したために、そのダンテ観

は、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の文学観と響き合うものであったであろう。 

 クルティウスのエリオット論は、1927年のものと 1949年のものがある。最初の論考には、

自分の詩に過去の文学作品からの一節を含ませる学匠詩人の姿が描かれている。 

 

Er ist zunächst ein gelehrter Dichter. Er kennt die Sprachen, die Literaturen, die Techniken. Er 

schmückt sein Werk mit den Juwelen des Zitats, mit den Reminiszenzen der Lektüre. Er tut also 

genau das, was die Alexandriner und die Römer taten, nur daß er die Fundorte gleich in 

Anmerkungen beigibt. Seine Poesie ist genährt mit dem Mark der Spätlateiner, der Trecentisten, der 

Elisabethaner und späten Franzosen
549

. 

第一に、エリオットは学匠詩人である。彼は諸言語、諸国の文学、様々な技巧に通じてい

る。彼は自分の作品を引用句の宝石や読書の思い出で装飾する。つまり、エリオットはま

さにアレクサンドリア派の人々やローマ人達がしたことをしているのだ、ただし彼はすぐ

に注の中で源泉の場所を付けるのであるが。彼の詩は、末期ラテン、14 世紀イタリア、エ

リザベス朝、世紀末フランスの精髄に養われたものである。 

 

エリオットの外国語能力や古典文学の教養が指摘されている。1927 年の時点ではクルティ

ウスは、詩人、学者、批評家を兼ねていたエリオットが歴史的にも空間的にも広がりのあ

るヨーロッパ精神の持ち主であると見做していたのだ。そして、これは、本論文第 4 章第 4

節で触れたように、ホフマンスタールに関するクルティウスの見解と近い。それゆえ、エ

リオットとホフマンスタールを結び付ようとするエヴァンズの指摘は鋭いものである。 

 1949 年に『メルクーア』で発表されたエリオット論で、彼はエリオットの仕事の総括を

行っている。まず、彼はエリオットが書いた詩の難解さをこう説明している。 

 

Man sollte nicht vergessen, daß Eliot Dante als Vorbild für Dichter empfiehlt. Wie Dante hat er eine 

gewisse Neigung, den Leser zu mystifizieren
550

. 

エリオットがダンテを模範として詩人達に薦めていることを、忘れるべきではない。彼に

                                                   
549 KEEL, S. 318. 
550 Ebd., S. 331. 



145 

 

はダンテと同じように、読者を煙に巻くという傾向がある。 

 

クルティウスは読者にエリオットのダンテ愛を喚起する。この姿勢は、ダンテを軸にして

書かれている『ヨーロッパ文学とラテン中世』との連続性を感じさせる。 

エリオットの批評に関して、クルティウスは、まず、彼の古典主義について述べる。エ

リオットが規範を重視していなかったことがグールモンとの違いである、とクルティウス

は考えている551。続いて、エリオットの文章を引用しながら、彼が伝統をどのように考え

ていたのか述べている。 

 

Aber eine Forderung seiner Frühzeit würde er vielleicht auch heute anerkennen: der Kritiker und der 

Dichter sollen die zweieinhalb Jahrtausende umspannende Tradition der europäischen Literatur im 

Bewußtsein haben. « [...] ; und der historische Sinn besteht darin, nicht nur die Vergangenheit des 

Vergangenen wahrzunehmen, sondern seine Gegenwart; der historische Sinn zwingt einen Menschen, 

nicht nur mit seiner eigenen Generation in den Knochen zu schreiben, sondern mit dem Gefühl, daß 

das Ganze der europäischen Literatur von Homer ab und darin die ganze Literatur seines eigenen 

Landes eine gleichzeitige Existenz hat und eine gleichzeitige Ordnung darstellt. »
552

 

だが、エリオットは、おそらく今日でも、初期の頃の要求を認めるだろう。その要求とは、

批評家や詩人は 2500年にも及ぶヨーロッパ文学の伝統を意識すべきだというものだ。「［…］

そして、その歴史感覚は、過ぎ去った過去だけでなく、過去が現在にもあることを知覚す

ることから成る。この感覚は、人に、自分の世代のことを全身で受け止めて書くことだけ

でなく、ホメロス以来のヨーロッパ文学の全体、そして、その中に含まれる自国の文学全

体が、一つの同時代的存在を持ち、同時代的秩序を表すことを感じさせることも強いる。」 

 

エリオットは、人文主義的な文芸批評家である。クルティウスは、彼の文学的伝統の尊重

が一貫していたことを指摘している。クルティウスは、現代文学を扱う批評家でも古典文

学に精通するべきだというエリオットの考えに共感しながら文学史の本を執筆したのであ

ろう。そして、主著を発表した後の彼の批評は、エリオットと同じように、歴史的な広が

りが十分に意識されたものになったと考えられる。 

 その一方で、クルティウスは、歴史的なヨーロッパを主張し続けたエリオットが、空間

的なヨーロッパに関しては考えを変えていったことも指摘している。 

 

Aber der aufgeschlossene Europäismus von 1920 war eine Verheißung, die sich nicht erfüllt hat. 

Eliot hat sich immer mehr auf die Revision der dichterischen Tradition Englands von 1580 bis 1780 

konzentriert
553

.  

                                                   
551 Ebd., S. 351. 
552 Ebd., S. 352. 
553 Ebd., S. 352-353. 



146 

 

しかし、1920 年頃の開放的なヨーロッパ主義は実現しなかった約束だった。エリオットは、

次第に、1580 年から 1780 年までの英国の文学的伝統の再検討に専心するようになった。 

 

エリオットは戦後、空間的なヨーロッパの探求も試みた。だが、彼は英文学の専門家に終

わったことをクルティウスは嘆く。従って、エリオットの場合は、歴史的なヨーロッパの

探求は卓越しているが、空間的なヨーロッパを挫折したと彼は判断しているのだ。 

 このエリオット論の前年に、クルティウスは論考「批評家としてのゲーテ」„Goethe als 

Kritiker“ を発表した。ゲーテは『ヨーロッパ文学とラテン中世』で、人文主義的伝統の最

後の後継者として扱われた。一方、この論考はゲーテの批評活動を主題としている。 

ここで、ゲーテの世界文学という理念に注目してみたい。1810 年代の彼は 14 世紀ペルシ

アの詩人ハーフェズ Hafez の作品との邂逅を契機に 1819 年に詩集『西東詩集』West-östlicher 

Divan を刊行し、世界文学の理念を深める。クルティウスは、以下のように記述している。 

 

Die Aneigung der orientalischen Poesie erweiterte das Reich des Kritikers Goethe. Es war ein 

Alexanderzug... [...] Goethe hat etwas von jenem literarischen Polyhistorimus, den wir auch bei 

Herder und Jean Paul finden. Auch das ist eine Wurzel von Goethes Konzeption der Weltliteratur. 

Aber die Polyhistorie wird bei Goethe einer höheren Betrachtungsweise dienstbar gemacht: der 

vergleichenden
554

. 

オリエントの詩を自分のものにしたことは、批評家ゲーテの領域を拡張した。それは、ア

レクサンダー大王の遠征のようなものだった…。［…］彼は、我々がヘルダーやジャン・パ

ウルにも見出すあの文学の博識主義のようなものを持っている。これも彼の世界文学の構

想の根底だ。だが、博識はゲーテの下では、比較するという、より高いレベルの考察の方

法のために利用されている。 

 

現代文学だけでなく古典文学にも通じていたゲーテ555が、オリエントの詩の受容により、

さらに読書の幅を広げたことが、アレクサンダー大王の領土拡大になぞらえられている。

そして、クルティウスは比較という方法を可能にさせる文学の博識主義こそ、ゲーテの世

界文学の特徴であると考えている。比較による文学の博識主義は、『ヨーロッパ文学とラテ

ン中世』の様々な箇所で実践されていることである。 

ペルシアの詩人ハーフェズに関しては、クルティウスは主著の第 16 章「象徴としての書

物」でオリエントが語られている部分で言及されている。 

 

Dem Calderón-Übersetzer Gries schrieb er 1816, « daß mein Aufenthalt im Orient mir den 

trefflichen Calderón, der seine arabische Bildung nicht verleugnet, nur noch werter macht ». Der 

                                                   
554 Ebd., S. 44, 47-48. 
555 クルティウスによると、ゲーテは古典と現代文学を視野に入れ世界文学の理念を抱いた（LZ, S. 56-57.）。 



147 

 

Gedanke ist in den West-östlicher Divan übergegangen: 

Herrlich ist der Orient 

Übers Mittelmeer gedrungen; 

Nur wer Hafis liebt und kennt, 

Weiß, was Calderón gesungen. 

In der Geschichte der modernen Literaturen steht das spanische siglo de oro durch die Fülle und 

Preziostät seiner Metaphorik – auch der von Schrift und Buch genommenen – einzig da. Sucht man 

sich diese Tatsache zu erklären, so bieten sich, wie mir scheint, zwei Gründe: erstens die 

Nachwirkung der mittellateinischen Dichtung (in Spanien weit stärker als irgendwo sonst), zweitens 

die Jahrhunderte umfassende Kulturgemeinschaft zwischen christlichem und maurischem Spanien. 

Mittellatenischer und orientalischer Zierstil konnten sich nur in Spanien zusammenfinden und 

vermischen. Sie haben jenen spielerischen Manierismus Spaniens mitgeformt, den man 

Gongorismus und Konzeptismus nennt
556

.  

ゲーテは、1816 年にカルデロンの翻訳者グリースに宛てた手紙で、「私のオリエント滞在は、

アラビア文化の教養を隠さない素晴らしきカルデロンを、私にとって一層価値あるものに

しています。」と書いている。このゲーテの着想は、『西東詩集』の中にも移されている。 

見事に、オリエントは、 

地中海を越えて、到達した。 

ハーフィスを好み、知っている者だけが、 

カルデロンが歌ったものを分かるのだ。 

近代文学の歴史において、スペインの“黄金世紀”は、その隠喩法の豊富さやプレシオジ

テによって（文字や書物から取られた隠喩法の豊富さやプレシオジテでも）、比類のないも

のだ。この事実を説明しようと努めようとするなら、二つの理由が提供されると私には思

われる。第一の理由は、（どこか他のところよりスペインではずっと強い）中世ラテン文学

の影響だ。第二の理由は、キリスト教的スペインとムーア的スペインの間にある数世紀に

渡る文化的結び付きである。中世ラテンの装飾的文体とオリエントの装飾的文体は、スペ

インだけで一緒に纏まり、混ざり合っている。これらの文体は、文飾主義やコンセプティ

ズムと解されている、あのスペインの遊び心のあるマニエリスムを形作ったのだ。 

 

本論文第 4 章第 5 節を中心に、我々は何度もクルティウスがホフマンスタールのカルデロ

ン受容に着目していることに触れた。しかし、この引用部分では、ゲーテのカルデロン受

容が世界文学との関連で話題にされている。若い頃からゲーテを読んでいたクルティウス

は 1920 年代前半の段階で、ゲーテの世界文学の理念とペルシアの詩人の関係を知識として

は知っていた557。しかし、彼はこの関係を具体的に論じることはなかった。1920 年代半ば

                                                   
556 ELLMA, S. 348-349. 
557 LZ, S. 57. 



148 

 

から、クルティウスはスペイン文学研究に熱心に取り組んだおかげで、スペイン文学とラ

テン中世やペルシア文学との影響関係も理解出来るようになり、ゲーテのハーフェズ受容

をカルデロン受容の結び付きを語れるようになったのであろう。だから、この引用部分は、

彼がゲーテの世界文学の理念を自分のものに出来るようになったことを示す。 

エヴァンズが指摘するように、ゲーテの世界文学という理念とクルティウスのヨーロッ

パ文学という理念は、深く関連していた558。本論文の主題は、クルティウスにおける“ヨ

ーロッパ精神”の形成過程を検討するというものである。従って、この引用部分は、彼の

“ヨーロッパ精神”が完成の域に達したことを示していると思われる。 

 

 

第 3 節 結論 

 

 クルティウスは一般的には、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の著者として認知されてい

る。だが、本論文は彼に文芸批評家としての側面があったことに注目している。 

 この大著で描かれるのは、ヨーロッパの歴史的な広がりである。しかし、戦間期のクル

ティウスにおける批評活動で希求されていたのは、空間的なヨーロッパであった。本章で

は、彼の批評と主著の関係に接点を見出すことを目的とした。というのは、彼が批評対象

にした作家達には古典文学をよく読んでいる者も含まれていたし、ロマンス語文献学を学

んだクルティウスも若い頃から古代や中世の文学作品も読んでいたからである。 

 第 1 節では、修辞学の伝統を主題とする『ヨーロッパ文学とラテン中世』を概観した。

1920 年代の批評活動における“ヨーロッパ精神”とは、各民族の文化を総合することによ

り形成させるポリフォニックな和音のようなヨーロッパを希求することを指し、“ヨーロッ

パ精神”の持ち主は、様々な近代語を身につけている者を意味するだろう。しかし、主著

におけるヨーロッパ人というのは、ラテン語の文学的伝統を身につけた者を指す。 

この本で彼は、ダンテとウェルギリウスを頻繁に登場させた。これは、ラテン世界を代

表するのがウェルギリウスで、中世世界を代表するのがダンテであるからである。彼は二

人の結び付きを描くことにより、未開拓であったラテン中世の文学を提示しようとした。 

 『ヨーロッパ文学とラテン中世』では、特に、文学作品の形式的側面の歴史を語ること

によって、古代から 19 世紀までの文学的表現の連続性が主張された。修辞学の伝承は教育

と結び付いていたために、この本では文学の教育の変遷も語られている。 

 第 2 節では、クルティウスの批評と主著の関係を考察した。まず、本論文の第 2 章から

第 5 章で扱った四人のヨーロッパ人達や彼らを扱った批評と主著の関係を分析した。 

クルティウスが論じた現代文学で『ジャン・クリストフ』以上に、ヨーロッパの文化的

中心としてのローマを描いた作品はない。だから、この小説からの間接的影響がある可能

性はあるかもしれない。しかし、ロマン・ロランは、主著では言及はされなかった。 

                                                   
558 Evans, “Ernst Robert Curtius”, op. cit., p. 133. 



149 

 

一方、クルティウスが約 30 年間友情を保ったアンドレ・ジッドは、古典文学作品に本当

に興味を持っていた。これは、『新フランス評論』の作家達、ポンティニーの旬日会やコル

パハのサロンの出席者にも言えることであった。アカデミズムの古典文学研究から距離を

置いていたクルティウスにとって、こうした教養人者達の古典作品に関する言葉は、『ヨー

ロッパ文学とラテン中世』の構想に刺激を与えたであろう。 

ジッドと同じように空間的な“ヨーロッパ精神”と歴史的な“ヨーロッパ精神”の両方

を持っていたホフマンスタールも、クルティウスの主著と大きく関わっている。『ヨーロッ

パ文学とラテン中世』では、カルデロンは、ダンテ、ウェルギリウスに次ぐくらい言及が

多い。クルティウスは、このカルデロンとホフマンスタールの強い結び付きを何度もこの

大著で語っている。また、若い頃にロマンス語文献学を修めたホフマンスタールは、ロマ

ーニアと呼ばれる中世の文化的共同体をクルティウスと共有していたはずである。 

空間的な欧州統合を説いたオルテガの『大衆の反逆』は、文化の野蛮化に対抗して執筆

されたという点では、クルティウスの主著と共通していた。また、スペイン文化の大衆的

な側面にばかり注目することへの批判も、オルテガとクルティウスは共有していた。しか

し、『ヨーロッパ文学とラテン中世』の目的とオルテガの思想は、あまり接点を持たなかっ

た。それは、オルテガがヨーロッパの修辞学の連続性には無関心であったためである。 

ロマン・ロラン、ジッド、ホフマンスタール、オルテガ以外の同時代人達に関する批評

でも、主著と関連しているものがいくつもある。特に、クルティウスと主著の中心主題で

あるダンテへの知的関心を共有したエリオットの仕事が深く関連している。彼は、2500 年

に及ぶヨーロッパ文学の伝統をずっと肯定していたためである。ただ、エリオットの場合、

空間的な広がりのあるヨーロッパへの意識は欠けていた。 

戦後のゲーテ論では、世界文学という理念が論じられた。これは、主著の第 16 章「象徴

としての書物」で論じられたペルシアの詩人ハーフェズとスペイン文学の繋がりと関連し、

また、クルティウスにおける“ヨーロッパ精神”が完成したことを示すものである。 

本章は、第 2 章から第 5 章にかけて展開された空間的ヨーロッパと主著の主題である歴

史的ヨーロッパが対話をするという役割を持っている。『ヨーロッパ文学とラテン中世』の

第一主題が歴史的なヨーロッパであるとしても、本論文で論じられることで、この本にお

ける空間的ヨーロッパも、より具体的に可視化し易くなるはずである。また、本章により、

主著以降に発表されたクルティウスの批評が、歴史的な広がりも備えたものになったこと

が見えてくるであろう。  



150 

 

結論 

 

本論文『批評家クルティウスのヨーロッパ精神―同時代の作家や知識人との交流の中で

―』は、ジャックマール＝ド・ジュモーの論文、カール・テニセン Karl Thönnissen の論文、

ミュラーの論文、アントニオ・デ・ムルシア・コネサ Antonio de Murcia Conesa の論文に続

く、世界で五本目のクルティウスに関する博士論文である。 

クルティウスは、文学におけるヨーロッパを探求した。大きく分けると、彼の仕事は、

文献学者としての仕事と批評家としての仕事に分けられる。前者の特徴が歴史的な広がり

のあるヨーロッパであって、後者の特徴は空間的な広がりのあるヨーロッパであった。 

本論文が対象としているのは、批評家クルティウスの仕事である。本論文は、同時代で

“ヨーロッパ精神”を持っていたロマン・ロラン、ジッド、ホフマンスタール、オルテガ

に関するクルティウスの批評や彼らとの交友を分析し、クルティウスにおける空間的な広

がりのあるヨーロッパの形成過程を辿ることを目的としている。しかし、最終章では、彼

の批評と主著である『ヨーロッパ文学とラテン中世』の関係を考察している。 

クルティウスにおいて、どのような過程で“ヨーロッパ精神”は育って行ったのだろう

か。彼が 1950 年に自分の批評活動を回顧した文章を、引用することにする。 

 

Für einen Deutschen, zumal für einen im Elsaß geborenen und aufgewachsenen wie mich, war 

Frankreich die notwendige Ergänzung. Es war zugleich eine Spannung, die man nirgends stärker 

fühlte als im Elsaß. […] Es hat seinen guten geschichtlichen Sinn, daß heute in Straßburg über eine 

europäische Union verhandelt wird. Aber mir war das deutsch-französische Europa nicht weit genug. 

[…] Rom war die Mutter des Abendlandes. […] Von Madrid lief eine europäische Querverbindung 

nach dem Wien der Habsburger. Auf dieser Linie stand Hofmannsthal, der mir seit je Höchstes 

bedeutete. So wurde mir Europa immer weiter und reicher
559

. 

ドイツ人にとって、特に私のようにアルザスで生まれ育ったものとって、フランスは不可

欠な補足物だった。同時にそれは緊張を生み出すものであり、アルザスほど強力にこの緊

張を感じる場所はなかった。[…] 現在ストラスブールで欧州連合に関する話し合いが行わ

れていることは歴史的にとても意味がある。しかし、私にはドイツとフランスによるヨー

ロッパはそれほど十分ではなかった。[…]ローマは西洋の母であった。[…]マドリードか

らはハプスブルク家のウィーンへは、ヨーロッパを横断する連結が走っていた。かねてか

ら私には至高の存在を意味していたホフマンスタールも、この連結の上に位置していた。

このようにして、私にとってのヨーロッパはますます広大にますます豊かなものになった。 

 

クルティウスは、彼のヨーロッパにおいて、いかにドイツとフランスの関係、ローマ、ス

ペインとオーストリアの関係が根幹をなしているのか説明している。また、この引用部分

                                                   
559 KEEL, S. 7. 



151 

 

は、本論文で扱った彼の同時代人達の仕事との繋がりを示すものとなっている。このよう

な過程を辿って、『ヨーロッパ文学とラテン中世』は執筆された。 

 本論文の第 1 章では、文献学者として認知されているクルティウスがどのようなジャー

ナリズムの媒体で何を論じていたのかを、時期を区別しながら見ていった。フランス現代

文学の紹介者として出発したクルティウスが、1920 年代後半のハイデルベルク時代以降は、

エリオットやジョイスなどの英文学やオルテガやウナムーノなどのスペイン文学も批評の

対象にする。彼は 1930 年代前半にはフランスへの興味があまりなくなり、ドイツ文化の現

状を深く考え始め、古代ローマや西洋中世への関心を深めるようになるのである。 

第 2 章では、これまで研究されてこなかったクルティウスとロマン・ロランの関係を考

察した。ロランは、イタリアとドイツの文化に通じていたヨーロッパ人であった。ローマ

は、クルティウスの終着点である。このローマにロランは通じており、独仏の対話を描い

た『ジャン・クリストフ』でもローマは重要である。クルティウスは、ロマン・ロラン論

で三度、ライン河に言及した。本論文では、『ジャン・クリストフ』で繰り返し描かれるラ

イン河が、主著においてどのような形で登場するのか検討した。さらに、このロラン論を

通じて、ロランやクルティウスの“ヨーロッパ精神”と第一次世界大戦の関係に触れた。

最後に、共産主義に共感するロランから離れるクルティウスについて論じた。 

第 3 章では、クルティウスとジッド、ポンティニーの旬日会とコルパハのサロンについ

て扱った。クルティウスはジッド論で、彼の特徴を古典主義や外国文学の受容に熱心さと

した。二人は、汎ヨーロッパ的な集いであったポンティニーの旬日会やルクセンブルクの

文化的なサロンに出席した。クルティウスによる二つのポンティニー論は、フランス文化

を礼賛している。一方、アリーヌ・マイリッシュが主宰したサロンはドイツ的であり、ク

ルティウスはこのサロンには 1930 年代も断続的に通った。また、クルティウスの批評活動

をアリーヌの夫エミール・マイリッシュに近付けると、ロカルノ体制という文脈の中で位

置付けられる。一方、クルティウスとジッドの書簡には、ドイツとフランスの政治的緊張

関係、クルティウスの新しいフランス文学や古典文学に対する知的関心の変化が反映され

ていた。フランス古典主義の文体で執筆したジッドは、ヨーロッパ文学全体にも好奇心を

持つ知識人作家であったために、クルティウスと相互に影響を与え合った。 

第 4 章では、クルティウスのホフマンスタールに関する批評を取り上げた。クルティウ

スは、若い頃から晩年まで、ホフマンスタールの仕事を熱心に受容し、彼からの影響でバ

ルザック論を執筆し、カルデロンなどのスペイン古典文学の研究を行った。クルティウス

によるホフマンスタールの追悼文と批評「ゲオルゲ、ホフマンスタール、カルデロン」を

比較すれば、彼の知的関心がフランスからスペインに移っていることが明白である。また、

ホフマンスタールは、クルティウスと同じように保守革命の思想を持っていた。そして、

クルティウスは、ハプスブルク帝国への帰属意識と結び付いているホフマンスタールのロ

マンス語文化の教養を重視した。ホフマンスタールの貴族的な要素を、クルティウスは、

旧体制期のフランス文学やヴェネツィアを中心にイタリア文化の受容に見出す。ホフマン



152 

 

スタールもクルティウスも、ロマンス語文献学を修めた文芸批評家であった。従って、ホ

フマンスタールのロマンス語文学の教養は、クルティウスの主著の執筆を励ますものの一

つであったであろう。しかし、スラヴ文化にも愛着を持っていた点でホフマンスタールに

おけるヨーロッパはクルティウスとは異なる部分があることにも目を向けた。 

第 5 章では、クルティウスとオルテガの関係を扱った。オルテガは、ジャーナリズムで

健筆を奮いアカデミズムから批判された点や、若い頃は自国のジャーナリズムで外国文化

の紹介に熱心であった点で、クルティウスと共通していた。この章では、まず、オルテガ

の『大衆の反逆』と『ヨーロッパに関する考察』を検討した。次に、1924 年のクルティウ

スのオルテガ論を対象とし、彼が、知的胃袋の大きさ、秩序や構成への意志、仏独の上手

な結び付け方を指摘したことに触れた。クルティウスによる『背骨のないスペイン』や『現

代の課題』の解説は、彼のヨーロッパはスペインを重視したことを示している。続いて、

1949 年のオルテガ論を扱い、クルティウスがジャーナリズム活動を擁護していることに着

目した。オルテガのドイツ留学を地中海と北方ドイツの出会いとするのは、クルティウス

の主著における地中海文化の重視と関連する。これに加え、クルティウスとオルテガの往

復書簡は、二人の知的関心の変化を示すものである。1938 年のオルテガからの手紙は、主

著の第 11 章「詩と哲学」などに影響を与えたであろう。 

第 6 章では、クルティウスの批評と主著の関係を対象とした。“ヨーロッパ精神”という

表現は、1920 年代の批評でも、『ヨーロッパ文学とラテン中世』でも登場する。しかし、こ

の表現の意味は批評と主著では異なっている。戦間期のクルティウスにおいて拡張してい

たのは空間的なヨーロッパであって、歴史的なヨーロッパが広がるのは、1929 年にボン大

学に移ってからのことである。本論文で詳しく扱った同時代人では、ジッドとホフマンス

タールは主著の内容と関わる仕事をした。一方、ロマン・ロランやオルテガの仕事はクル

ティウスの主著の執筆にはそれほど影響を与えていない。他の同時代人では、エリオット

が最も主著の内容と関わる仕事をした。それはダンテや古代からの文学的伝統に対し、エ

リオットが本当に興味を持っていたからである。最後に、第二次世界大戦後のゲーテ論で

扱われる世界文学という理念は、クルティウスも共有し、主著で実践したことにも触れた。

この章で『ヨーロッパ文学とラテン中世』の内容を検討したことにより、この大著以降の

クルティウスの批評が、歴史的な広がりを備えたものになったことが明瞭になった。 

これまでのクルティウス研究の中で最も充実していたのは、クリスティ－ヌ・ジャック

マール＝ド・ジュモーの『E. R. クルティウス (1886-1956) ヨーロッパ精神の起源と進展』

(1998) であった。この本では、前半の第一部で、主著を執筆するまでのクルティウスの知

的遍歴が語られ、後半の第二部で、『ヨーロッパ文学とラテン中世』が様々な角度から検討

されている。本論文で一章を割いている、クルティウスとロマン・ロランやジッドとの関

係は、ジャックマール＝ド・ジュモーの本でも触れられている。しかし、本論文は、彼女

が軽視している『ジャン・クリストフ』のヨーロッパ性、ロマン・ロラン論におけるライ

ン河、そして、クルティウスとジッドの書簡について詳述した。また、彼女は、ポンティ



153 

 

ニーの旬日会とコルパハのサロンの共通性には注目しているが、差異については論じてい

ない。これに加え、彼女は主著における牧歌文学論をクルティウスのボンの邸宅の庭園と

結び付けているのに対し、本論文ではコルパハの城館の庭園との関連性も指摘した。 

スイスとオーストリアには、ヨーロッパへと繋がるような多民族性がある。ジャックマ

ール＝ド・ジュモーの本の独創性の一つは、クルティウスの母方であるスイスと彼のヨー

ロッパ人としてのアイデンティティとの繋がりを記述したことである。だが、この本は、

オーストリアの多文化性とクルティウスのヨーロッパの関係には触れていない。本論文の

第 4 章では、クルティウスがホフマンスタールの作品を受容することを通じて、ハプスブ

ルク帝国のヨーロッパ性に意識的であったことを論じている。 

彼女の本において説得力があるのは、フランス、ドイツ、スイスの文化を論じている部

分である。一方、本論文では、この本ではあまり扱われていないクルティウスのオルテガ

論やエリオット論も分析の対象としている。これにより、ジャックマール＝ド・ジュモー

が主張するクルティウスの貴族主義がオルテガのエリート主義に近いこと、近代化されて

いない国であるスペインが主著で重視されている理由、批評と主著の関係を考える上で歴

史的な広がりのあるヨーロッパを希求していたエリオットが重要な存在であることが、よ

り明瞭になると思われる。また、彼女がロシアの神秘主義者イヴァーノフと結び付けるク

ルティウスの神秘主義が、1924 年のポンティニー論やホフマンスタール論とも関わるもの

であることが、本論文では示されている。 

クルティウスの文芸批評は、それぞれの作家の研究史においても名高いものである。だ

が、その作家を専門的に研究する者を除いては、彼の批評は忘れられている。 

この博士論文を契機として、日本語の言説空間においても、批評家としてのクルティウ

スが議論されることになるに違いない。また、本論文は、近現代におけるヨーロッパ文学

の様相を考察するのに必要な材料を提供することになるであろう。さらに、彼の書簡やヨ

ーロッパ的意識を持った作家や知識人の作品も扱った本論文により、クルティウスを 20 世

紀前半におけるインテレクチュアル・ヒストリーにおいて位置付けることが可能になる。  



154 

 

初出一覧 

 

 

序論 

Ivano Paccagnella e Elisa Gregori (a cura di), Ernst Robert Curtius e l’identità culturale dell’Europa, 

Esedra, Padova, 2011 (xx + 386 pp.)（『上智ヨーロッパ研究』、第 5 号、上智大学ヨーロッパ研

究所、2013 年、179-184 頁） 

 

第 1 章  

« Curtius lecteur de Proust: littérature et mystique dans les années 1920 », in: Carole Auroy, Aude 

Préta-de Beaufort et Jean-Michel Wittmann (éds.), Roman mystique, mystiques romanesques aux 

XXème et XXIème siècles, Paris, Classiques Garnier, à paraître en 2016. 

 

第 2 章 

« Deux grands fleuves en géopolitique européenne: Curtius et Magris », Extraterritoriality of 

languages, literatures and civilizations: assessments and prospects, Paris 12 Val de Marne University, 

October 18-20, 2012. 

「クルティウスとローマの関係をめぐって 同時代人との交友を手がかりに」(大阪大学文

学研究科共同研究「ヨーロッパ文化としてのグランドツアー」シンポジウム、2013 年 3 月

5 日、北海学園大学) 

« Aux sources de l’intégration européenne: l’Alsacien Curtius et la Luxembourgeoise Aline 

Mayrisch », in: Justyna Giernatowska et Witold Konstanty Pietrzak (éds.), Pluralité des cultures : 

chances ou menaces?, Łódź, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2014, pp. 79-86. 

« Curtius et son appartenance au Rhin », Longing and Belonging, European Network for 

Comparative Literary Studies, 6th Biennial Congress, Dublin City University and National 

University of Ireland, August 24-28, 2015. 

 

第 3 章 

「100 年に及ぶポンティニーからスリジーまでの歴史」François Chaubet, Édith Heurgon et 

Claire Paulhan (sous la direction de), SIECLE Colloque de Cerisy : 100 ans de rencontres 

intellectuelles de Pontigny à Cerisy, Paris, Institut Mémoires de l'édition contemporaine, 2005, 

544pp.（『世界言語研究センター論集』第 7 号、大阪大学世界言語研究センター、2012 年、

255-262 頁） 

« Un véritable lieu d’accueil pour les intellectuels venus essentiellement de France, d’Allemagne et 

de Belgique », Cultural mediators in Europe 1750-1950, Catholic University of Leuven, June 5-7, 

2014. 



155 

 

「1920 年代のルクセンブルクにおけるアリーヌ・マイリッシュのサロン」（『ルクセンブル

ク学研究』、第 5 号、ルクセンブルク学研究会、2014 年、21-49 頁） 

 

第 4 章 

「クルティウスとホフマンスタール ロマンス語文化の受容をめぐって」（『独文学報』、 

No.26、大阪大学ドイツ文学会、2010 年、75-96 頁） 

 

第 5 章 

“Curtius’s Awareness of a European Citizen through his Relationship with Unamuno and Ortega”, 

International Euroculture Conference 2012, How does Europe engage with cultural citizenship?, 

University of Deusto, June 22-23, 2012. 

「ヨーロッパの体現者クルティウスのスペイン受容をめぐって－カルデロン、ウナムーノ、

オルテガを中心に－」（『組織的な若手研究者等海外派遣プログラム 多言語多文化研究に

向けた複合型派遣プログラム派遣成果最終報告書』、大阪大学大学院文学研究科、2013 年、

227-229 頁） 

 « Curtius et Ortega: sur la réception de Spengler », Comparative Literature as a Critical Approach, 

International Comparative Literature Association XXth Congress, Paris-Sorbonne (Paris IV), July 

18-24, 2013. 

 

第 6 章 

「クルティウスにおける批評と文献学の関係」（言語圏の文学、第 13 回研究会、2016 年 1

月 11 日） 

 

 

いずれも大幅に加筆、訂正を加えている。  



156 

 

参考文献 

 

クルティウスの作品 

Ernst Robert Curtius, Ferdinand Brunetière; Beitrag zur Geschichte der Französischen Kritik, Straßburg, 

K. J. Trübner, 1914. 

― Die literarischen Wegbereiter des neuen Frankreich, Potsdam, Gustav Kiepenheuer, 1919; repr. 1923. 

― Maurice Barrès und die geistigen Grundlagen des französischen Nationalismus, Bonn, F. Cohen, 

1921; repr. Hildesheim, Olms, 1962. 

― Balzac, Bonn, F. Cohen, 1923; repr. Bern, Francke, 1951.  

― Französischer Geist im neuen Europa, Stuttgart, Deutsche Verlag, 1925. 

― Die französische Kultur: eine Einführung, Stuttgart, Deutsche Verlag, 1930; repr. Bern und München, 

Francke, 1975. 

― Deutscher Geist in Gefahr, Stuttgart, Deutsche Verlag, 1932. 

― Essai sur la France, traduit par Jacques Benoist-Méchin, Paris, Bernard Grasset, 1932; repr. La 

Tour-d’Aigues, Éditions de l’Aube, 1995. 

― Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern, Francke, 1948; repr. 1993. 

― Literarische Kritik in Deutschland, Hamburg, Hanseatische Druckanstalt, 1950. 

― Kritische Essays zur europäischen Literatur, Bern, Francke, 1950; repr. 1954.  

― « Amitié de Gide », in: Hommage à André Gide, La Nouvelle Revue Française, Paris, novembre 1951, 

pp. 13-15. 

― Französischer Geist im zwanzigsten Jahrhundert, Bern, Francke, 1952. 

― European Literature and the Latin Middle Ages, translated by Williard R. Trask, New York, Princeton 

University Press, 1953; repr. 1973. 

― Essais sur la Littérature européenne, traduit par Claude David, Paris, Bernard Grasset, 1954. 

― La littérature européenne et le Moyen Âge latin, traduit par Jean Bréjoux, Paris, Presses universitaires 

de France, 1956. 

― Büchertagebuch, Bern, Francke, 1960. 

― Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, Bern, Francke, 1960. 

― The Civilization of France, translated by Olive Wyon, New York, Vintage Books, 1962. 

― Essays on European Literature, translated by Michael Kowal, Princeton, Princeton University Press, 

1973.  

― Letteratura della letteratura, Lea Ritter Santini (a cura di), Bologna, Il Mulino, 1984.  

― Marcel Proust, Lea Ritter Santini (a cura di), Bologna, Il Mulino, 1985; repr. Milano, Ledizioni, 2009. 

― Goethe, Thomas Mann und Italien - Beiträge in der Luxemburger Zeitung (1922-1925), Bonn, 

Bouvier, 1988. 

― Ensayos críticos acerca de la literatura europea, traducción de Eduard Valentí, Madrid, Visor, 1989. 



157 

 

― El espíritu francés en el siglo XX: Gide-Rolland-Claudel-Suarès-Péguy, traducción de Ruth Zauner, 

Madrid, Visor, 1992. 

― Letteratura europea e Medio Evo latino, Roberto Antonelli (a cura di), Milano, La Nouva Italia, 1995; 

repr. 2010. 

― Escritos de humanismo e hispanismo, edición de Antonio de Murcia Conesa, Madrid, Verbum, 2011. 

―『クルティウス佛蘭西文學』（土方定一訳、楽浪書院、1935 年） 

―『現代フランスの文學開拓者』（大野俊一訳、白日書院、1947 年） 

―『ヨーロッパ文学とラテン中世』（南大路振一・岸本通夫・中村善也訳、みすず書房、1971 年） 

―『読書日記』（生松敬三訳、みすず書房、1973 年） 

―『フランス文化論』（大野俊一訳、みすず書房、1977 年） 

―『現代ヨーロッパにおけるフランス精神』（大野俊一訳、みすず書房、1980 年） 

―『危機に立つドイツ精神』（南大路振一訳、みすず書房、1987 年） 

―『バルザック論』（小竹澄栄訳、みすず書房、1990 年） 

―『ヨーロッパ文学評論集』（川村二郎・小竹澄栄・高本研一・松浦憲作・圓子修平訳、みすず

書房、1991 年） 

―『文学と旅 ゲーテ、トーマス・マン、イタリア』（小竹澄栄訳、みすず書房、1991 年） 

 

クルティウスの書簡 

Gottfried Benn, Briefe an Ernst Jünger, E.R. Curtius, Max Rychner u.a., Zürich, Verlag der Arche, 1960. 

Ernst Robert Curtius, « Lettres à Catherine Pozzi (1928-1934) », in: Jeanne Bem et André Guyaux (éds.), 

Ernst Robert Curtius et l’idée d’Europe, Paris, Honoré Champion, 1995, pp. 329-392. 

― Briefe aus einem halben Jahrhundert. Eine Auswahl, Baden-Baden, Valentin Koerner, 2015. 

Ernst Robert Curtius und José Ortega y Gasset, „Ein Briefwechsel 1923-1949“, in: Merkur 18, 1964, S. 

903-914. 

Ernst Robert Curtius e Karl Eugen Gass, Carteggio e altri scritti, Lavis, La Finestra Editrice, 2009. 

Ernst Robert Curtius e Friedrich Gundolf, Epistolario (1908-1930), Lavis, La Finestra Editrice, 2010. 

Ernst Robert Curtius und Max Rychner, Freundesbriefe 1922-1955, Frankfurt am Main, Vittorio 

Klostermann, 2015. 

Herbert et Jane M. Dieckmann (Hg.), Deutsch-französische Gespräche 1920-1950: La Correspondance 

de Ernst Robert Curtius avec André Gide, Charles Du Bos et Valéry Larbaud, Frankfurt am Main, 

Vittorio Klostermann, 1980. 

Friedrich Gundolf, Briefwechsel mit Herbert Steiner und Ernst Robert Curtius, Amsterdam, Castrum 

Peregrini Presse, 1963, S. 129-286. 

Ortega y Curtius, “Epistolario”, in: Revista de Occidente, 6 (septiembre 1963), Madrid, pp. 1-27., y 7 

(octubre 1963), pp. 329-341.   

Max Rychner und Ernst Robert Curtius, Aus dem Briefwechsel, Marbach, Deutsche Schillergesellschaft 



158 

 

Marbach/Neckar, 1987. 

Dieter Wuttke (Hg.), Kosmopolis der Wissenschaft: E.R. Curtius und das Warburg Institute, Baden-Baden, 

V. Koerner, 1989, S. 29-220. 

H.／J. M. ディークマン『クルティウス＝ジッド往復書簡』（円子千代訳、法政大学出版局、1985

年） 

 

クルティウスに関する文献 

Roberto Antonelli, “Filologia e Modernità”, in: Curtius, Letteratura europea e Medio Evo latino, Milano, 

La Nouva Italia, 1995; repr. 2010, pp. VII-XXXIV. 

Jeanne Bem et André Guyaux (éds.), Ernst Robert Curtius et l’idée d’Europe, Paris, Honoré Champion, 

1995. 

Walter Berschin und Arnold Rothe (Hg.) Ernst Robert Curtius: Werk, Wirkung, Zukunftsperspektiven: 

Heidelberger Symposion zum hundertsten Geburtstag 1986, Heidelberg, Winter, 1989. 

William Calin, The Twentieth-Century Humanist Critics, Toronto, University of Toronto Press, 2007, pp. 

29-42. 

Norman F. Cantor, Inventing the Middle Ages, New York, William Morrow and Company, 1991, pp. 

189-204. 

Stefano Chemelli, “Karl Eugen Gass, l’allievo prediletto di Ernst Robert Curtius”, in: Curtius e Gass, 

Carteggio e altri scritti, Lavis, La Finestra Editrice, 2009, pp. 5-14. 

― “Gundolf e Curtius: un dialogo limpido e aperto ai diversi punti di vista”, in: Curtius e Gundolf, 

Epistolario (1908-1930), Lavis, La Finestra Editrice, 2010, pp. I-VIII. 

J. H. Copley, “The Politics of Friendship”, in: Elisabeth Däumer and Shyamal Bagchee (eds.), The 

International Reception of T. S. Eliot, London, Continuum, 2007, pp. 243-267. 

Nemesio González Caminero, “Convergencias y divergencias entre Ortega y Curtius”, in: Miscelánea 

Comillas. Revista de Ciencias Humanas y Sociales, Vol. 26, Nº 50, Madrid, Universidad Comillas, 1968, 

pp. 123-186. 

Antonio de Murcia Conesa, “Espacio político y morfología de la literatura europea. Aproximación a la 

tópica histórica de Ernst Robert Curtius”, Murcia, Daimon, n
o
31, 2004, pp. 43-69. 

― “Tópica e historia en la obra de Ernst R. Curtius”, Málaga, Analecta Malacitana, 2005, pp. 7-24. 

― “Prefacio”, in: Curtius, Escritos de humanismo e hispanismo, Madrid, Verbum, 2011, pp. IV-LXXIV. 

Herbert et Jane M. Dieckmann, « introduction », in: H. et J. M. Dieckmann (Hg.), Deutsch-französische 

Gespräche 1920-1950: La Correspondance de Ernst Robert Curtius avec André Gide, Charles Du Bos et 

Valéry Larbaud, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1980, S. 9-17. 

Christoph Dröge, „Ernst Robert Curtius und Colpach“, in: Galerie, numéro 1, Luxembourg, 1988, S. 

26-36. 

Charles Du Bos, « Ernst Robert Curtius », in: Approximations, Paris, Éditions des Syrtes, 2000, pp. 



159 

 

1039-1059. 

Arthur R. Evans, “Ernst Robert Curtius”, in: R. Evans (ed.), On Four Modern Humanists. Hofmannsthal, 

Gundorf, Curtius, Kantorowicz, Princeton, Princeton University Press, 1970, pp. 85-145. 

Claude Foucart, « Ernst Robert Curtius et André Gide. Les débuts d’une amitié 1920-1923 », in: Revue de 

littérature comparée, 3, 1984, pp. 317-339. 

Stefan Gross, Ernst Robert Curtius und die deutsche Romanistik der zwanziger Jahre, Bonn, Bouvier, 

1980. 

Klaus Grosse Kracht, « Les intellectuels allemandes à Pontigny », in: François Chaubet, Édith Heurgon et 

Claire Paulhan (sous la direction de), SIECLE Colloque de Cerisy: 100 ans de rencontres intellectuelles 

de Pontigny à Cerisy, Paris, Institut Mémoires de l’édition contemporaine, 2005, pp. 107-116. 

Hans Ulrich Gumbrecht, Vom Leben und Sterben der großen Romanisten. Karl Vossler, Ernst Robert 

Curtius, Leo Spitzer, Erich Auerbach, Werner Krauss, München, Carl Hanser, 2002, S. 49-71. 

Christine Jacquemard-de Gémeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956): origines et cheminements d’un 

esprit européen, Bern, Peter Lang, 1998. 

Frank-Rutger Hausmann, „Vorbemerkung“, in: Curtius, Briefe aus einem halben Jahrhundert. Eine 

Auswahl, Baden-Baden, Valentin Koerner, 2015, S. 9-22. 

―  „Vorwort“, in: Curtius und Rychner, Freundesbriefe 1922-1955, Frankfurt am Main, Vittorio 

Klostermann, 2015, S. 7-21. 

Lothar Helbing, „Zur Einführung“, in: Gundolf, Briefwechsel mit Herbert Steiner und Ernst Robert 

Curtius, Amsterdam, Castrum Peregrini Presse, 1963, S. 11-70. 

Romain Kirt, „Vorwort des Herausgebers“, in: Curtius, Goethe, Thomas Mann und Italien - Beiträge in 

der Luxemburger Zeitung (1922-1925), Bonn, Bouvier, 1988, S. 5-18. 

Michael Kowal, “Introduction”, in: Curtius, Essays on European Literature, Princeton, Princeton 

University Press, 1973, pp. ix-xxiv. 

Gustav René Hocke, Im Schatten des Leviathan, München, Deutscher Kunstverlag, 2004. 

Dirk Hoeges, Kontroverse am Abgrund: Ernst Robert Curtius und Karl Mannheim. Intellektuelle und 

freischwebende Intelligenz in der Weimarer Republik, Frankfurt am Main, Fischer, 1994. 

Luzius Keller, « Ernst Robert Curtius », in: Annick Bouillaguet et Brian G. Rogers (éds.), Dictionnaire 

Marcel Proust, Paris, Honoré Champion, 2004, pp. 278-279. 

Wolf-Dieter Lange (Hg.), „In Ihnen begegnet sich das Abendland“ Bonner Vorträge zur Erinnerung an 

Ernst Robert Curtius, Bonn, Bouvier, 1990. 

José Lasaga Medina, “Introducción a Curtius y Ortega: una línea transversal del Rhin al Manzanares”, 

Madrid, Revista de Estudios Orteguianos, 5, 2002, pp. 185-190. 

Heinrich Lausberg, Ernst Robert Curtius (1886-1956), Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 1993.   

Mario Mancini, Stilistik als Erfahrung, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2012, S. 87-110. 

Aline Mayrisch-de Saint-Hubert, « Regards sur l’Allemagne. Articles publiés à la NRF (1919-1921) », in: 



160 

 

Galerie, numéro 1, Luxembourg, 1988, pp. 13-18. 

Stefanie Müller, Ernst Robert Curtius als journalistischer Autor (1918-1932): Auffassungen über 

Deutschland und Frankreich im Spiegel seiner publizistischen Tätigkeit, Bern, Peter Lang, 2007. 

Ivano Paccagnella e Elisa Gregori (a cura di), Ernst Robert Curtius e l’identità culturale dell’Europa, 

Padova, Esedra, 2011. 

― Attorno a Curtius, Padova, Esedra, 2011. 

Fritz Schalk, „Geleitwort“, in: Curtius, Die französische Kultur: eine Einführung, Bern und München, 

Francke, 1975, S. VII- XIV. 

Earl Jeffrey Richards, Modernism, Medievalism and Humanism: a research bibliography on the reception 

of the works of Ernst Robert Curtius, Tübingen, Niemeyer, 1983. 

― “Bibliografia scelta su Ernst Robert Curtius”, in: Curtius, Letteratura della letteratura, Bologna, Il 

Mulino, 1984, pp. 431-486. 

Max Rychner und Walter Boehlich (Hg.),  reundesgabe f r Ernst Robert Curtius zum 14. April 1956, 

Bern, Francke, 1956.  

Lea Ritter Santini, “Il piacere delle affinità”, in: Curtius, Letteratura della letteratura, Bologna, Il Mulino, 

1984, pp. 9-76. 

― “Insetti e lillà”, in: Curtius, Marcel Proust, Milano, Ledizioni, 2009, pp. 9-33. 

Linda Simonis, Genetisches Prinzip. Zur Struktur der Kulturgeschichte bei Jacob Burckhardt, Georg 

Lukács, Ernst Robert Curtius und Walter Benjamin, Tübingen, Niemeyer, 1998, S. 189-246. 

Raimond Theis, Auf der Suche nach dem besten Frankreich. Zum Briefwechsel von Ernst Robert Curtius 

mit André Gide und Charles du Bos, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1984. 

Karl Thönnissen, Ethos und Methode: zur Bestimmung von Beruf und Wesen der Metaliteratur nach Ernst 

Robert Curtius, Diss. Paderborn, 2000. 

René Wellek, “The Literary Criticism of Ernst Robert Curtius”, in: A Journal for Descriptive Poetics and 

Theory of Literature, 3, Amsterdam, North-Holland Publishing Company, 1978, pp. 25-44. 

Nikolaus Werz, “El diagnóstico del tiempo en Curtius, Jaspers y Ortega”, in: Jaime de Salas y Dietrich 

Briesemeister (eds.), Las influencias de las culturas académicas alemana y española desde 1898 hasta 

1936, Madrid, Vervuert, 2000, pp. 75-90. 

Dieter Wuttke (Hg.), Kosmopolis der Wissenschaft: E.R. Curtius und das Warburg Institute, Baden-Baden, 

V. Koerner, 1989. 

エーリッヒ・アウエルバッハ「エルンスト・ロベルト・クルティウス『ヨーロッパ文学とラテン

中世』」（『世界文学の文献学』、高木昌史訳、みすず書房、1998 年、448-459 頁） 

秋元律郎「文化危機の理論と知識社会学 E. R. クルティウスと K. マンハイムの論争に寄せて」

（『早稲田大学大学院文学研究科紀要 哲学・史学編』、(37)、1991 年、45-60 頁） 

生松敬三「E・R・クルティウス覚え書（一）」（『中央大学文学部紀要』、(75)、1975 年、3-14 頁） 

―「E・R・クルティウス覚え書（二）」（『中央大学文学部紀要』、(78・79)、1976 年、33-40 頁） 



161 

 

今井道児「E. R. クルティウスとフランス」（『人文科学研究』、(31)、新潟大学人文学部、1967

年、1-26 頁） 

―「E. R. クルティウスにおける批評」（『ドイツ文学』、(39)、日本独文学会、1967 年、69-78 頁） 

―「南大路振一・岸本通夫・中村善也訳『E・R・クルティウス ヨーロッパ文学とラテン中世』」

（『ドイツ文学』、(49)、1972 年、108-109 頁） 

太田隆士「ワイマール時代の知識人 ホフマンスタールと E. R. クルティウス」（『駿河台大学論

叢』、(1)、1987 年、23-42 頁） 

大野俊一「あとがき」（『現代フランスの文學開拓者』、白日書院、1947 年、488-494 頁） 

小川正巳「E. R. Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter」（『ドイツ文学』、(27)、

日本独文学会、1961 年、111-116 頁） 

―「比較文学的方法 クルティウスを中心として」（片山良展・三木正之・八木浩編『文学の基

礎理論』、ミネルヴァ書房、1974 年、114-124 頁） 

―「比較文学におけるイマゴロギー」（『神戸外大論叢』、32 (5)、神戸市外国語大学研究所、1981

年、1-22 頁） 

―「E. R. クルティウスとその批判」（『神戸外大論叢』、33 (5)、神戸市外国語大学研究所、1982

年、1-20 頁） 

海津忠雄「芸術家賞讃のトポス」（『哲學』、94、慶應義塾大学、1993 年、163-179 頁） 

桂芳樹「ドイツ・ロマニスティックの系譜 E・R・クルティウスと E・アウエルバッハ」（『ド

イツ文学研究』、(6)、日本独文学会東海支部、1970 年、57-69 頁） 

―「E. R. クルティウスの『ヨーロッパ文学とラテン中世』の問題点」（『ドイツ文学』、(50)、日

本独文学会、1973 年、16-26 頁） 

―「比較文学の課題 E. R. Curtius のヨ-ロッパ文学の研究方法とドイツ比較文学の成果にもとづ

いて」（『ドイツ文学研究』、(8)、日本独文学会東海支部、1976 年、183-214 頁） 

片山敏彦「クルティウス論」（『心』、6(12)、平凡社、1953 年、32-37 頁） 

菅野昭正「躍動する未知のヨーロッパ クルティウス『ヨ－ロッパ文学とラテン中世』ほか」（『朝

日ジャーナル』、15 (38)、朝日新聞社、1973 年、59-61 頁） 

木村宇一「E・R・クルティウスのトポス論 O・ペゲラーのトポス論との関連において」（『京都

府立大學學術報告 人文』、第 20 号、1968 年、16-33 頁） 

小竹澄栄「訳者あとがき」（『バルザック論』、みすず書房、1990 年、366-373 頁） 

橋本郁雄「いわゆる『騎士の徳目体系』に関する覚え書 E・R・クルティウスの批判をめぐっ

て」（『一橋論叢』、47 (3)、1962 年、311-324 頁） 

服部英次郎「Ernst Robert Curtius, Europaische Literatur und Lateinisches Mittelalter, pp. 601., Bern, 

Francke, 1948. Ernst Robert Curtius, European Literature and the Latin Middle Ages, translated from the 

German by Willard R. Trask, pp. XVIII+662, London, Routledge and Kegan Paul, 1953.」（『西洋古典學

研究』、3、日本西洋古典学会、1955 年、166-169 頁） 

船越克己「E. R. クルティウスのホフマンスタール評論について」（『独仏文学』、(11)、大阪府立



162 

 

大学独仏文学研究会、1977 年、1-20 頁） 

松浦憲作「解説（初出：1969 年）」（『ヨーロッパ文学評論集』、みすず書房、1991 年、409-415

頁） 

南大路振一「訳者あとがき 解題をかねて」（『ヨーロッパ文学とラテン中世』、みすず書房、1971

年、854-869 頁） 

鷲田哲夫「クルティウス以後のフランス中世文学研究 その社会学的研究を中心として」（『比較

文学年誌』、(9)、早稲田大学比較文学研究室、1973 年、50-61 頁） 

 

ヨーロッパ論 

Sylvain Allemand, Édith Heurgon et Claire Paulhan (éds), De Pontigny à Cerisy: Des lieux pour « penser 

avec ensemble », Paris, Hermann, 2011. 

Angelo Ara ed Eberhard Kolb (a cura di), Regioni di frontiera nell'epoca dei nazionalismi: Alsazia e 

Lorena / Trento e Trieste, Bologna, Il Mulino, 1995. 

Angelo Ara e Claudio Magris, Trieste.Un’identità di frontiera, Torino, Einaudi, 1982; repr. 2007. 

Tony Bourg et Joseph-Émile Muller (sous la direction de), Les Mayrisch. L’apport et le rayonnement 

européen d’une famille luxembourgeoise, Luxembourg, Musée d’histoire et d’art, 1980. 

François Chaubet, Paul Desjardins et les Décades de Pontigny, Villeneuves d’Ascq, Presses 

Universitaires du Septentrion, 2000; repr. 2009. 

François Chaubet, Édith Heurgon et Claire Paulhan (sous la direction de), SIECLE Colloque de Cerisy: 

100 ans de rencontres intellectuelles de Pontigny à Cerisy, Paris, Institut Mémoires de l’édition 

contemporaine, 2005. 

Landry Charrier, La Revue de Genève (1920-1925), Genève, Slatkine, 2009. 

Claire Paulhan (sous la direction de), De Pontigny à Cerisy. Un siècle de rencontres intellectuelles, Paris, 

Institut Mémoires de l’édition contemporaine, 2002. 

Tania Collani et Peter Schnyder (éds.), Critique littéraire et Littérature européenne, Paris, Orizons, 2010.    

Antoine Compagnon (éd.), La République des Lettres dans la Tourmente (1919-1939), Paris, Alain 

Baudry, 2011.  

Madame de Staël, De l’Allemagne, I- II, Paris, Garnier Flammarion, 1968. 

Charles Dédéyan, Le cosmopolitisme littéraire de Charles Du Bos, t.1-3, Paris, Société d’Édition 

d’Enseignement Supérieur, 1965-1971. 

Pascal Dethurens, De l’Europe en littérature. Création littéraire et culture européenne au temps de la 

crise de l’esprit (1918-1939), Genève, Droz, 2002.  

Anne-Marie Duranton-Crabol, Nicole Racine et Rémy Rieffel (éds.), Pontigny, Royaumont, Cerisy: au 

miroir du genre, Paris, Éditions Le Manuscrit, 2008. 

Germaine Goetzinger, Gast Manne et Frank Wilhelm (éds.), Hôtes de Colpach. Colpacher Gäste. Mersch, 

Centre national de littérature, 1997. 



163 

 

Harry Graf Kessler, Tagebücher 1918-1937. Politik, Kunst und Gesellschaft der zwanziger Jahre, 

Frankfurt am Main, Insel Verlag, 1961; repr. 1979. 

Anne Heurgon-Desjardins, Paul Desjardins et les Décades de Pontigny, Paris, Presses Universitaires de 

France, 1964. 

Philippe Hoch, Robert Schuman. Bibliophile/der Bücherfreund. Une bibliothèque extraordinaire/Eine 

außerordentliche Bibliothek, Milano, Silvana Editoriale, 2011. 

Manuel Maldonado Alemán (ed.), Austria, España y Europa: Identidades y Diversidades, Sevilla, 

Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 2006. 

Pierre Masson et Jean-Pierre Prévost, L’esprit de Pontigny, Paris, Orizons, 2014. 

Jean-Pierre Morel, Wolfgang Asholt et Georges-Arthur Goldschmidt, (éds.), Dans le dehors du monde. 

Exils d'écrivains et d'artistes au XXe siècle, Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2010. 

Guido Müller, Europäische Gesellschaftsbeziehungen nach dem Ersten Weltkrieg. Das 

Deutsch-Französische Studienkomitee und der Europäische Kulturbund, München, R. Oldenbourg, 2005. 

Salvatore Pappalardo, The United States of Europe, New Brunswick, Umi Dissertation Publishing, 2012. 

Anne-Marie Saint-Gille, La Paneurope, Paris, Presses Université Paris-Sorbonne, 2003. 

Predrag Matvejevitch, Le monde « ex ». Confessions, Paris, Fayard, 1996. 

Jean-Xavier Ridon, Pierre-Alexis Mével et Nadine Laporte (éds.), Européens, qui sommes-nous?, Pau, 

Presse de l’Université de Pau, 2012. 

Léa Scholl, Aline und Émile Mayrisch-de St. Hubert und der Europadiskurs in der Zwischenkriegszeit, 

Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i. Br., 2010.  

Robert Schuman, Pour l‘Europe, Paris, Les Editions Nagel 1963; repr. 2010. 

Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, München, Deutscher Taschenbuch Verlag, 2003. 

Robert Stumper (éd.), Colpach, Luxembourg, Amis de Colpach, 1957; repr. 1978. 

Gilbert Trausch (éd.), Le maître de forges Émile Mayrisch et son épouse Aline, Luxembourg, Banque de 

Luxembourg, 1998. 

Pierre Viénot, Questions de Paix. Articles publiés à Luxembourg en 1925, Luxembourg, Archives 

nationales Luxembourg, 1997. 

Verena von der Heyden-Rynsch, Europäische Salons: Höhepunkte einer versunkenen weiblichen Kultur, 

München, Artemin & Winkler Verlag, 1992. 

饗庭孝男『ヨーロッパとは何か』（小沢書店、1991 年） 

木戸紗織「ルクセンブルクの多言語社会に関する考察 欧州連合の“母語プラス二言語”政策の

実践例として」（『都市文化研究』、（10）、大阪市立大学大学院文学研究科都市文化研究センター、

2008 年、53-66 頁） 

―「EU が掲げる言語理念とルクセンブルクにおけるその実践 アイデンティティのグローバル

化とローカル化」（『京都ドイツ語学研究会』（8）、2009 年、64-67 頁） 

木畑洋一編『ヨーロッパ統合と国際関係』（日本経済評論社、2005 年） 



164 

 

ウルズラ・ケラー、イルマ・ラクーザ編『ヨーロッパは書く』（新本史斉、吉岡潤、若松準、フ

ランツ・ヒンターエーダー＝エムデ訳、鳥影社、2008 年） 

島田悦子『欧州経済発展史論 欧州石炭鉄鋼共同体の源流』（日本経済評論社、1999 年） 

―『欧州石炭鉄鋼共同体 EU 統合の原点』（日本経済評論社、2004 年） 

杉谷眞佐子、高田博行、浜崎桂子、森貴史編『ドイツ語が織りなす社会と文化』（関西大学出版

部、2005 年） 

建部和仁『小さな大国ルクセンブルク』（かまくら春秋社、2010 年） 

パスカル・ドゥテュランス『ヨーロッパ紋切型小事典 A から Z の煌めき』（田中訓子訳、作品

社、2011 年） 

ジルベール・トラウシュ『ルクセンブルクの歴史』（岩崎允彦訳、刀水書房 1999 年） 

エティエンヌ・バリバール『ヨーロッパ市民とは誰か 境界・国家・民衆』（松葉祥一、亀井大

輔訳、平凡社、2007 年） 

ウージェーヌ・フィリップス『アイデンティティの危機 アルザスの運命』（宇京賴三訳、三元

社、2007 年） 

星野太「ポンティニーからスリジーへ ポンティニーの旬日会とスリジー＝ラ＝サルのコロック」

（西山雄二編『人文学と制度』、未來社、2013 年、375-378 頁） 

牧野雅彦『ロカルノ条約 シュトレーゼマンとヨーロッパの再建』（中央公論新社、2012 年） 

 

ロマン・ロランに関する文献 

Bernard Duchatelet, La genèse de Jean-Christoph, Paris, Minard, 1978. 

― Romain Rolland et la NRF. Correspondances avec Jacques Copeau, Gaston Gallimard, André Gide, 

André Malraux, Roger Martin du Gard, Jean Paulhan, Jean Schlumberger et fragments du Journal, Paris, 

Albin Michel, 1989. 

― « La correspondance Curtius – Romain Roland », in: Jeanne Bem et André Guyaux (éds.), Ernst 

Robert Curtius et l’idée d’Europe, Paris, Honoré Champion, 1995, pp. 145-165. 

― Romain Rolland tel qu’en lui-même, Paris, Albin Michel, 2002. 

― (sous la direction de), Europe, Romain Rolland, n° 942, Paris, 2007. 

Richard Francis, « Romain Rolland, l’Europe et la quête de l’harmonie », in: Jean-Xavier Ridon, 

Pierre-Alexis Mével et Nadine Laporte (éds.), Européens, qui sommes-nous?, Pau, Presse de l’Université 

de Pau, 2012, pp. 75-86. 

Victor Hugo, Le Rhin, Strasbourg, Nuée bleue, 1990. 

Aude Leblond, Vestiges du livre-monde: poétique du roman-fleuve, de Jean-Christophe à Maumort, 

Université Sorbonne nouvelle-Paris 3, 2010. 

Romain Rolland, Jean-Christophe, Paris, Albin Michel, 1931; repri. 2007. 

Anne-Marie Saint-Gille, Les ideés politiques d’Annette Kolb (1870-1967), Berne, Peter Lang, 1993. 

Michel Winock, Le siècle des intellectuels, Paris, Éditions du Seuil, 1997; repr. 1999. 



165 

 

Stefan Zweig, Die Welt von Gestern, Frankfurt am Main, S. Fischer, 1942; repr. 1970. 

宇京賴三『異形の精神 アンドレ・スュアレス評伝』（岩波書店、2011 年） 

加藤雅彦『ライン河 ヨーロッパ史の動脈』（岩波新書、1999 年） 

河原忠彦『シュテファン・ツヴァイク』（中公新書、1998 年） 

新村猛『ロマン・ロラン』（岩波新書、1958 年） 

ロマン・ロラン『ジャン・クリストフ I-III』（片山敏彦訳、河出書房新社、1960-1961 年） 

―『ロマン・ロラン全集 33 ローマの春』（宮本正清・山上千枝子訳、みすず書房、1964 年） 

『ロマン・ロラン＝マルヴィーダ・フォン・マイゼンブーク 往復書簡 1890-1891』（南大路振

一訳、みすず書房、1988 年） 

 

アンドレ・ジッドに関する文献 

Alban Cerisier, Marie-Odile Germain, William Marx, Pascal Mercier, Anne-Rachel Hermetet et Claire 

Paulhan (sous la direction de), La Nouvelle Revue française. Les colloques du centenaire: Paris, Bourges, 

Caen, Paris, Gallimard, 2013. 

Paul Claudel et André Gide, Correspondance 1899-1926, Paris, Gallimard, 1949. 

Jacques Copeau et Valery Larbaud, Correspondance 1911-1932, Paris, Classiques Garnier, 2015. 

Clara Debord, Pierre Masson et Jean-Michel Wittmann (sous la direction de), André Gide & la réécriture, 

Lyon, Presses universitaires de Lyon, 2013. 

André Gide, Journal I 1887-1925, Bibliothèque de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1996. 

― Journal II 1926-1950, Bibliothèque de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1997. 

André Gide et Valery Larbaud, Correspondance 1905-1938, Paris, Gallimard, 1989. 

André Gide et Aline Mayrisch, Correspondance 1903-1946, Paris, Gallimard, 2003. 

André Gide et Jean Schlumberger, Correspondance 1901-1950, Paris, Gallimard, 1993. 

André Gide et Paul Valéry, Correspondance 1890-1942, Paris, Gallimard, 1955. 

André Gide, Correspondance avec Paul Desjardins, Jacques Heurgon & Anne Heurgon-Desjardins, Paris, 

Éditions des Cendres, 2011. 

Hommage à André Gide, La Nouvelle Revue Française, Paris, novembre 1951. 

Pierre Masson et Jean-Michel Wittmann (sous la direction de), Dictionnaire Gide, Paris, Classiques 

Garnier, 2011.   

Aline Mayrisch-de Saint-Hubert, Toute la noblesse de sa nature, Luxembourg, Cercle des Amis de 

Colpach, 2014. 

Aline Mayrisch et Jacques Rivière, Correspondance 1912-1925, Limonest, Centre d’études gidiennes, 

2007. 

Aline Mayrisch et Jean Schlumberger, Correspondance 1907-1946, Luxembourg, Publications Nationales, 

2000. 

Ève Rabaté, La Revue Commerce, Paris, Classiques Garnier, 2012. 



166 

 

Gilbert-Lucien Salmon (éd.), Jean Schlumberger et la Nouvelle Revue Française, Paris, L’Harmattan, 

2004. 

Maria van Rysselberghe, Les Cahiers de la Petite Dame, tome I-IV, Paris, Gallimard, 1973-1977. 

ピエール・アスリーヌ『ガストン・ガリマール フランス出版の半世紀』（天野恒雄訳、みすず

書房、1986 年） 

アンドレ・ジッド『ジッドの日記 I-V』（新庄嘉章訳、小沢書店、1992-2003 年） 

クロード・マルタン『アンドレ・ジッド』（吉井亮雄訳、九州大学出版会、2003 年） 

吉井亮雄「1922 年のポンティニー旬日懇話会 ジッドのポール・デジャルダン宛未刊書簡」（九

州大学フランス語フランス文学研究会『ステラ』、第 19 号、2000 年、127-140 頁） 

―「『新フランス評論』創刊百周年 アンドレ・ジッド関連の出版・行事を中心に」（『仏文研究』、

京都大学フランス語学フランス文学研究会、第 40 号、2009 年、1-12 頁） 

 

フーゴー・フォン・ホフマンスタールに関する文献 

Theodor W. Adorno, „George und Hofmannsthal. Zum Briefwechsel“, in: Prismen. Kulturkritik und 

Gesellschaft, Baden-Baden, Suhrkamp, 1955; repr. 1969, S. 232-282. 

Mark Anderson, « La restauration de la décadence », in: Jeanne Bem et André Guyaux (éds.), Ernst 

Robert Curtius et l’idée d’Europe, Paris, Honoré Champion, 1995, pp. 167-181. 

Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1978. 

Benjamin Bennett, Hugo von Hoffmansthal. The Theater of Consciousness, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1988. 

Hermann Broch, « Hofmannsthal et son temps », in: Création littéraire et connaissance, traduit de 

l’allemand par Albert Kohn, 1966; repr. 1985, pp. 45-184. 

Riccardo Concetti, “Romanisti a Vienna nel primo Novecento: Spitzer e Hofmannsthal a confronto”, in: 

Ivano Paccagnella e Elisa Gregori (a cura di), Leo Spitzer: lo stile e il metodo, Padova, Esedra, 2010, pp. 

33-47. 

José María Díez Borque y Andrés Peláez (eds.), Calderón en escena: siglo XX, Madrid, Consejería de 

Cultura, 2000. 

Charles Du Bos, « Avant-Propos pour les Écrits en prose de Hugo von Hofmannsthal » et « Le leg de 

Hofmannsthal », in: Approximations, Paris, Éditions des Syrtes, 2000, pp. 717-737, 937-974. 

Jacques Le Rider, « L’Europe selon Hugo von Hofmannsthal de la première guerre mondiale à 1929 », in: 

Antoine Compagnon (éd.), La République des Lettres dans la Tourmente (1919-1939), Paris, Alain 

Baudry, 2011, pp. 61-73. 

― Les juifs viennois à la Belle Époque, Paris, Albin Michel, 2013.  

Patrizia Lombardo, « Curtius et la finis Austriae », in: Jeanne Bem et André Guyaux (éds.), Ernst Robert 

Curtius et l’idée d’Europe, Paris, Honoré Champion, 1995, pp. 183-198. 

Claudio Magris, “Hugo von Hofmannsthal”, in: Il mito absburgico, Torino, Piccola Biblioteca, Einaudi, 



167 

 

1963; repr. 2009, pp. 235-256. 

― “La ruggine dei segni. Hofmannsthal e la Lettera di Lord Chandos”, in: L’anello di Clarisse. Grande 

stile e nichilismo nella letteratura moderna, Torino, Einaudi, 1984; repr. 1999, pp. 32-62. 

― Danubio, Milano, Garzanti, 1986; repr. 2006. 

Jean-Yves Masson, Hofmannsthal, renoncement et métamorphose, Lagrasse, Verdier, 2006. 

Anton Reininger, Storia della letteratura tedesca. Fra l’illuminismo e il postmoderno 1700-2000, Torino, 

Rosenberg & Sellier, 2005, pp. 364-374. 

Egon Schwarz, Hofmannsthal und Calderón, Hague, Mouton & Co, 1962. 

― “Hugo von Hofmannsthal as a Critic”, in: Evans (ed.), On Four Modern Humanists. Hofmannsthal, 

Gundorf, Curtius, Kantorowicz, Princeton, Princeton University Press, 1970, pp. 3-53. 

Werner Volke, Hugo von Hofmannsthal, traduit par Jean-Yves Masson, Nîmes, Jacqueline Chambon, 

1995. 

Hugo von Hofmannsthal, Gesammelte Werke, Prosa, I-IV, Frankfurt am Main, S. Fischer, 1952-1959. 

リヒャルト・アレヴィン、カール・ゼルツレ『大世界劇場』（円子修平訳、法政大学出版局、1985

年） 

池内紀『ザルツブルク 祝祭都市の光と影』（音楽之友社、1988 年） 

石井美樹子『中世劇の世界』（中公新書、1984 年） 

川島隆『カフカの＜中国＞と同時代言説 黄禍・ユダヤ人・男性同盟』（彩流社、2010 年） 

ヘルマン・ケステン『現代ドイツ作家論』（飯塚信雄訳、理想社、1959 年、40-51 頁） 

塚越敏『創造の瞬間』（みすず書房、2000 年） 

フーゴー・フォン・ホフマンスタール『ホフマンスタール選集 1-4』（高橋英夫・富士川英郎・

小堀桂一郎・松本道介他訳、河出書房新社、1972-1974 年） 

三谷研爾『世紀転換期のプラハ モダン都市の空間と文学的表象』（三元社、2010 年） 

 

ホセ・オルテガ・イ・ガセットに関する文献 

Pedro Laín Entralgo, La generación del noventa y ocho, Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1948. 

Nemesio González Caminero, Unamuno y Ortega: estudios, Madrid, Publicaciones de la Universidad 

Pontificia Comillas, 1987, pp. 763-929. 

Charles Cascalès, L’humanisme d’Ortega y Gasset, Paris, Presses Universitaires de France, 1957. 

John T. Graham, A Pragmatist Philosophy of Life in Ortega y Gasset, Columbia and London, University 

of Missouri Press, 1994. 

― Theory of History in Ortega y Gasset. The Dawn of Historical Reason, Columbia and London, 

University of Missouri Press, 1997. 

Luis S. Granjel, Panorama de la generación del 98, Madrid, Guadarrama, 1959. 

Evelyne López Campillo, La Revista de Occidente y la formación de minorías: 1923-1936, Madrid, 

Taurus, 1972. 



168 

 

José Ortega y Gasset, Obras completas, t.1-11, Madrid, Revista de Occidente, 1957-1969.  

Revista de Estudio Orteguianos, 12/13, Madrid, Centro de Estudio Orteguiano, 2006. 

Soledad Ortega Spottorno, José Ortega y Gasset, imágenes de una vida, 1883-1955, Madrid, Ministerio 

de Educación y Ciencia: Fundación José Ortega y Gasset, 1983. 

Ramón Menéndez Pidal, Los Españoles en la Historia, Buenos Aires, Espasa-Calpe Argentina, 1959. 

Harold C. Raley, Jose Ortega y Gasset: Philosopher of European Unity, Alabama, University of Alabama 

Press, 1971. 

Colette y Jean-Claude Rebaté, Miguel de Unamuno, Madrid, Taurus, 2009. 

Jaime de Salas y Dietrich Briesemeister (eds.), Las influencias de las culturas académicas alemana y 

española desde 1898 hasta 1936, Madrid, Vervuert, 2000. 

ホセ・オルテガ・イ・ガセット『オルテガ著作集 1-8』（佐々木孝、生松敬三、神吉敬三、桑名

一博、アンセルモ・マタイス他訳、白水社、1969-1970 年） 

木庭宏『ハイネとオルテガ』（松籟社、1991 年） 

色摩力夫『オルテガ 現代文明論の先駆者』（中公新書、1988 年） 

アンセルモ・マタイス、ヨハネ・マシア編『ウナムーノ、オルテガ往復書簡』（以文社、1974 年） 

―『ウナムーノ、オルテガの研究』（以文社、1975 年） 

フリアン・マリーアス『裸眼のスペイン 燃えあがる史の開顕』（西澤龍生・竹田篤司訳、論創

社、1992 年） 

渡辺修『オルテガ』（清水書院、1996 年） 

 

文学史に関する文献 

Erich Auerbach, Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Tübingen und 

Basel, Francke, 1946; repr. 2001. 

Jean Baruzi, L’intelligence mystique, Paris, Editeurs Berg International, 1985. 

― Saint Jean de la Croix et le problème de l’expérience mystique, Paris, Salvator, 1999. 

Massimo Cacciari, Walter Rathenau e il suo ambiente, Bari, De Donato, 1979. 

William Calin, The Twentieth-Century Humanist Critic, Toronto, University of Toronto Press, 2007. 

Italo Calvino, Perché leggere i classici, Milano, Mondadori, 1995; repr. 2002. 

Antoine Compagnon, Connaissez-vous Brunetière?, Paris, Édition du Seuil, 1997. 

Bénédicte Coste, Walter Pater, esthétique, Paris, Michel Houdiard, 2011. 

Jérôme David, Spectres de Goethe. Les métamorphoses de la « littérature mondiale », Paris, Les Prairies 

ordinaires, 2011. 

Elisabeth Däumer and Shyamal Bagchee (eds.), The International Reception of T.S. Eliot, London, 

Continuum, 2007. 

Catherine Gravet (éd.), Traductrices et traducteurs belges, Mons, Université de Mons, 2013.  

Klaus Große Kracht, Zwischen Berlin und Paris: Bernhard Groethuysen 1880-1946, Tübingen, Niemeyer, 



169 

 

2002. 

Hans Ulrich Gumbrecht, Vom Leben und Sterben der großen Romanisten. Karl Vossler, Ernst Robert 

Curtius, Leo Spitzer, Erich Auerbach, Werner Krauss, München, Carl Hanser, 2002. 

Max Kommerell, Die Kunst Calderons, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1946; repr. 1977. 

Mario Mancini, Stilistik als Erfahrung, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2012. 

Ivano Paccagnella e Elisa Gregori (a cura di), Mimesis. L’eredità di Auerbach, Padova, Esedra, 2009. 

― Leo Spitzer: lo stile e il metodo, Padova, Esedra, 2010. 

Mario Praz, Bellezza e bizzarria, Milano, Mondadori, 2002. 

Jaime de Salas y Dietrich Briesemeister (eds.), Las influencias de las culturas académicas alemana y 

española desde 1898 hasta 1936, Madrid, Vervuert, 2000. 

Jean Schlumberger, Plaisir à Corneille, Paris, Gallimard, 1936; repr. 1945. 

Peter Schnyder et Tania Collani (éds.), Critique littéraire et littérature européenne, Paris, Orizons, 2010. 

George Steiner, Extraterritorial. Papers on Literature and the Language Revolution, New York, 

Atheneum, 1971. 

エーリッヒ・アウエルバッハ『世界文学の文献学』（高木昌史、岡部仁、松田治訳、みすず書房、

1998 年） 

―『ロマンス語学・文学散歩』（谷口伊兵衛訳、而立書房、2007 年） 

片山良展・三木正之・八木浩編『文学の基礎理論』（ミネルヴァ書房、1974 年） 

桂芳樹「ドイツ・ロマニスティックの系譜 E・R・クルティウスと E・アウエルバッハ」（『ド

イツ文学研究』、(6)、日本独文学会東海支部、1970 年、57-69 頁） 

―「ドイツ比較文学研究の理論と現状」（『名古屋大学教養部紀要 外国語・外国文学』、(20)、

1976 年、149-166 頁） 

エドワード・W・サイード『オリエンタリズム』（板垣雄三・杉田英明監修、今沢紀子訳、平凡

社ライブラリー、1993 年） 

佐竹謙一『概説 スペイン文学史』（研究社、2009 年） 

イヴ・シュヴレル『比較文学入門』（小林茂訳、白水社、2009 年） 

デイヴィッド・ダムロッシュ『世界文学とは何か』（秋草俊一郎・奥彩子・桐山大介・小松真帆・

平塚隼介・山辺弦訳、国書刊行会、2011 年） 

塚本昌則、鈴木雅雄編『前衛とは何か? 後衛とは何か? 文学史の虚構と近代性の時間』（平凡社、

2010 年） 

土肥美夫編『ドイツの世紀末第五巻 チューリヒ 予兆の十字路』（国書刊行会、1987 年） 

福田和也『奇妙な廃墟』（国書刊行会、1989 年） 

ジャック・プレヴォタ『アクシオン・フランセーズ』（斎藤かぐみ訳、白水社、2009 年） 

グスタフ・ルネ・ホッケ『文学におけるマニエリスム 言語錬金術並びに秘教的組み合わせ術』

（種村季弘訳、平凡社ライブラリー、2012 年） 

丸谷才一編『現代作家論 ジェイムズ・ジョイス』（早川書房、1992 年） 



170 

 

三浦安子『エルンスト・シュタードラーの抒情詩』（同学社、2005 年） 

宮﨑裕助「ヒューマニズムなきヒューマニティーズ サイード、フーコー、人文学のディアスポ

ラ」（西山雄二編『人文学と制度』、未來社、2013 年、43-69 頁） 

ハンス・ロベルト・ヤウス『挑発としての文学史』（轡田収訳、岩波書店、1976 年） 

山口知三・平田達治・鎌田道生・長橋芙美子『ナチス通りの出版社 ドイツの出版人と作家達

1886-1950』（人文書院、1989 年） 

 

その他の文献 

Charles Du Bos, Approximations, Paris, Éditions des Syrtes, 2000. 

― Journal, 1920-1925, 1926-1929, 1930-1939, Paris, Buche/Chastel, 2003-2005. 

Maître Eckhart, Telle était Sœur Katrei… Traité et Sermons, traduit par Aline Mayrisch-de Saint-Hubert, 

Paris, Cahiers du Sud, 1954. 

T. S. Eliot, Opere 1904-1939, Milano, Bompiani, 1992. 

― The Waste Land, New York, W. W. Norton, 2001. 

― Opere 1939-1962, Milano, Bompiani, 2003. 

James Joyce, Ulysses, London, Penguin Books, 2000. 

Aline Mayrisch-de Saint-Hubert et Marie Delcourt-Curvers, Correspondance 1923-1946, Luxembourg, 

Cercle des amis de Colpach, 2009. 

Marcel Proust, À la recherche du temps perdu, Bibliothèque de la Pléiade, tome I-IV, Paris, Gallimard, 

1987-1989. 

Vittorio Sermonti, L’Inferno di Dante, Milano, Rizzoli, 2004. 

― Il Purgatorio di Dante, Milano, Rizzoli, 2004. 

― Il Paradiso di Dante, Milano, Rizzoli, 2004. 

有田英也『ふたつのナショナリズム ユダヤ系フランス人の近代』（みすず書房、2000 年） 

生松敬三『ハイデルベルク ある大学都市の精神史』（TBS ブリタニカ、1980 年） 

―『二十世紀思想渉猟』（岩波現代文庫、2000 年） 

T・S・エリオット『文芸批評論』（矢本貞幹訳、岩波文庫、2006 年） 

鯖江秀樹『イタリア・ファシズムの芸術政治』（水声社、2011 年） 

中本真生子『アルザスと国民国家』（晃洋書房、2008 年） 

二宮宏之『マルク・ブロックを読む』（岩波書店、2005 年） 

フェリックス・ベルトー『現代の独逸文学』（大野俊一訳、ゆまに書房、1994 年） 

ヴァレリー・ラルボー『罰せられざる悪徳・読書』（岩崎力訳、みすず書房、1998 年） 


