
Title 香りとことば : 生きられた空間認識のための一試論

Author(s) 岩﨑, 陽子

Citation 文芸学研究. 2014, 18, p. 1-20

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/60547

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
 1 

 香りとことば 
――生きられた空間認識のための一試論―― 

 
岩﨑陽子 

 
０．はじめに 

 
 「かたち」あるものを制作する造形芸術に対して、香りを素材とするアート

は「かたち」や「輪郭」を持たない。香りは空間内に形をもってとどまらず、

輪郭線によって他のものと区別されることもない。よって香りを主題にしたり、

匂いを手段として制作を行ったりする場合、制作者から鑑賞者に向けてある種

の方向付けが必要とされる傾向がある。それゆえに、香りはしばしば「ことば」

に託して表現される。古くは組香（世界に類を見ない香を用いた日本独自の遊

戯）に見られる香と、和歌や古典文学との結びつき、また現代の香りを用いた

インスタレーション等にしばしば組合わされる諸々のことばをみてもその傾向

は見て取れる。 
 通常、こうした香りとことばの結びつきの理由については、香りの曖昧さや

時空間における句切れ目のなさを補うために、ことばによって具体的なイメー

ジの方向づけをなして、ある種の具体的な世界観を現出させるものだと説明さ

れてきた。(1) 

 しかし、香りとことばの結びつきには、より深い意味があるのではないだろ

うか。むしろ従来の「香りはあいまいだからことばによって規定されざるを得

ない」といった消極的解釈ではなく、香りとことばの結びつき方を考察し、こ

れを積極的にとらえることによって、わたしたちの現実に生きている世界の、

通常は見過ごされている部分をとらえ直すきっかけになるのではないか。 
本論では、はじめに組香における香と和歌や物語との結びつきを考察する。

ここで得られた香りとことばの結びつき方の特徴は、「点の配置による空間構

築」とも呼ぶべきものである。和歌や物語が主題とする世界を事細かに規定す

るのではなく、香りによって主要なモチーフをあちこちに点在させることによ

って、それらの間の空間を、制作者と鑑賞者が自らのイマジネーションによっ

て自発的に埋めていくような在り方である。それは点在するもの・人が主役で

あるように見えながら、実は同時にそれらの間に流れる「秋の空気の冷え冷え



 
 2 

とした寂しさ」や、「人里離れた山奥の鹿の鳴き声を聴く」ような「空間まるご

との創出」が重視されているという特殊な事態を引き起こしている。こうした

香りとことばの結びつきの在り方をみると、西洋的な「中心となる対象とその

周りの背景としての空間」という空間把握とは随分異なる考えがみてとれる。 
ユークリッド幾何学やニュートン物理学的な空間把握、またはアリストテレ

ス的な場所論に対して、二〇世紀に入って異論が出たように、西洋哲学の分野

からも批判がいくつかなされた。例えば H.ベルクソンの空間批判などがそうで

ある。彼はゼノンのパラドックスを用いて空間概念を否定し、在るのは持続と

しての時間だけであると考えた。またデカルト的な絶対空間に対して、身体に

よって無言の意味づけを与えられた現象的空間を考えたのはメルロ=ポンティ

であった。彼は立方体の分析を通じて等質空間を否定し、世界の一点に位置付

けられた人間存在とその身体によって意味づけられた空間把握を考察した。 
このように従来のユークリッド的な等質空間論に対して二〇世紀以降新し

い空間論が提示されており、現在に至るまで物理学や心理学の領域でも「空間

とは何か」といった問題は様々に提起され論じられている。しかし、地動説を

頭でわかっていながらも「日が昇る」という天動説の方にむしろ生きた実感を

もつ私たちにとって、物理的・心理学的実験で論証されるような空間論は概念

的なものにすぎない。本論ではベルクソンやメルロ=ポンティに引き続き、J.J.
ギブソンの生態学的知覚論を援用しつつ、私たちによって生き生きと生きられ

た空間の理論を考察する。そして最後にこうしたギブソンの理論が、実は先に

述べた香りとことばの結びつき方と構造を一にすることを確認し、現代アート

における香りの可能性を具体的に検証する。そして香りとことばのあり方が新

たな空間認識による芸術制作と、その理解の可能性を拓くものとして締めくく

る。 
 

１．組香とことば 
 
 嗅覚は人間の根源的感覚器官であるにもかかわらず、それに関わる語彙はそ

の他の諸感覚に比べて驚くほど少ない。また、その大半は「甘い香り」や「酸

っぱい匂い」などのように味覚等の他の感覚の語彙に負っていると言われてい

る。嗅覚固有の語彙の少なさの理由は定かではないが、曖昧さと儚さゆえに、

明確な定義や規定のことばを持たなかったのではないかと推測される。 



 
 3 

 こうした香りの曖昧さと儚さは、その芸術表現にも少なからず影響を与えて

いる。古今東西、香りを素材とした芸術は極端に少ない。これは冒頭で述べた

ように香りが「かたち」や「輪郭」を持たないがゆえに、他の造形芸術のよう

な成立・発展が困難だったことが理由に挙げられよう。 
 しかし世界でもほとんど見られない香りの芸術（芸道）というものの中に、

日本の香道が挙げられる。そしてこの香道は、和歌や古典文学といったことば

に関わる芸術と不可分の関係にある。これに関して、三條西公正著『組香の鑑

賞』所収の「組香の國文學依存性の研究」を参考にしつつ以下にまとめたい。 
 
１－１ 組香の成立 
 日本書紀には、「淡路島に沈水という香木が流れ着いた」という香についての

最古の記述がある。(2)六世紀には仏教渡来とともに仏用品として香を使用して

いた。八世紀には衣服に焚きしめるようになり、貴族たちが生活用具として香

を用い始めたことがわかる。そこから派生して十世紀には貴族や女房たちによ

って薫香が調合されるようになり、香そのものの香りやそれにつけられた銘に

関するセンスや教養が競われることとなった。(3)そこでは香りの良否のみなら

ず、薫物につけた銘、季節柄や場所柄、調整時の作者の意図などを考慮して優

劣が判定された。香りそのものに付随して様々な世界観を創出することをよし

とする、香りの遊戯の基本形がここに見て取れる。この原型は公家社会の崩壊

後、武士の世になっても存続する。平安期の公家社会では薫物は動物質を含む

練香であったが、武士の世界では伽羅という香木そのものを焚くことが行われ

た。 
 組香は十五世紀頃から始められ、十七世紀に全盛期を迎える香を用いた遊戯

である。香道は足利義政の命により志野宗信が香を分類・整理したことに始ま

り、十五世紀頃には一般に広まったと考えられている。組香は香道の出現によ

って急速の発展を遂げ、両者は離れがたい関係にある。そして組香は香道の中

で重要な位置を占め、江戸期にかけてすぐれた組香の形式が多く創作されたの

である。(4) 

  
１－２ 組香の主題 
 組香の題材は多岐にわたる。もともと香りの遊びが公家の薫物合わせにあっ

たことから、公家社会への憧憬は後の世にも続き、組香の題材のほとんどが平



 
 4 

安期の文芸によるというのも興味深い点である。組香において平安期の和歌や

『源氏物語』、『伊勢物語』などの文学作品は重要な主題となっている。 
また薫物合においては、薫香とその文学的な銘とのマッチングが競われるだ

けであったが、組香の場合、その様相はより複雑になる。例えば『源氏香』と

いう組香の場合、五種の香木を使用し、順にそれらを聞くことによって一つの

図形を充てていく。(5) 

 組香にはテーマと題名が必ずある。 
 
題名のない組香は存在しない。題名があるから聞く人々は豫めその意味を考察

して匂いの世界に入るので、匂いとテーマの關係に樂しみを求めるのが組香で

ある。また組香がテーマを有するということは、そのテーマを匂いで表現しよ

うとする努力にほかならない。從って匂いの一組織體が常に存する。一つの組

織によってテーマが築き上げられている。テーマの性質に応じて、大きな組織

とも小さなものともなり、時には複雑に、また時には簡單にも表現される面白

味があり、香と香との間には有機的な關係が盛られてくるのである。決して薰

物合の如く非連續的なものの連續ではないところに兩者の大きな相違があり、

薰物合よりも組香の方が遙かに發展した藝能であると認められる理由があると

私は考えている。薰物合では常に二種の薰物の優劣を考えるが、組香の場合で

は個々の香の優劣を考える必要はない。ただテーマが幾つかの香によって、い

かに表現されているかを官能に訴えて味わえばよいのである。 
（三條西公正著『組香の鑑賞』所収「組香の國文學依存性の研究」25 頁） 
 
 ところで、今日伝えられている組香の数は、香道の様々な流派のものを合わ

せて七百組とされる。(6)この中で特に、室町時代から享保年間頃までに香道の

流派・御家流に伝えられた六〇組を、主題によって分類すると、和歌十六・物

語十二・故事六・季節十四・雑十二の五種に分かれ(7)、組香の主題が文学性に

富むことがうかがえる。これには御家流という一流派の特徴として簡単に片づ

けがたい側面があり、他の流派の組香においてもその主題を和歌や物語といっ

た文学作品にとることが多い。全体的に組香の題材は和歌と物語に依るところ

が大きいといえる。 
 組香に使用される和歌は証歌と呼ばれる。組香の大半は証歌をもつが、その

在り方は三通りに分類されている。(8)第一に和歌の五つの句に香を対応させて



 
 5 

作られた組香のタイプ、第二に和歌に含まれる単語などのエッセンス部分を抜

き出して解釈し、一種の新たな和歌の創作のようにして組香としたタイプ(9)、

最後に二種以上の証歌をもつ複雑な世界を生み出す組香のタイプ。(10)いずれに

せよ、和歌によって組香の中に一つの雰囲気がつくられる。とはいえ和歌の文

字数は三十一文字であり、その中に表される事物や事象には限りがある。この

限定された表現が香りと結びついて壮大な景色や雰囲気を醸し出す点に、和歌

と香りの結びつきの特徴が見いだせる。 
 物語についても同様である。三條西公正はその著で和歌の世界で築いた様式

を発展させたものが組香における文学的主題の在り方であると考えている。(11)

それは、当初「和歌の解釈」というところに組香における香組者たちの創作力

が見いだされたことから、解釈を超えて創作的傾向を見せるようになったとき

に、壮大な長さをもつ物語にもその可能性が開かれるようになったと考えられ

ているのである。組香がその主題にとる物語で最もポピュラーなものは『源氏

物語』である。その中でも源氏香は例の独特の意匠とともに流布している。源

氏物語をみてもその内容は壮大であり、どの部分をどのように香りの遊戯とし

て取り込むかは、その選択や着眼点からして既に創作である。同じ主題から幾

通りもの組香ができるのもその点に由来する。 
 物語には登場人物が幾人も登場し、場所、季節、花鳥風月を伴って様々な事

件が起こる。こうした物語の中の複雑な要素を、組香において香味や香銘のみ

で表現するのには限界がある。この際にしばしば用いられるのが「聞きの名目」

という制度である。これは香の各要素名の出方によって、新たな名称を要素に

課すものであり、組香の構成要素を補足する目的を持つ。(12) 
  
 
１－３ 香組と香銘 
 組香の創造的な点は、競技としての大枠のルールは決まっていても、その他

の点で自由裁量に任された領域が存在する点である。例えば、もともと『宇治

山香』という組香は五種の香を用いて喜撰法師の和歌の世界を表現する。この

際、この五種の香をどのように組み合わせるかは、その時々で香席を組む人の

差配下にある。テーマに応じて香を組むことを香組という。同じ組香でも香組

者が異なれば香の選定も異なる。そこに香組者の表現の域が広がっている。 
 香組者がどのようなイメージで香を組んでいるかということを、香銘によっ



 
 6 

て窺い知ることができる。香には天皇や公家、流派の宗匠家元などによってそ

の香の持つ香気の具合や木所の在り方、舶来の由来にしたがって銘がつけられ

ている。香銘もまた地名などに加えて文学的雅名によるものが多い。香木には

伽羅をはじめいくつかの種類があり、それぞれの持つ特徴を香の世界では味覚

表現によって甘い、苦い、辛いなどと表現する。(13)こうした香木のもつ香りの

特徴は香銘に大きな影響を及ぼす。またこの香銘にも文学作品に因むものが数

多く存在する。歌銘、物語銘に限らず、物語中によく見られる言葉なども付け

られている。香銘一つで既に和歌や物語の世界を含みもつものとなっている。

(14) 
 香銘の組み合わせによって作られるのは香組するもの、すなわち出香者の世

界観である。同じ宇治山香という組香においても、喜撰法師の寂しさに重きを

置くのか、娑婆からの解脱に目を向けるのかによって自ずと香銘の選択が変わ

ってくる。選者の選択の意図を香席の出席者も想像し、イメージをふくらませ

つつ香を聞き、その出香者と出席者全員で世界を共有するのである。(15)よって、

同じ組香でも香組者（出香者）によって全く異なる解釈の下に和歌の世界が築

き上げられるのである。 
 
１－４ 組香における香りとことばの結びつき 
 組香は香を通じて一つの世界を創出し、これを出席者で共有するきっかけと

して機能する。その世界創出の手段として、和歌や物語が重要な位置を占めて

いることが確認された。香木の銘に始まり、香組、組香の主題そのもの、証歌

や聞きの名目といった、和歌や物語に題材をとる様々な仕掛けが、重層的に機

能して一つの世界を立ち上げるのである。 
 「組香の國文學依存性の研究」の結語で三條西公正は非常に重要なことを述

べている。「組香は、身近な言葉を幾つか配列して一つの憧憬を暗示するものに

すぎない。言葉と言葉に連絡をもたない場合が絶対多数であるから、そのため

にも和歌もよるのが便利なのである。それ故に純文学をもって組香をつくる場

合には、その大きな筋を捉えるか、あるいは挿話的にまとまっている部分が適

している。」(16) 
組香によって出席者は和歌や物語の世界に遊び、これを共有するのであるが、

その手段としてのことばは、洗練されつつも一見非常に貧しく切り詰められた

ものにみえる。しかしながら、和歌や物語のことば、つまり文字通り「言の葉」



 
 7 

ともいうべきものを散らすことは、じつは「貧しく」も「切り詰められて」も

いない。むしろ、こうしたあいまいな香りと点在することばの結びつき方こそ

が重要なのである。 
「都の辰巳の方角にある庵」を絵画や言葉で克明に描写するよりもむしろ、

「都の辰巳」「庵」「鹿」「宇治山」といった言の葉を点在させることによってこ

そ、寂寥感や冷え冷えとした空気、清涼感が醸し出される。香りによって主要

なモチーフをあちこちに点在させることによって、それらの間の空間を制作者

も鑑賞者も自らのイマジネーションによって自発的に埋めていく。点在するも

のや人が主役であるように見えながら、実は同時にそれらの間に流れる「秋の

空気の冷え冷えとした寂しさ」や、「人里離れた山奥の鹿の鳴き声を聴く」よう

な「空間まるごとの創出」の方が重視されているのである。ここには西洋にみ

られる「中心となる対象とその周りの背景としての空間」という伝統的な空間

把握とは逆にみえるような考えがみてとれる。中心に見えている対象が、実は

背景と思われている空間を立ち上がらせるためのツールに逆転しているのであ

る。以下、こうした香りとことばの結びつき方を考える上でこれに類縁性をも

つような、二十世紀以降の哲学分野での空間論について言及してみたい。 
 

２．生きられた空間への問い―ベルクソンとメルロ=ポンティ 
 
 科学のコンテクストで空間論を繙くと、ユークリッドの等質空間論から始ま

り、ニュートンの絶対空間論やライプニッツ、デカルトの空間論など、古代よ

り現代まで様々に空間が論じられている。その中でもユークリッドからニュー

トンを経てアインシュタインに至るまでは大まかに言えば「対象を入れる入れ

物としての等質空間」という前提条件にゆるぎはなかったように思われる。と

はいえ、アインシュタインの相対性理論以降、そのような絶対空間を前提とし

た論は崩れ、時空の伸び縮みが言われるようになり、現代物理学でもまだ時空

論に決着がついたとは言い難い。 
 本論もまたそのような物理学的な空間論を論議することを目的とするもので

はない。それというのも、いかに物理学の方面で空間論が展開されようとも、

難解な数式や概念が私たちの日常生活にかかわっているものとは実感しがたい

からである。これはあたかも地球が自転しているのもかかわらず、私たちの日

常生活における実感は「日が昇る」「日が沈む」という地動説の見解を支持して



 
 8 

いることと同義である。 
 そうすると物理学的な空間論はさておいて、私たちによって実感されている

空間を「生きられた空間」と呼ぶなら、これはいかなるものか。私たちが生き

ているこの世界、この広がりをもつ総体はどのようにとらえられているのか。 
  
２－１ ベルクソンの空間批判―ゼノンのパラドックス 
 フランスの哲学者、Ｈ．ベルクソン（1859-1941）の最初のまとまった著作

は『意識に直接与えられたものについての試論』（1889）であり、学位論文と

してパリ大学に提出されたものであった。この時に副論文として『アリストテ

レスの場所論』が提出されている。この論文はあまり取り上げられることはな

いが、アリストテレスの『自然学』における空間論を検討し、彼のエレア派の

ゼノンのパラドックスに対する反駁を検討するものであった。小論ではあるが、

後に大著『創造的進化』第四章で取り上げるゼノンの逆説についての論がすで

に萌芽として見えることも興味深い。 
 そもそもアリストテレスは『自然学』において「空間論」ではなく「場所論」

をとりあげた。(17)ベルクソンはその点を問う。なぜ、空間（spatium）ではな

く場所(locus)なのか。その答えは論文最終章で明らかにされる。つまり、アリ

ストテレスにとって働きのないものは存在しないことと同義である。(18)空虚な

空間は働きをもたないので存在しえず、あるのは全てのものをその内に「包む」

という働きをなす「場所」のみである。つまり有限なものを有限なもののうち

に包み囲うものが「場所」であり、アリストテレスはデモクリトスの空虚にし

て無限な空間理論をふまえた上でこれを否定して場所について論じたプラトン

を賞賛している。(19)これについてベルクソンは「彼はわれわれの自由な、そし

て解き放たれた空間から生ずる様々な困難を予知していたのであり、しかも解

決され難い困難だと考えていた」(20)と述べた。 
 アリストテレスがそれについて述べるのを避け、ベルクソンが解決され難い

困難をもつと考えたのは、まさに空間についてであった。アリストテレスも取

り上げたゼノンのパラドックスをみてみよう。エレア派のゼノンは、「飛ぶ矢が

飛ばない」という。それというのも矢は各々の瞬間において不動だからである。

一定の瞬間に矢は一定の点で静止しているから、その軌道上の各々で矢は不動

であるということになる。「矢は動いている間中不動である」というパラドック

スに陥る。また同様に、アキレスは最初の一跨ぎで亀にいた地点に到達するか



 
 9 

もしれない。しかし、アキレスが最初の一跨ぎをしている間に亀はもう少し先

に到達する。「アキレスは亀に永遠に追いつけない」というのもゼノンのパラド

ックスである。 
 どちらの理論も詭弁に過ぎず、現実世界ではありえない。日常では矢は飛び、

アキレスは亀を追い越し得る。ではゼノンの詭弁の要はどこに存するのか。ベ

ルクソンは、いずれの場合も、問題は、運動の後の軌道を分割することができ

ても、それが実際に行われているときに分割することは不可能であるのに、両

者を混同することによってゼノンのパラドックスは成立すると考える。運動が

ひとたび行われれば好きなだけ多くの不動をそこに数え、運動の軌跡を分割す

ることはできる。しかし、一挙に創造されつつある軌道は分割され得ない。「わ

れわれは、ひとたび引かれた線の任意の区分にそれぞれ対応するような区分を、

線を引く運動のなかで、やってみようとしても無駄であることを実感する。」(21) 
 運動が分割できないように、本来我々の生き生きとした生も分割できないも

のである。ベルクソンは自我が生きることに身を任せ、現在の状態とそれに先

行する諸状態の間に境界を設けることを差し控える場合に意識の諸状態がとる

形態を「持続」と呼ぶ。(22)それはあたかも一つのメロディーを聴く場合にそれ

らの間の分割不能性を実感するのと同じことである。そして持続として本来的

にはいわば振動や波動のように流れゆく実在を、物体の同一性や自我の定着の

輪郭付と不動性確保のために、持続を空間化する。ベルクソンにとってこれが

空間の正体なのである。ゼノンのパラドックスが成立するのは、従来はありえ

ない持続の空間化を現実上でやってのける点にある。 
 こうしてベルクソンにとって生きられた空間とは、本来は存在しえないもの

であることがわかる。あるのは生き生きとして各要素が浸透しあう持続か、持

続を生活の便宜上固定した空間化の二通りしかないのである。ここではもちろ

ん、空間化が批判されており、私たちの真の生は不断の生成と創造を行ってい

る持続であるということになる。 
 
２－２ メルロ=ポンティの身体に意味づけられた空間 
 ベルクソン同様、二十世紀以降の哲学者は実際に我々に感じ取られている空

間について様々に議論を重ねてきた。M.メルロ=ポンティ（1908-1961）も 1945
年に発刊された『知覚の現象学』において、行為の場としての均質な空間では

なく、存在とともにすでに身体によって意味づけられた空間について論じてい



 
 10 

る。 
 メルロ=ポンティはいう。立方体は正方形の面を六つもつ立体である。しか

し実際にそれを前にして目にすることができるのは、ある空間の一点から見ら

れた遠近法によって歪み、最大三面までしか見ることのできない立体である。

これを人が立方体であるということができるのはなぜなのか。自ら知覚を解読

して、それを新たに思惟しなおすことによって「立方体である」と結論付けて

いるのであろうか。そうではないとメルロ＝ポンティは考える。そもそも立方

体を思惟するときにさえ、我々は空間のうちに身をおいて思惟しているのであ

る。つまり身体のある空間の一点から、遠近法的に見られた立方体しかありえ

ない。逆に遠近法に侵されていない定義上の正六面体というものは「誰によっ

ても見られていない立方体」ということであり、身体の消失を意味する。した

がって、立方体の現前とは、私の身体を通じて既に与えられているものが、遠

近法を通じて生起してくることである。「私が次々と遠近法的外観にしたがっ

て立方体の側面をとらえる際、これらの遠近法を説明する実測の観念を組み立

てているのではない。むしろ、既に立方体が私の目の前に存在し、これらの遠

近法を通して、自らの姿を現しているということである。」(23)こうして立方体

を見る時、立方体の見かけ（つまり外的知覚）を私の身体の運動（つまり身体

の知覚）と分離して思惟する必要はない。「外的知覚と自己の身体の知覚は同じ

一つの作用の二つの面であるから一緒に変化する」(24)といわれるのは、この世

界の空間の中で、幾何学者が与えるような法則で対象を把握するのではなく、

この身体が常に我々とともにあり幾何学者とは異なる方法で空間認識を行って

いるということを示している 
 メルロ＝ポンティの立方体の分析をみてきて気づくことは、彼の述べる身体

とは、まさに知覚の主体としての身体であるということである。こうした知覚

としての身体という言葉において、メルロ＝ポンティは知覚や身体の、通常考

えられるような「運動をする身体」や単に見、かつ聞くといった知覚よりも深

いものとして、主体の根幹に関わる意味を含ませている。そしてこの身体や知

覚のあり方を説明するための導入として立方体の分析がなされたのである。身

体によって空間に臨み、身体によって空間を知覚すること、また具体的な運動

の背景、地として空間に無言の意味づけを行っている身体をメルロ＝ポンティ

は「身体図式」と呼ぶ。ところで彼はこうした暗黙の場としての身体図式につ

いて「身体図式の理論は、暗黙のうちに知覚の理論である」(25)と述べている。 



 
 11 

 それでは知覚としての身体という考え方でメルロ＝ポンティが目指したもの

は何か。それはデカルトのいう思惟とは別のやり方で空間認識を、つまり空間

に意味づけを行っている身体である。この「空間に対する身体の意味付与」を

解明する手がかりとしてメルロ＝ポンティがあげるのは、シュナイダーの症例

についての分析である。 
戦争で頭を負傷した患者・シュナイダーは、生活に密着した運動（鼻をかむ、

蚊をたたく）はできるのに、目を閉じて自分の身体における命令された箇所を

指すことができなくなった。このことから二種類の運動が存在することがわか

る。それでは前者を「具体的運動」（mouvement concret）、後者を「抽象的運

動」（mouvement abstrait）と呼ぶなら、両者の関係をどう考えればよいのか

ということになる。メルロ＝ポンティはこの症例を扱ったゲルプとゴールドシ

ュタインのように、物体としての身体と意識という古典的な二分法でこの症例

を分析することに反対する。なぜなら具体的運動が常に意識を伴わない反射運

動の集積であるというわけでもなく、また抽象的な運動もそれが身体によって

遂行されている以上、純粋に心的なものといいがたいからである。むしろ二種

の身体の運動は二層の密着した構造と捉えられるべきだとメルロ＝ポンティは

考える。シュナイダーの場合、「具体的運動」が根底にあった上で、「抽象的運

動」とは「具体的運動」を地として遂行される一段高度な運動と解される（シ

ュナイダーはその高度な運動ができない）。 
根底には常に現実的なものや与えられた背景といった空間把握に関わって

いる未だ無言の身体のあり方がある。そうした身体による空間への無言の意味

づけを踏まえた上で、意識的に行われる運動というものもある。つまりメルロ

＝ポンティは、通常の、見たり聞いたりする身体の根底に、空間の一点を占め、

空間の側からの働きかけを受けつつ、それに未だ無言の意味づけを行っている

身体と空間の関係を提示するのである。 
以上、ベルクソンとメルロ=ポンティの述べる、物理学的な等質空間論とは

一線を画すような、「生にとっての空間理論」ともいうべきものをみてきた。し

かしながら、両者の論にはそれぞれ不満の残る点がある。つまり、ベルクソン

の場合は真の生の在り方から空間を排除しながらも、日常生活の便宜上、実際

には等質空間に身を置かざるをえないという従来の空間論のスタンスに変わり

はないことである。日常生活のレベルでは、アリストテレスの場所論やユーク

リッド的空間論の残滓がみてとれるのである。またメルロ=ポンティの場合も、



 
 12 

こうした身体によって意味づけされた空間を具体的にどのように我々が認識し

ているかが不明である。 
両者はギリシア時代から続く空間論の系譜に一石を投じ、生きられた空間の

視点からこれに再検討を加えた点は評価できる。しかし「生きられた空間」を

認識する方法は、よりドラスティックな方法論の転換を必要としているのであ

る。 
 

３．ギブソンの生態学的知覚論 
 
３－１ 直接知覚論の革新性 
 空間をどのように認識しているか、という問題を取り上げる際に常に突き当

たる問題がある。それは、われわれがこの三次元の空間を奥行きとして見るや

り方を、網膜を経由した表象に還元してしまうと、どのように三次元の事象を

脳内で二次元の表象として見た上でそれをまた三次元の物として認識している

かということがわからなくなるという点である。 
従来、知覚のモデルは間接的なものであった。例えば、古代哲学に遡ればプ

ラトンのイデア論のように物理的世界を、普遍的理性世界を通じて認識すると

いうモデルであったり、現代においても生理学や心理学では神経系中枢モデル

でとらえたりすることが一般的であろう。生理学的にいえば知覚は刺激が中枢

神経を経て運動を引き起こすという刺激の循環運動モデルが主流である。しか

し、素朴な疑問ではあるが、こうした「刺戟」が、どのようにわれわれの脳内

でわれわれが知覚している空間を再構成するというのだろうか。それはあたか

もデカルトの『屈折光学』において、網膜理論の際に必ず置かれる「網膜に映

る像を見ている人」、つまり「ホモンクルス」を想定することになるかのようだ。

脳内の表象を誰が見ているというのか。つまり、知覚を統合しているのは誰か

ということを問えば、脳内のホモンクルスのホモンクルスといった無限遡行を

免れないのである。(26) 
アメリカの心理学者、Ｊ．Ｊ．ギブソン（1904-1979）はこうした間接知覚

論を避けるにはどのようにすればよいかを生涯追求した。 
主要三著作の中でも『視覚世界の知覚』（1950）では光線のような要素的感

覚刺激を否定し、知覚者に対象の意味をそのまま直接的にもたらすマクロな知

覚の候補として「肌理の勾配」理論を打ち立てた。しかし、線が束になっても



 
 13 

像の抱える問題は残り、表象を元にした網膜理論を抜け切ることが出来ず、第

二の著作が著される。  
『知覚システムとしての感覚』（1966）では、前作で放射光をもとに考えら

れてきた論を、散乱光・照明光を元にした生態光学としてとらえ直す。ここで

は遠近法的像や像を結ぶための投影面（網膜）を必要とせず、見るべきものは

包囲光が密に埋める媒質にもともとあるので、結像しなくても周囲の光の構造

に潜在している情報を探せばよいということになる。こうして昆虫から動物ま

で同質に知覚についての説明が可能になった。つまり、見るということは光の

構造に気付くこととされたのである。こうして間接知覚論が破棄され、直接知

覚論という革新的な知覚理論が生み出された。この革新性は、知覚を要素の総

合、それも脳内での表象としての総合に還元せずに、環境を直接的にわれわれ

が知っているとした点にある。 
間接知覚論がおかしいとされる理由は、第一に知覚された世界が脳や心によ

って生み出される主観的表象だとすれば、私たちの住む世界は一種の幻になり、

幻覚・夢と現実の区別が不可能になるという点にある。また、第二に物理的世

界と知覚世界があるなら、身体は世界に住みながら心は別の世界に住むという

ことになり、それらをどうやって統合するのかがわからなくなるということも

あげられる。デカルトの松果腺、メルロ=ポンティの身体概念・肉理論のよう

な両者をつなぐ装置が必要になる。第三に諸々の感覚データを結合して、環境

中の対象の表象（似像）を作り上げるのだとしたら、バラバラの感覚データを

再構成する「規則」をあらかじめ知っておく必要性が出てくるのであり、これ

は奇妙である。「知覚されるはずのものは、すでに知ってさえいれば知覚でき

る」(27)ということは、裏を返せば新しいものは知覚できない、ということにな

る。 
 これに対して、先にあげた三つの難問が生じないギブソンの主張する「直接

知覚論」とは何かといえば、対象や事象は主観の構成物や表象ではなく、環境

中にそのまま実在しているものであり、われわれはそれを直接知覚するという

理論なのである。 
 最後の著作『生態学的視覚論』ではこうした直接知覚の理論を整理し、有名

なアフォーダンス理論を展開する。 
   
３－２ アフォーダンス理論と空間認知 



 
 14 

 アフォーダンス理論を動物行動学の一種のようにとらえる向きもあるが、こ

れはそのような方面からのアプローチではなく、革新的な空間認知理論として

みれば大変興味深いものである。 
従来の空間モデルは、物や動植物を入れる無限の広がりをもつ入れものの役

割をもち、輪郭や境界線をもつ動植物に対して、輪郭も境界線も持たない空気

の総体ともいうべきものであった。ギブソンはこれを伝統的物理学のアプロー

チとして、外界が空虚な大気の中にある物体から構成される「大気説」と名付

けている。(28)このモデルはベルクソンの日常知覚でもメルロ＝ポンティの空間

理論でも変わりはない。 
 これに対して、ギブソンは世界を区切れないものと考える。世界は様々な肌

理（texture）の性質の連続体であり、これをギブソンはレイアウトと呼ぶ。知

覚とは、何か輪郭やかたちをもつものから刺激を受けて脳内でこれを認識する

のが知覚なのではなく、レイアウトの境目、サーフィスに気付くことである。

サーフィスに気付くということは、切れ目のない環境に埋め込まれた意味に気

付くということでもある。この環境に埋め込まれた意味に気付くことがアフォ

ーダンスである。(29)動物はレイアウトにアフォーダンスを知覚する。(30)知覚と

は、そこの生じた不均質への気付きなのであり、網膜理論や像の結像理論を経

由しない直接知覚なのである。我々は輪郭をもつものだけを知覚しているので

はなく、輪郭のある物もそうでないものもすべてを含めて全身で知覚する。そ

れは連続して層をなす世界で私という個人や種にとって知られるサーフィスを

感じ取ることなのであり、これが情報のピックアップと呼ばれるのである。情

報のピックアップは、対象を周囲から差異化することであり、そのために必要

なことは身体全体を構造的に協働させる知覚系（perception system）を働かせ

ることであり、様々な神経系の統合では決してない。 
 こうしたアフォーダンス理論をもっとも実感できるのは、空間認知の在り方

ではないだろうか。先に述べた「生きられた空間」とは、決して無味無臭の等

質空間ではなく、あるところは澱み、何かの匂いがしたり、湿気たりしている。

明るいところもあれば仄暗いところもある。こうした多種多様な空間を動くこ

とによって、私たちはその境目を肌で感じながら生きている。「秋の空気の冷え

冷えとした寂しさ」や、「人里離れた山奥の鹿の鳴き声を聴く」ことも、レイア

ウトを知るアフォーダンスとしての空間認知なのである。(31)そこでは秋の風物

も鹿やその鳴き声もレイアウトの区切れ目を暗示しはするが、それ自身が重要



 
 15 

なのではなく、空間の境目がそれらによって立ちあがることこそが実は重要な

のである。そしてこうした事態こそがわれわれによって生きられた空間把握で

あると考えられるのである。 
 

４．香りとアート 
 

 「香りは曖昧でかたちをもたないがゆえに、造形芸術になり得ず、芸術にお

ける独自の領域を築く事もできなかった」という言説は、西洋美術史を見渡せ

ば、香りに関わる芸術の極端な少なさから、ある種の真実として受け取れる。

しかし、先述したように日本において例外として発展した香りの芸道「香道」

における、香りとことばの結びつき方や、二十世紀以降論じられてきた空間論

を見ていくなら、現代における香りとアートには大きな可能性が見出されるこ

とに気付く。 
 それは、従来の西洋哲学的な「空間内にある事物が『図』で、その周りにあ

る空間は背景としての『地』である」といった空間把握を逆転するようなあり

方である。ことばや事物を空間内に散らすことによって、そこにレイアウトの

境目を作り出し、それらを背景にしてある種の「雰囲気」とも呼ぶべき空間を

前面に創出することである。 
 山本直樹はそのような手法を意図的に使い、香りをアートにとり込む方法を

模索している京都在住の現代アーティストである。最新作の「押忍！pray」展

(図 1、２)(32)は政治的なテーマを主題としており、オスプレイという日米関係、

ひいては東アジアの

領土をめぐる緊張関

係を象徴する航空機

を作品の題に冠して

いる。 
 
 
図 1 
 
 

 



 
 16 

 
 
図 2 
 
 
 
 
 
 
 
 

しかしながら、作品そのものにオスプレイやそれに類する軍事的事物の「か

たち」はまったく現れない。そもそも意表を突かれるのは、作品展示空間に入

る前から、周囲に異様な甘ったるい香りが漂っていることである。匂いに誘わ

れるようにして展示室の扉を開けると、無音の空間に、赤と銀色の防鳥テープ 
が天井から場を四角く区切るようにすき間なく垂れ下がっているだけであ

る。何も起こらない、動きがない、見るべきものがわからない。鑑賞者は仕方

なく、その防鳥テープの囲いの中に入っていく。突如、天井のプロペラが回り

だす。空気が乱れ、防鳥テープは舞い上がる。天井の風から甘ったるいチョコ

レートの香りが噴き出してくる。そうこうしている間にも、ギラギラと光るテ

ープは舞い乱れ、プロペラ音が振動する。鑑賞者は、自分の動きで突然現出し

たこの不穏な空間に茫然と立ち尽くす。山本はこう述べる。 
 
この作品を制作するにあたり、今日の社会の状況下にある「みえないかたち、

圧力」をどのように表現するかを考えた。ここでの「みえないかたち」とは、

社会の力がもつ、個人の力ではどうしようもない民衆の感情、時代の趨勢を差

す。赤い光を放つ区切られた囲いの格子は一見静かで穏やかだが、人が介入し

た途端、５機のオスプレイが旋回し、風を起こす。するとそれが発火点となり、

政治、マスメディアに踊らされた国民の感情が激しく宙を舞う。そしてアメリ

カの象徴である Hershey’s 社製のチョコレートを模したバタ臭い、甘く強い匂

いが、天井からいつの間にか空間に充満し、包み込み、国家の権力＝「みえな

い圧力」で人の感覚をマヒさせていく…。 



 
 17 

  
 「みえないかたち、圧力」といったものを作品化する場合、どのようなメデ

ィアを使うのが適切であるか。方法は幾通りもあろう。しかしこの作品では、

あえて目に見えるかたちを採らず、風やその動きを視覚化させるテープ、そし

て何よりも場のものものしい雰囲気にまったくそぐわないチョコレートの甘っ

たるい香りを使用した。こうすることによって、かえって各人にとっての「オ

スプレイ」が生々しく想起され、日常空間との間にある、無言ではありながら

も誰もが感じ取っている不穏な境目（レイアウト）を効果的に切り出している。 
 このような現代アートと香りのあり方をみるにつけ、「作品における『かた

ち』とは何か」、「作品とその位置する空間はどのような関係にあるのか」を改

めて問い直す必要性を感じ、そこに香りを使った新たな芸術の可能性を見てと

ることが可能であるように思われる。 
 

５．結びにかえて―生きられた空間認識と、香りとことばの結びつき 
 
 香道を研究してきて、ずっと不思議に思うことがあった。それは、果たして

本当に香りというあいまいなものを通じて出席者全員で一致して一つの世界を

共有することができるのかどうかということであった。その際、三條西公正が

述べたように、国文学へ依存することによって組香は成り立っているのであろ

うと私も考えて来た。つまり、あいまいな香りの在り方を和歌や物語で方向づ

けることによって共通の世界へ導かれるのであろうと考えたのである。とはい

え、和歌は三一文字、物語も限定的でことばで方向づけるには不十分なやり方

であり、その他の大半の領域は出席者の想像力に任されていることに不思議さ

は残っていた。 
 しかし、ギブソンのアフォーダンス理論をみて、実は組香における香りとこ

とばのこうした一見不十分であいまいに見える結びつきが、我々の実感する「生

きられた空間」の在り方を端的に示しているのではないかと考えるようになっ

た。つまり、私たちは世界を事物とその周りの空間の集積ととらえているので

はなく、この原稿を書いている私がパソコンのキーボードと朝の空気の冷たい

空気とを指先で交互に感じるようなやり方で、区切れ目のない世界のレイアウ

トを知覚しているのだとすれば、その状況を説明するのに、パソコンのキーボ

ードの感触をどれだけ詳細に説明しても無意味なのである。生きているという



 
 18 

ことは、パソコンのキーボードと朝の空気の境目にあるということなのであり、

その境界を他の境界へと連続的につないでいくことなのである。とはいえ、次々

に立ち現われるレイアウトという変化の中に、リンゴはリンゴとして認知する

ための「不変項」（invariant）といったものをギブソンは想定した。こうした

不変項の想定はギブソンのアフォーダンス理論の革新性を弱めるようにも思え

るが(33)、レイアウトのサーフィスを知る方法としては未だその革新性を残して

いる。つまり、ものを知覚するとは、そのもの自身を知覚しているのではなく

て、ものが置かれた環境との接し方を重視した認知がなされているのである。

(34)よって、和歌や物語のことばと香りが結びつく構造と、ギブソンのアフォー

ダンス理論はその構造を一としているといえるのである。 
 香りによる世界を構築する上で、和歌や物語はこうした生のレイアウトを出

現させるための絶好の手段であった。それは香りを通じて表される事象そのも

のを志向するのではなく、その「合間」、それが点在させられていることによっ

て構築される「空間」を志向する。つまり香りの中に出現する事象の一つ一つ

を事細かに説明することで成立するようなものではなく、むしろ表現を切りつ

めて散らすというやり方で、その事象の間の空間のサーフィスを私たちに共通

のものとして立ち上がらせるのである。もちろん、こうした空間構築は、こと

ばによるだけではなく、具体的なものの表象（絵画や彫刻、インスタレーショ

ンなど）でも可能であろう。しかしことばという切りつめられた記号こそが、

その中に奥深い世界を含み持つことができるのである（物語や和歌など）。よっ

て、香りとことばの結びつきについて組香を例にしてみるという極端な手法に

よって、われわれの生の生きられた空間把握の在り方がかえって鮮明にされた

といえよう。 
我々の実感する「生きられた空間」の在り方とは、まさにこのようなもので

あったと結論付けられる。冒頭で述べたように「かたち」あるものを制作する

造形芸術に対して、香りを素材とするアートは「かたち」や「輪郭」を持たな

い。よって香りを手段として制作を行ったりすることは、困難であると思われ

てきた。しかしながら、これは今までのかたちという輪郭を主眼におく芸術へ

の単なる偏向とも受け取れるのである。ギブソンのアフォーダンス理論からす

ればむしろ、今後香りの芸術は、周囲の環境も巻き込んだかたちでの表現を可

能にする、新たな可能性を秘めた領域であると考えられるのである。(35) 
 



 
 19 

 

 

 註 

 

(1) 拙稿参照。岩崎陽子「香りと芸術―日本の伝統芸術『香道』をめぐって―」、『奈良芸

術短期大学研究紀要』創刊号、2003 年、42-51 頁。 

(2)『日本書紀』巻第二十二 豊御食炊屋姫天皇 推古天皇 
「三年夏四月、沈水漂着於淡路嶋。其大一圍。嶋人不知沈水、以交薪焼於竃。其

烟気遠薫。即異以献之。（三年の夏四月に、沈水、淡路嶋に漂着れり。其の大きさ

一囲。嶋人、沈水といふことを知らずして、薪に交てて竈に焼く。其の烟気、遠

く薫る。即ち異なりとして献る。）」（坂本太郎他校注、岩波文庫、第四巻、二〇〇

一年。） 

(3)『源氏物語』梅枝巻 
(4) 三條西公正『組香の鑑賞』所収「組香の國文學依存性の研究」、理想社、1965

年、33頁。 

(5) 拙稿参照。岩﨑陽子「香りと記号―源氏香之図をめぐって―」、『デザイン理論』

49 号、2006 年、3-17 頁。 
(6) 三條西公正、前掲書、34－35頁。 

(7) 同書、35 頁。 
(8) 同書、37 頁以降。 
(9) 同書、50 頁。 
(10) 同書、61 頁。 
(11) 同書、71 頁。 
(12) 同書、138 頁。 
(13) 同書、29 頁。 
(14) 同書、154 頁。 
(15) 同書、46 頁。 
(16) 同書、205 頁。 

(17)『アリストテレス全集３ 自然学』、出隆訳、岩波書店、1968 年、119 頁。 

(18) 前掲書。 
(19) 前掲書、125 頁。 

(20) ベルクソン『ベルクソン全集１ 時間と自由 アリストテレスの場所論』、白

水社、2001 年、295 頁。 
(21) ベルクソン『ベルクソン全集４ 創造的進化』、白水社、2001 年、351 頁。 



 
 20 

(22) ベルクソン、前掲書、96 頁。 
(23) Merleau-ponty,Phénoménologie de la perception,Gallimard,1945,p.237. 
(24) ibid. 
(25) ibid.p.239. 
(26) ギブソン『生態学的知覚論』、サイエンス社、1985 年、65 頁。 
(27) 同書、261 頁。 
(28) 同書、162 頁。 

(29) ギブソンの知覚論とベルクソンの違いは、ギブソンの「情報のピックアップ」

は生活体が利用するか否かにかかわらず秩序的構造をもって環境内に実在している

のに対して、ベルクソンの場合、行為は可能的行為 action possible として行為に

必要なものだけが持続から切り離されている点にある（ベルクソン『ベルクソン全

集４ 創造的進化』第Ⅳ章「形の生成」を参照）。 

(30) 前掲書、154 頁。 「アフォーダンスは二つの方向、すなわち環境と観察者の

両方を支持する。したがって、アフォーダンスを特定する情報は、環境と観察者の

両方を支持する。けれども、このことは、精神物理学的二元論、つまり意識と物質

を別々の領域に分けることを意味しているわけでは全くない。それはただ、環境の

効用を特定する情報が、観察者自身、その身体、脚、手、そして口を特定する情報

によって伴われるということを言っているにすぎない。―中略―世界を知覚するこ

とは自分自身を同時に知覚すること―中略―世界について意識することと、世界に

対する人間の補足的関係を意識することは不可分なのである。」 
(31) これは味覚に近い在り方といえよう。（食感、匂い、色、温度）また同様に、

ベーメのいう「雰囲気的なもの」や「雰囲気」とも相通ずるものがあるといえる。 

(32) 展覧会情報 会期：2013 年 10 月 15 日～10 月 26 日 会場：京都嵯峨芸術大

学研心館１ＦRoom2 サイズ 3920mm×11500mm×9955mm 素材：扇風機、防

鳥テープ、人感知センサー、香り拡散器、チョコレート香料、光  
(33) これについてはギブソン前掲書、第四章の絵画論と並行して今後検討。 
(34)前掲書、124 頁。 「見ることの目的は、単に目の前の領域を認識するだけでは

なく、周囲の領域、周りの環境全体を認識することである」 
(35) こうした理論の下では、記憶やデジャビュ、「似ている」という概念といった

ものが、従来の空間論とは違う切り口でとらえ得る。例えば、記憶、デジャビュ、

類似の概念は、環境との関係性の中で成立しているのであり、むしろそのサーフィ

スが別物であっても「似ている」「以前にこれを感じた」と思わせるなら、その空間

認知の在り方は伝統的なイデアと一致するような認識とは異なるものであると考え

られるのであり、そこに新たな可能性が見出せるのである。 


