
Title ロシア人の墓地への親和性について

Author(s) 山口, 涼子

Citation 文芸学研究. 2014, 18, p. 21-36

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/60550

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
 108 

Близость к кладбищу у русских 
Рёко ЯМАГУТИ 

 
Долгое время обрядовые причитания считались объектом изучения 

исключительно филологической фольклористики.  Ориентация на 
концепцию «фольклор как искусство слово» привела к тому, что 
некоторые советские исследователи начали весьма своеобразно 
толковать вопрос о прагматике жанра. Воспринимая причитания не 
как обрядовые тексты, а как вид народной художественной поэзии, 
фольклористы особо подчеркивали социальный пафос некоторых 
произведений этого жанра. Обрядовая сторона причитаний либо 
игнорировалась, либо открыто отрицалась. Автор пытается разрешить 
противоречия между теорией переходных обрядов и религиозной 
интерпретацией причитаний, выстроив единую систему координат, 
основанную на анализе текста. О. Седакова, А. Байбурин и ряд других 
исследователей указывают, что тексты причитаний всегда являются 
составной частью ритуала. В то же время традиционный погребальный 
обряд находит яркое отражение в текстах причитаний, что видно, 
например, по тому, как здесь реализована крайне значимая для 
похоронного ритуала оппозиция «свой-чужой». Для пространственных 
схем погребального обряда принципиальным является деление 
пространства ритуала на две части: свое и чужое (то есть на «область 
смерти» и «область жизни»).  

Мотив приглашения умершего в дом в качестве гостя повсеместно 
встречается в поминальных причитаниях. Однако существуют и 
причитания, где описывается, как родственники умершего приходят на 
кладбище как гости. «После того как проходит 40-й день, покойник, как 
считают, уже окончательно переместился в «иной мир». В связь с этим 
поминальных трапез в доме большое не проводится, «навещать» 
покойника ходили на кладбище. Посещать могилу полагается через 
полгода, год, а так же в годовщины со дня смерти» При этом понятия 
«гость», «кладбище» и «умерший» оказываются тесно связанными в 



 109 

России даже на лексическом уровне: «Значимость идет гостевания 
подчеркивает в самом наименовании кладбище – «погост». В олонецких 
поминальных причитаниях 19 в. кладбище часто называют 
«гостибище» (или «гостбище»)»   

 Анализируя функции поминального застолья, мы обратили 
внимание на значение перераспределения доли в этом ритуале. 
Личная доля –  это персонификация человеческой судьбы, которая 
осмысляется как часть общего блага, счастья. Подобное понимание 
судьбы символически соотносится с образом хлеба, разделенного на 
части, где личная доля – это один из таких кусков.  

В похоронно-поминальных причитаниях отражается культ предков, 
что вполне естественно. Однако в свадебных причитаниях тоже видно 
отражение культа предков. Свадьба является испытанием во время 
перехода из «своего» мира в «чужой». В то же время некоторые 
исследователи считают, что свадьба необязательно может быть связана 
со смертью. В похоронно-поминальных причитаниях герой не меняет 
сущности при изменении его статуса, что означает бессмертие души. 
 
 




