
Title パスカルと時間

Author(s) 永瀬, 春男

Citation Gallia. 2011, 50, p. 105-114

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/6084

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



105

パスカルと時間

永　瀬　春　男

1
今日『パンセ』という名で呼びならわされている書物は、パスカルの死後に残
された多くの断片的草稿を集めたものである。その中心を占めるのは、著者が生
前に計画したまま未完に終わったキリスト教護教論のための下書きである。
キリスト教の護教を目的とする書物は当然古くから存在するが、近代フランス
においては、17 世紀から 18 世紀にかけて特に隆盛を見た。これは自由思想など
反宗教的潮流の活発化に対応する事態といえる。パスカルの護教論も、キリスト
教の真理性を弁証することで不信仰者を説得し、再び宗教の側へ連れ戻そうとい
う実践的な目的をもって企図されたものである。
パスカルの護教論がどのような構成をもつのかは、長いあいだ不明とされてい
た。このため編者たちはそれぞれの主観に基づいて断章を配列し、さまざまの『パ
ンセ』を編んできた。著者自身の編集意図が部分的とはいえ明らかにされたのは、
漸く 20 世紀中葉にいたってのことである。ラフュマ版（1951 年）はそのめざま
しい成果であり、以後の編集方向を決定づけた。セリエ版（1976 年）、ル・ゲル
ン版（1977 年）という重要な二つの『パンセ』も、大筋ではこの流れに沿うもの
である。これらの諸版が明らかにした点を、本稿の立論に関係する範囲で、概略
述べておこう。
パスカルは 1658 年 6 月ころ、キリスト教護教論のために書きためていた長短さ
まざまの断章の整理編集作業に入った（時期については別の説もある）。大きな紙
に書かれ、内容が多岐にわたる断章を鋏で切り離し、次にそれらをテーマ別にま
とめると、同じ主題を扱う束ごとに紐で綴じる。自筆原稿の写真版では、その際
に紐を通した穴の跡が確認できる紙片がある。こうしてひとまず 27 の紙綴りがで
きた。パスカルはこれら分類ずみの綴り（章に相当する）に「順序」から「結論」
に至る表題を付して並べ、目次まで作成している。これがその時点で著者の胸中
にあった護教論の構想と考えられる 1）。ただしこうして分類された断章は、残され
た草稿全体のおよそ三分の一の分量を占めるにすぎない。
パスカルが残した断章はいずれも未完の断片に過ぎない。数頁にわたる長めの
断章がある一方で、簡単なメモの域を出ないものも数多く存在する。それらの下
書きは、いずれは大幅な推敲加筆を経て、論理的整合性をもつひとまとまりの論
述へと組織されるはずであったろう。

1） 断章を含まない表題だけの章が一つあり、これを勘定に入れると全 28 章となる。こうした
点について詳しくは、塩川徹也『パスカル『パンセ』を読む』、岩波書店、2001 年を参照。



106

計画された護教論の第 1章は「順序（秩序）」と題され、作品の構成、議論展開
の順序、採用すべきスタイル（対話や手紙）などを予告する断章を含んでいる。
例えば L.6（B.60 2））によれば、この作品は二部構成をとり、第 1部は「神なき人
間の悲惨」を主題とし、第 2部は「神とともにある人間の至福」を論ずる予定で
あった。また L.12（B.187）によれば、護教論はまず宗教が人間をよく知っている
ゆえに尊重すべきであることを示し、次にそれが真の幸福を約束するゆえに愛す
べきであることを示さねばならない。その後に、宗教が真実であることを証明す
る第 3のステップが来る。J. メナールによれば、第 2章から第 7章まで（「空しさ」
「悲惨」「倦怠」「現象の理由」「偉大」「相反」）が第 1のステップに、続く三つの
章（「気ばらし」「哲学者」「最高善」）が第 2のステップに相当する。ここまでが
第 1部（人間論）であり、それ以降が第 2部（宗教論）にあたる 3）。
同時代の護教論は大判数百頁を誇ることも稀ではなく、不信仰者論駁の情熱は
否定できないものの、今日ではそのほぼすべてが生命を失ってしまった。刊行当
時でさえ、大半の著作は一般読者に訴えかける力をそなえていたか疑わしく、そ
の無味乾燥な文体はむしろ人々を信仰から遠ざけたであろうと皮肉る研究者もい
るほどである。これに対して、『パンセ』だけは、時代とキリスト教世界という枠
組みを超えて読みつがれてきた。その理由を説明することは簡単ではない。神の
存在や霊魂不滅の証明を長々と論じたてる同時代の護教論と異なり、人間の切実
な問題から語り始めるモラリストとしての論法、とぎすまされた文体と意表をつ
く比喩やイメージの駆使などは、その重要な要素であろう。本稿で取りあげる時
間論にも、そうした特徴は顕著に認められる。『パンセ』のなかで時間の問題を扱
う断章は思いのほか多く、以下で論じるのは、時間をめぐるパスカルの多彩な議
論のうちのごく一部にすぎない 4）。

2
本節では、まず第 1部人間論を中心に、時間への言及が印象的な二つの議論（虚
栄の批判と「気ばらし」の議論）を検討してみよう。
パスカルが人間の「空しさ」のひとつとして批判するものに、「虚栄」、つまり

名声や称讃への飽くなき欲求がある。彼によれば、「虚栄心は、あまりに深く人
間の心に錨をおろしているので、兵士、従卒、料理人、人足にいたるまで、それ
ぞれにうぬぼれをもち、人から称讃されたいと願うほど」（L.627, B.150）である。
あるいは、「我々は全世界から知られたいと思い、我々の死後に生まれてくる人々
からさえ知られたいと願うほど思い上がった」（L.120, B.148）存在である。しか
もそうした称讃や栄誉が我々の実態に由来するものであるならまだしも、多くの

2） 『パンセ』の断章は、初出時にラフュマ版（L）とブランシュヴィック版（B）の番号で指示
する。二度目からは L版の番号のみを記す場合もある。訳文については、前田陽一・由木康
訳、松浪信三郎訳、田辺保訳を参考とした。

3） Jean Mesnard, Pascal, Hatier, «Connaissance des Lettres», 5e
 éd., 1967, p. 150 ; ジャン・メナー

ル『パスカル』、安井源治訳、みすず書房、1971 年、182 頁。
4） パスカルと時間の問題を掘り下げた研究として、次の論考がある。塩川徹也「ひとは今を生
きることができるか―パスカルの時間論」『発見術としての学問』、岩波書店、2010 年。



107

場合、我々は「他人の観念のなかで架空の生活をいとなもうと望み、そのために
見せかけばかりに熱中」して、「我々の本当の存在をなおざりにしている」（L.806, 
B.147）のである。しかしこの欲求の強さは、我々に称讃を与えてくれるべき周囲
の人々と、どれだけの期間をともに過ごすかによって左右されるという。

　ただ通りすぎるだけの町なら、そこで尊敬されることなど気にかけない。
しかし、しばらく滞在することになると、気にかける。それにはどのくらい
の時が必要なのだろう。我々の空しい、取るに足りない存続期間に釣り合っ
た（proportionné）ひと時。（L.31, B.149）

虚栄心がいかに強かろうと、「ただ通りすぎるだけの町」でなら、人は尊敬を求め
たりはしない。しかし、しばらく滞在するとなれば、「いっしょにいる人たちから
尊敬されたいという欲望」（L.628, B.153）が目ざめてくるというのである。
ここでは複数の時間が対比されていることに注意したい。第 1に、旅先の町で
過ごすわずかの時間。第 2に、その町に逗留することになった場合の期間。第 3
に、「我々の空しい、取るに足りない存続期間」、つまり人間が地上で送る一生。
この五十年なり百年なりの生が「空しく、取るに足りない」と評されるのは、「私
の生涯の短い期間が、その前と後との永遠のなかに呑み込まれ」（L.68, B.205）て
しまうからである。人間が占める空間の広がりが、全自然の「無限に比しては無」
（L.199, B.72）であるように、人間が生きる時間も永遠の前では無に等しくなっ
てしまう。つまりこの断章の背後には永遠という第 4の時が暗黙のうちに想定さ
れており、都合四種類の時間が対比されていることになろう。人間の地上での生
涯と旅先の町での滞在を類比的なものとして捉え、両者のあいだにある種の均衡
（proportion）を想定しうるのは、この対比の背後に、比較を絶するほど大きな時
とのあいだの不均衡（disproportion）が潜んでいるからである。「無限を目の前に
おけば、有限なものはすべて相等しい」（L.199）のであり、百年にわたる生涯で
あろうと、結局は「一日で過ぎていく客の思い出」（L.68、『智慧の書』からの引
用）のごときものにすぎない。そうであるなら、この世での名声や栄誉を気にか
けることと、つかの間の滞在先で評判を気にすることとのあいだに、どれほどの
相違があるだろうか。にもかかわらず、人はそれを気にかけ、「他人の観念のなか
で」「たえず自分の架空の存在を飾り、それを維持しようと努め」（L.806）ずには
いられない。それは「通りすぎる町」で尊敬を得ようとするのと同じように、無
意味で空しいことなのである。
このように断章 L.31 では、町を通過するだけの期間、一定の滞在期間、人間の

生涯、さらには永遠という異なる時が対比され、それら相互のあいだにある種の
類比関係が想定されている。これは「二つの無限」の断章（L.199）に見られる空
間の際限なく続く入れ子構造と、そうした空間相互の類比性（ダニのなかに宇宙
を見、その宇宙を辿りつくしてついにはまたダニを見出し、「そしてこれらのダニ
のなかに、最初のダニが提供したものを再び見出すであろう」）という考え方に類



108

似しており、パスカルは時間をめぐっても同じ発想法を見せる。例えば、進歩の
思想の宣言として著名な小品『真空論序言断章』では、人類全体の歩みを、知識
と経験を絶えず積み重ねていく一人の人間の生涯に擬している。人類全体にも人
の一生と同じような幼時期から老年期へ至る歩みが想定されているのである 5）。そ
れは円錐の任意の箇所を平面で切断した場合にできる複数の曲線が、長さは異なっ
ても互いに対応関係をもつのと類比的でもある。
次に、印象的な時間への言及が見られる第 2のケースとして、「気ばらし」の
議論を見てみよう。パスカルによれば、「人間は死、悲惨、無知を癒すことがで
きなかったので、幸福になるために、それらのことについて考えないようにした」
（L.133, B.168）。「気ばらし」とは、そうした不幸な存在条件から「心をそらせ、
気をまぎらせてくれる喧騒」（L.136）のことである。

　ほんの数ヶ月前に一人息子を失い、訴訟や争いごとで打ちひしがれ、つい
今朝がたもあんなにくよくよしていたこの男が、今はもうそれを考えていな
いのは、どうしたわけだろう。驚くには及ばない。六時間前から犬どもに猛
烈に追わせている猪が、どこを通るだろうかと夢中になって見ているからで
ある。（L.136, B.139）

人間は、いかに悲しみに満ちているときでも、「気ばらし」へと引き入れてもら
いさえすればその時間のあいだだけは幸福になれるし、反対に「気ばらし」がな
ければ、王侯であろうとたちまち不幸におそわれてしまう。また大蔵卿、大法官、
高等法院長といった顕職に就くことの意味とは、「朝早くから各方面の人々が押し
かけてきて、一日のうち一時間も自己自身のことを考える暇がないような境遇に
あること」（同）にほかならない。このように我々は、喧騒のうちに時の経過を忘
れ、現在の不幸をやり過ごそうとする。我々が現在から遁走を図るのは、「現在が、
多くの場合我々を苦しめる」（L.47, B.172）からであり、「気ばらし」に熱中すれ
ばするほど、時間は早く過ぎ去って不幸を忘れさせてくれる 6）。このように見てく
れば、「気ばらし」の議論が人間のもつ時間意識と深いつながりを有することが納
得されよう。
もちろん「気ばらし」は、生の本来的なあり方ではなく、本当の幸福はおだや
かな休息のうちにしかないことを、狩猟や賭け事に時を忘れている当人もひそか
に感じ取っている。しかし実際には、気ばらしのない休息はたちまち堪えがたい
「倦怠」を生み、彼は再び気ばらしを求めて喧騒の生活へと立ちもどってしまう。
こうして猪を待ちうける「六時間」、訪問者に割く面会の一時間が積み重なり、い

5） 「かくも長い世紀の流れの間の、人類の連なりの全体は、つねに存続し、絶えず学んでいく、
同じひとりの人間とみなさなければならない。」Pascal, Œuvres complètes, éd. J. Mesnard, 

Desclée de Brouver, t. II, 1970, p. 782 ; 『メナール版 パスカル全集』、白水社、第 1巻、1993
年、171 頁、赤木昭三訳。

6） 「一人は言う、「二時間たった」と。他の一人は言う、「四十五分しかたたない」と。私は時
計を見て、一人に言う、「君は退屈している」と。そして他の一人に言う、「君は時間のたつ
のを忘れている」と。なぜなら、実は一時間半たっているからである。」（L.534, B.5）



109

つの間にか「一生が流れ去る」（L.136）のである。人間の生涯は長い気ばらしの
時間とつかの間の安息の時間の際限のない交替として現象し、真の生き方は忘却
されたまま省みられることがない。
以上、虚栄心の空しさと気ばらしの議論を手がかりに、パスカルにおける時間
論の一端を検討してみた。護教論第 2部の初めで、著者は探求の必要性を力説す
ることになるが、そこでも上に見た時間論を踏まえて、議論が展開するように思
われる。パスカルによれば「牢獄は恐るべき刑罰」（同）であるが、それは囚人か
ら「気ばらし」を強制的に奪い取り、いや応なく自らの悲惨な条件に直面させる
からである。第 2部では、護教論者は人間一般を死刑囚に譬え、その前に独特の
相貌をもって現れる時間のもとで、生を見つめなおすよう促すことになろう。

3
護教論のプランにおいて、第 2部はキリスト教の証明、すなわち「修復者が存
在することを、聖書によって」（L.6）立証することを眼目としている。ただしパ
スカルは宗教の歴史的な「証明」に先立ち、幾つかの導入的な章を設けており、
これら導入部は、いずれもパスカル的護教論の独自性に関わる重要な役割を担っ
ている。第 12 章「始まり」はそのひとつであり、その中心主題は、探求（真理を
求めること、神を求めること）の必要性・合理性を説得することにある。つまり、
キリスト教の教義がまったくの迷妄ではないこと、少なくとも探求を試みるだけ
の価値があることを示そうとするのである。
パスカルは 1658 年の分類綴り編集作業の後、さらに多くの断章を書き継ぐかた
わら、分類ずみの章に収められた複数の断章を連ね、敷衍詳述する展開作業に着
手したと思われる。この試みも未完成のまま終わったものの、幾つかの長い断章
にその痕跡を留めており、特に問題の第 12 章に関わる二種の改稿作業が眼を引く。
ひとつは「賭」の断章（L.418, B.233）を中心とするグループで、第 1写本が伝

える未分類綴り第 2束に収められている。もうひとつは、同じく第 3束に収めら
れた L.427（B.194）と L.428（B.195）である 7）。この二つの束は、第 2写本におい
ても連続していることから、執筆時期とテーマにおいて近い関係にあると推定で
きる。内容面の検討からは、二つの束が、第 1章「順序」で予告されている「神
を求めるべきであるという手紙」、「障碍を除くことという手紙」、あるいは「機械
についての論述」（L.4, B.184 ; L.5, B.247 ; L.7, B.248 ; L.11, B.246 など）の試みに相
当し、それぞれ第 12 章の発展形態とみなせるのである。以下ではこの第 12 章と
二つの束に属す断章を中心に検討を加えてみる。
注目すべきは、これらの断章において、時間への言及が目立って多い事実であ
る。つまり探求の必要性を説くにあたり、パスカルは彼独自の時間論に重要な役
割を担わせている。次の引用が簡潔に表現しているように、その時間論は有限な
生涯、それを区切る死、死後に待つ永遠という三つの契機を含んでいる。

7） 未分類紙綴りの束の順番は、ラフュマ版が依拠する第 1写本によるもの。第 2写本では順番
が異なる。



110

　最後の幕は血で汚される。劇の他の場面がどんなに美しくても同じだ。つ
いには人々が頭の上に土を投げかけ、それで永久におしまいである。（L.165, 
B.210）

　この世で生きる時間は一瞬にすぎず、死の状態は、その性質がどんなもの
であるにせよ、永遠であるということは疑う余地がないからである。（L.428, 
B.195）

すべての人間を例外なく待ちうけているこの死は、すぐ間近に迫っているかもし
れない。「我々が明日の日を見ることは確実ではないが、明日の日を見ないかもし
れないことは確実にありうる」（L.577, B.234）ことなのである。死が常に身近に
潜んでいる事実を強調することは、パスカルの人間理解の基本であるとともに、
読者に態度変更を迫るための有力な根拠にもなる。
同じく第 12 章に属す一断章において、パスカルはまず「分け前。次のような
種々の場合を想定し、それによってこの世でそれぞれ違った生き方をしなければ
ならない」と述べた後、次のように記している。

　1、この世にいつまでもいられる場合。
　5、そこに長くはいないことが確かであり、一時間いられるかどうかも不確
かである場合。
　この最後の想定が我々の場合である。（L.154, B.237）

この断章は、初稿段階では、1と 5 のあいだに、さらに三つの想定（「2、この世
にいつまでもいられるかどうか不確かな場合。3、そこにいつまでもいられないこ
とは確かであるが、長いあいだいることが確かである場合。4、そこにいつまでも
いられないことが確かであって、しかも長いあいだいられるかどうか不確かな場
合」）が書き込まれていた。ところがパスカルは、最終的に 2～ 4の想定を抹消し、
その上に「誤り」と書き込んだのである。先に見たように、人間の短い一生は、
その前後に拡がる永遠のなかに呑み込まれてしまう（L.68）こと、「有限は無限の
前で消滅し、無そのものに化す」（L.418）ことを知る著者にとって、生涯の時間
の相対的な長短など意味をもたず、2～ 4 の想定はいたずらに煩瑣な区別にすぎ
ないと思われたのである。我々の生命とは「この世で最もはかないもの」（L.152, 
B.213）であり、死は「我々を一瞬ごとに脅かし」（L.427）続けている。結局、永
世（想定 1）か不可避の死（想定 5）かという二項を残せば十分となる。その上で、
第 5のケースこそ我々の運命であることを示していわば退路を断ち、「この世での
違った生き方」の選択へと読者を導くのである。こういう条件のもとでなら、「人
は宏壮な家を建てたりするであろうか。ためらうことなく真理を求めるであろう」
（L.151, B.211）と。



111

このように見てくると、人間の条件を牢獄の死刑囚になぞらえるのも、あなが
ち極端な比喩とばかりはいえなくなろう。人はみな死刑囚であり、「何人かが毎日
他の人たちの目の前で殺されていく。残った者は、自分たちの運命もその仲間た
ちと同じであることを悟り、悲しみと絶望のうちに互いに顔を見合わせながら、
自分の番がくるのを待っている」（L.434, B.199）。これは救いのない陰惨なイメー
ジに映るが、護教論者の真意は、むしろ次の断章に読みとれる。時間の活用を重
要な手がかりとして、脱却への道が示唆されるからである。

　一人の男が牢獄にいて、自分の宣告が下されたかどうかを知らずにいる。
それを知るにはあと一時間の余裕しかないが、もし宣告の下されたことを彼
が知るならば、一時間以内に宣告を取消してもらうことができる。そうい
うような場合、その一時間を、宣告が下されたかどうかを知るために用いな
いで、ピケ遊びをするのに使うとしたら、それは自然に反することである。
（L.163, B.200）

残された一時間を有効に用いて尋ねるべきは、「霊魂が可死であるか不可死である
か」という問題であり、これを知ることは「全生涯にかかわること」（L.164, B.218）
である。もし漫然と時を送るなら、「我々を一瞬ごとに脅かしている死は、遠から
ずして、永遠の滅亡または永遠の不幸という恐るべき必然性のなかに、いや応な
しに我々を投げこむであろう」（L.427）から。ところが実際にはそうした無反省
な生き方こそ世にありふれており、「我々は断崖が見えないように何かで眼をおお
い、それから平然としてその中へ飛びこむ」（L.166, B.183）のである。気ばらし
は、この眼をおおう手立ての代表といえよう。
護教論者が求めるのは、こうした怠惰な生き方からの脱却、態度変更である。
残された一時間をトランプのゲームや「コペルニクス説の究明」（L.164）に割く
のではなく、より重要で切実な真理の探求に用いるべきであるならば、もっと長
い時間についても同じ理屈が当てはまることになると彼は述べる。

　もし一週間の生涯をささげるべきであるならば、百年でもささげるべきで
ある。（L.159, B.204 8））

第 2 節で検討したパスカルの発想法（時間、空間における類比）がここにも認め
られる。先には永遠との比較のもとに、人間が地上で送る生涯が旅先での逗留期
間に擬され、究極的にはそれが「一日の客の思い出」と異ならないことが示され
ていた。ここでは時間の比較がいわば逆方向に、拡大方向にたどられている。我々
が一時間先、一週間先に地上にいられるかどうか不確かである以上、死刑囚が探
求にささげる一時間は、我々の一週間あるいは十年に匹敵し、そしてつきつめれ

8） 同じく L.293 では、「もし一週間をささげるべきであるならば、全生涯をささげるべきであ
る」。



112

ば全生涯にも相当するのである。
人間の生を処刑直前の一時間に極限化し、生き方の変更を迫るこうした論法が
説得の正攻法であるとすれば、「賭」の議論はその補強策、いわば搦め手から迫る
論法といえよう。この議論が、第 12 章「始まり」の主題の特異な展開であること
は、この章に属す幾つかの断章中に「分け前」という表現が見えることからもわ
かる。「分け前」とは、賭が中断された場合に、賭け手のあいだでなされる賭金の
正当な配分のことであり、パスカルはその配分比率を数学的に確定したのであっ
た。また、本節の初めに、有限な生涯、それを区切る死、死後に待つ永遠という
三つの契機について触れたが、賭の議論もこの三契機を踏まえて展開される。次
の断章は、そうした議論の要点を簡潔に言い表している。

　分け前によって、君は当然、真理を追求することに心を労すべきである。
なぜなら、真の本原を拝さずに死ぬなら、君は滅びるからである。（L.158, 
B.236）

賭の議論の目指すところは、真理の追求に踏み出すことが、「証明済みの分け前の
規則によって」（L.577, B.234）理にかなっていることを示し、それをせず無為に
日を送るなら滅びは免れないと警告するところにある。
問題の断章 L.418（B.233）によれば、およそ賭をする者は誰でも、「不確実に得
るために、確実に賭ける」のであり、それは「決して理性に反することではない」。
しかも神ありに賭けるほうが、「分け前の規則」によって絶対的に有利なのである。
それでも逡巡するならば、それは情欲のせいであるから、情欲を減らし、あたか
も「信じているかのように万事を行ない」、「聖水を受け、ミサを唱えてもらう」
ことから始めるのがよいだろう。そのように身体という機械を習慣づけることで、
人は信仰の入り口にまで導かれるであろう。賭の断章は、数学的議論（損得をめ
ぐる確率計算）を除けば、およそ以上のように要約できる。
死刑囚の比喩も「賭」の議論も、探求を促すための二つの手段であり、時間論
を介してつながる車の両輪のごときものである。それをいっそう明瞭に示す断章
が、「神を求めるように仕向けるための手紙」の下書きにあたる L.427 および L.428
の二つである。やや長くなるが、後者の一部を引いてみよう。護教論者は「キリ
スト教の証拠に入る前に、私は、人間にとってかくも重要な、かくも切実な問題
について、人々が真理を求めることに無関心で暮らしているのが、いかに不正な
ことであるかを、指摘する必要があると思う」と語り出し、次のように続けてい
く。

なぜなら、この世の生の時間は一瞬にすぎないということ、死の状態は、そ
れがいかなる性質のものであるにせよ、永遠であるということ、これは疑う
余地がないからである。それゆえ、いっさいの我々の行動と思想は、この永
遠の状態の如何によって、異なった道をとらなければならないので、我々の



113

究極の目的たるべきこの点を見きわめることによって歩みを律しないかぎり、
我々は分別ある歩みを一歩も踏み出せないほどである。
　[…] そこで我々は、人生のこの究極目的については何も考えずに暮らして
いる人々、反省も不安もなくただ自分たちの性向と快楽の誘うままになって
いる人々、また永遠から思いをそらすことによって永遠を消滅させることが
できるかのように、この瞬間だけ幸福でありさえすればいいと考えている人々
のことを、以上の点にもとづいて判断してもらいたい。
　しかしながら、かかる永遠は存在する。永遠の扉を開く死は、彼らをたえ
ずおびやかしているが、それはやがてあやまつことなく、彼らを永遠の消滅
または永遠の不幸という恐るべき必然性のなかに投げいれるにちがいない。
しかも彼らは、それら永遠のうちのいずれが、自分たちのために永劫に用意
されているかを知らない。（L.428, B.195）

この世の生は一瞬であり、死の状態は永遠であること、この永遠がいかなる性質
のものになるかということほど重大な問題はないことが、熱をこめて語られてい
る。これを読むと、「賭」を含め、探求の必要性の議論が、有限の生、死、死後の
永遠という三つの契機を含む時間論に深く根ざしていることが理解できる。
時間を有益な探求に用いるかわりに「ピケ遊び」に興じる者たち、死後に「何
が起こるはずなのかなど考えたりせず、一生のすべての日々を過ごすべきである」
（L.427）と公言する者たちに、護教論者はきわめて厳しい批判を投げつける。「彼
ら自身に、彼らの永遠性に、彼らの全存在にかかわる問題についての、このよう
な怠慢は、［…］私に腹を立てさせる。私を呆れさせ、恐れさせる。私から見ると、
それは奇怪なこと」（同）だというのである。反対に、たとえまだ真理を見出さず
とも、「うめきつつ求める人々」（L.405, B.421）に対しては寛容であり、同情の念
とともに説得の声を強めるのである。

4
『真空論序言断章』において、進歩の思想の提唱者パスカルは、幾何学や算術、
自然学や医学など、「実験と推論に委ねられているすべての学問は、完全になるた
めには、増し加えられなければなら」ず、我々現代人は、古代人から受けついだ
学問的成果を、「受け取ったときよりも完成された状態で、あとに来る人たちに残
すであろう」と述べ、さらに次のように続けている。

これらの学問の完成は、時間と労力によるのであるから、我々の労力と時間
のみによって得られるものは、我々の労力と切り離し、古代人の労力のみに
よって得られたものより少ないとはいえ、しかしそれにもかかわらず、両者
をともに合わせるならば、明らかに、それらを別々にしたものよりも大きな
成果が得られるにちがいないのである 9）。
9） Pascal, op. cit., t. II, p. 779 ; 前掲邦訳、第 1巻、168 頁。



114

これはデカルトの『方法序説』第 6部に見られる次のような箇所とも共通する思
想である。

後の者は先の者が終えたところからはじめることになり、かく多くの人の生
涯と努力をあわせることによって、我々は皆いっしょに、めいめいがひとり
で達しうるよりもはるか遠くまで進むことになるであろう 10）。

どちらの引用においても、現代の人間は、先人の労苦と時間を受けつぎ、自らの
成果を加えて後代へ手渡すことにより、科学の進歩を形成していく。そこでは一
個人の死は、いわば人類全体の歩みのうちに統合され乗り越えられている。これ
は死が人間的時間に絶対的断絶をもたらす護教論の時間把握とはきわめて対照的
な考え方といえる。護教論者パスカルは「外的な学問の空しさ」（L.23, B.67）を
告白し、コペルニクス説の真偽の究明を重大事とみなさなかった。むしろ彼に
とっては、そうした「外的な学問」自体が、「気ばらし」になりかねないのである
（L.136）。
一方、デカルトにとっては、こうした学問的真理の探求こそ重大な仕事であっ
た。特に、その名も『真理の探求』と題する未完の著述は、教育的意図を明確に
打ち出し、時間を無益な事柄に費やさずに善用して、真理の探究に努めるように
読者を慫慂する。人が一生になすべきことは数多くあり、地上での寿命は限られ
ている。だから生涯の時間を適切に計量し、その最良の部分を、良き行ないのた
めにあてるべきなのである 11）。この書は、貴重な生涯の時間への考慮を、探求のた
めの重要な動機づけとする点において、パスカルと重なる部分がある。しかし二
人の著者の論調は対照的でもあり、デカルトには『パンセ』におけるパスカルの
ような切迫感は存在しない。そこには人間を死刑囚になぞらえるような極限的な
比喩も、死後の状態の永遠性に対する恐れも見られないのである。
本稿では『パンセ』の時間論のほんの一端に触れたにすぎない。ここで論ずる
余裕のなかったキリスト教の論証部分における時間論（歴史、宗教の「永続性」
など）の検討は、別の機会に譲りたい 12）。

（岡山大学教授）

10） Descartes, Œuvres philosophiques, éd. F. Alquié, Garnier Frères, t. I, 1963, p. 635 ;『方法序説・
情念論』、野田又夫訳、中公文庫、1980 年、76 頁。

11） Ibid., t. II, 1967, pp. 1105-1107 ;『デカルト著作集』、白水社、第 4巻、1973 年、299-301 頁。
12） 歴史的時間や「永続性」の問題について、Gérard Ferreyrolles, Pascal et la raison du 

politique, PUF, 1984, 特に Chap. VI : «Politique et histoire» を参照。

［付記］本稿は科学研究費補助金（基盤研究（C）（2），22520316）による研究成果の一部である。


