
Title 視線と幻想 : ワイルドとシュトラウスのサロメ像

Author(s) 坪川, 成

Citation 待兼山論叢. 文学篇. 2015, 49, p. 129-144

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/61340

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



視線と幻想
―ワイルドとシュトラウスのサロメ像―

坪 川　成

キーワード：世紀末／オリエンタリズム／性／オペラ

はじめに

　洗礼者ヨハネの斬首を求めて踊りでヘロデ王を誘惑した王女サロメの物

語は、新約聖書に端を発する。ただ、その中で語られているのは、名も無

き「ヘロディアの娘」が母親に言われるがままに王にヨハネの首を所望し、

踊った、ということだけである。彼女は中世やルネサンス等複数の時期に

おいて文学者や芸術家の関心を集めていたが、19世紀以降、とりわけオス

カー・ワイルド（1854-1900）の戯曲『サロメ』Salomé（1891）においては

じめて、もはや単なる母親の傀儡でもヨハネの死の引き立て役でもない、美

しく残酷な「倒錯の偶像」 1）へと姿を変えるのである。

　長くサロメの物語に関心があったワイルドは、当時のパリを席巻してい

た前衛劇や象徴劇から影響を受け、この戯曲をフランス語で書き、1891年

に完成させた。2）ロンドンでは聖書の主題を扱っていることから上演禁止の

命令を受け、5年後の 1896年にパリでようやく初演されたが、イギリスで

は 1931年まで公式に上演されることはなかった。3）一方で、ドイツでは 1902

年 11月 15日にベルリンの小劇場 Kleines �eaterにて、ヘートヴィヒ・ラッ

ハマン Hedwig Lachmann訳、マックス・ラインハルト演出で初演されて以

来、非常な人気を博した。4）リヒャルト・シュトラウス（1864-1949）はその

公演を観劇した後、ラッハマンのテクストに自身で改変を施し、オペラ『サ

129



ロメ』を 1905年に完成させた。同年 12月 9日、『サロメ』がドレスデン宮廷

歌劇場Dresdner Hofoperにて初演されると、たちまち人気作品となり、ヨー

ロッパ各地で上演されるようになった。

　シュトラウスの『サロメ』は、音楽史上の意義ばかりが論じられ、彼が独

自に改変したテクストや、音楽とテクストとの関連性についてはあまり触れ

られない傾向にあり、サロメを描いた作品としては、ワイルドの戯曲の単な

る派生作品としてしか扱われないことも多い。本稿では、19世紀の主要な

サロメ作品と、それを基にワイルドが創り上げたサロメ像の特徴をふまえつ

つ、シュトラウスの描いたサロメ像について、テクストと音楽の両方を手掛

かりに明らかにすることを目的とする。

1. 視線の物語『サロメ』

　ワイルドの『サロメ』は、いわば「視線の物語」である。劇中、「見る」

という言葉および行為が、愛、性的欲望、支配・従属関係等、様々に姿を変

えながら繰り返し出現するのである。

　元来、サロメの物語の原典である新約聖書においては、聴覚が物語を動か

していた。『マタイによる福音書』および『マルコによる福音書』における

サロメの物語は、イエスの噂やヨハネの忠告、「ヨハネの首をいただきとう

ございます」という少女の願いなどをヘロデが「聴く」ことで進行してい

く。5）しかし視覚的情報を極端なまでに欠いたこの物語は、否応なしに聴き

手にその異様な光景や美しい少女の姿を想像させることになる。実際、ティ

ツィアーノ、クラナッハ、ルイーニ等、ルネサンスの画家達はこぞって、こ

の物語から、生首を乗せた皿を持つ美しい少女サロメの姿を主題として選び

出した。彼らの絵画では、元来この物語が有していた宗教的な意義は薄れ、

無垢な少女と男の生首という組み合わせの異様さだけが強調されている。彼

らの描くサロメは無表情で、手元のヨハネの首をまともに見ようとしない。

母親の指示に従うだけの、意志や感情のない存在として描かれることで、彼

130



視線と幻想

女の行為の異常性はますます高められ、観る者を不安にさせると同時に惹き

つける、不思議な魅力が彼女に付与されるのである。

　しかし 19世紀以降再びサロメの物語が注目される契機となったハイネの

『アッタ・トロル』Atta Troll（1841）においては、ルネサンス期のような無

感動な少女の姿は描かれていない。ここでは、ヨハネの斬首は、ヘロディア

の彼にたいする倒錯的な愛の表現であると述べられている。このハイネ独自

の解釈は、ますますサロメの物語から宗教的・歴史的意義を剥奪することに

なった。またヘロディアに付与された「東方の魅力」 6）や「シェヘラザード

の物語のような豪奢な衣装」 7）といったエキゾティックなイメージは、これ

以降ユイスマンスにいたるまで数々の作品を通して受け継がれていくことと

なる。

　著名なギュスターヴ・モローの《ヘロデ王の前で踊るサロメ》Salomé 

dansant devant Hérode（1876）では、ヘロデから視線を注がれながらも、目

を閉じて瞑想するかのように踊りに没入するサロメが描かれている。同じく

モロー作の《出現》L’apparition（1878）では、サロメは怯えながらもヨハ

ネの首の幻影と対峙している。これらの絵画で特筆すべきは、本来母親の傀

儡に過ぎないサロメが物語の主役に躍り出ていることと、それまで詳細が記

述されなかったサロメの踊りに決定的な視覚的イメージが与えられたことで

あろう。

　ユイスマンスの『さかしま』À rebours（1884）の主人公デ・ゼッサント

は、モローの両作品に魅了され、「不滅の「淫蕩」の象徴的な女神、不朽の

「ヒステリイ」の女神、呪われた「美」の女神」、8）「近づく者、見る者、触れ

る者すべてに毒を与える、無頓着な、無関心な、無責任な、怪物のような

「女獣」」 9）といった表現でサロメを飾り立てる。デ・ゼッサントは彼女を

「無感動な無慈悲な彫像、無垢な危険な偶像」 10）に仕立て上げ、そこに「エ

ロティシズムと人間存在の恐怖」 11）を見出し、マゾヒスティックな快感を

おぼえるのだ。ここには、「絵画／鑑賞者」、また「踊る女性／語る男性」 12）

という関係、すなわち男性が女性を一方的に解釈し描写するという 19世紀

131



的なジェンダーの枠組みが如実に示されている。そうした枠組みは、ヨー

ロッパとオリエントの非対称な力関係を前提とする同時代のオリエンタリズ

ムと同質のものであり、デ・ゼッサントがサロメに付与する淫蕩・残虐・野

蛮といったイメージは、男性＝ヨーロッパが自らの正当性と優位を保証する

ために、一方的に当時の女性＝オリエントに押し付けていたものであった。

　ところが、ワイルドの戯曲においては、「アラビアの女王の庭に咲くバ

ラ」 13）よりも白い肌、「ブドウの房のような」 14）黒い髪、「石榴の花」 15）よ

りも赤い唇といった、エキゾティックな女性の姿について用いられるはずの

表現が、サロメ自身によってヨハネに付与されるのである。物語序盤では、

他の作品と同様、サロメは男性から一方的に「見られる」存在であったが、

やがて彼女自身が男性を「見る」主体となり、溢れ出る数々のメタファーを

駆使して自身の幻想の中に彼を捉えようとするのだ。しかし、後に詳しく述

べるが、ここではサロメはヨカナーンの中に自分自身の姿を見ようとしてい

るのであり、こうしたサロメを中心に据えた「見る／見られる」関係が複雑

に絡み合い、変化していくことで、ワイルドの戯曲『サロメ』は進行してゆ

くのである。

　シュトラウスは、「視線」を軸にしたワイルド作品の構造を保ちつつ、さ

らに自身の手によってテクストを改変することで、独自のサロメ像を描き出

した。また彼は、ワイルドが極めて簡潔に記した「7つのヴェールの踊り」

や、サロメの孤独なモノローグを、音楽によって大きく変化させた。彼は、

当時このオペラにおいてサロメを演じた歌手の振舞いについて、「蛇のよう

な動きをしたり、ヨカナーンの頭を宙に放り投げたりと、エキゾティックな

面をあまりにも強調しすぎたことは、しばしば作法やセンスといったものの

節度を超えてしまっていた」 16）と嘆いているが、こうしたイメージは皮肉

にも、彼が用いたヒステリックな不協和音やダイナミックなオーケストレー

ション、キッチュな音楽的要素に由来しているのである。緊張感に満ちたワ

イルドの『サロメ』は、シュトラウスの音楽とそれを反映した演出によって

初めて、世紀末を象徴するオペラへと進化し、当時の人々に新しいサロメ像

132



視線と幻想

を定着させていったのである。

　ここからは、ワイルドにおいて「視線」がどのように物語を紡いでゆくの

か、そしてさらにシュトラウスがどのようなサロメ像を描き出しているのか

を具体的に考察してゆく。

2-1. 視線の拒否：ファム・フラジルとしてのサロメ

　ワイルドの『サロメ』は、若いシリア人ナラボートの「今夜のサロメ王

女はなんと美しいことか！」 17）という叫びで始まる。しかし彼の友人（恋

人とも言われる）ヘロディアの小姓はそれに同意せず、すぐさま「月を見

て！」 18）と言った後、月を「死人を求める死んだ女」 19）のようだと述べて

いるが、それと対照的にナラボートは「黄色のヴェールをまとった銀色の足

の小さな王女」 20）という可憐なイメージを月から読み取っている。ヴェー

ルに包まれた可憐な姿に見惚れるナラボートと、ヴェールの下にある危険な

本性を見抜いている小姓との違いは、まさにサロメが内包する両極端なイ

メージを予言したものだといえる。

　またその後に登場するサロメ自身も、月を「冷たくて純潔。きっと彼女は

処女よ。処女の美しさを備えているわ。」 21）と褒め称えるが、テーガーが指

摘するように、ここでは月はサロメを映す鏡として機能しており、したがっ

て彼女は、月ではなく自分自身の処女性とその美しさをナルシスティックに

賛美しているといえる。22）冒頭部においてサロメは、いまだ「見る」主体で

はなく、月という鏡を通して「見られる」客体に留まっており、その受動性

が彼女の処女性と結び付けられているのである。

　シュトラウスはこの冒頭部にさらに改変を加え、そうしたサロメの性格づ

けを強化している。ワイルドのテクストでは、執拗に注がれる義父ヘロデの

視線に対し戸惑いを感じたサロメは、「…いったいどういうことなのか、私

にはわからない。…でも実を言えば、よくわかっているのだけれど」 23）と、

自らが性的欲望の対象とみなされていることについての自覚をほのめかす

が、シュトラウスはこの台詞を削除している。24）また彼は、月を「彼女は誰

133



にも汚されたことがないの。他の女神みたいに、男に身を任せたこともない

わ」 25）と評した台詞をも削除することで、「処女」という概念自体もまだ十

分に理解していない幼女としてサロメを性格づけるのである。

　シュトラウスはこうした改変の意図について直接的な証言を残していな

い。だが、「私のオペラの初演についての回想」Erinnerungen an die ersten 

Au�ührungen meiner Opern （1942）の中で、自身のイメージするサロメ像に

ついて以下のように語っている。

一度でもオリエントに行って、その地の女性のしとやかな振舞いを見た

ことがある人ならば、サロメは純潔な処女として、またオリエントの王

女として、極めて簡素で上品な身ぶりで演じられてしかるべきだとお考

えになるでしょう。26）

　この記述からは、彼の「処女性」への強い執着は、ワイルドのサロメ像よ

りもむしろ、当時のオリエンタリズムと性的幻想を源泉としていることが読

み取れる。当時のヨーロッパは、自らの対立項として、文明によって汚され

ていない、「純潔なオリエント」という幻想を創出し、ある時はその素朴さ

を称揚し、ある時はその野蛮さを嘲笑した。いずれにせよ、そこではヨー

ロッパの絶対的な優位が確保されており、オリエントは一貫して劣った、受

動的な存在として扱われている。こうした受動性や後進性は、当時の男性が

女性に対して一方的に押し付けていたものでもあり、その幻想が「ファム・

フラジル」――極端に性的要素を排除した聖処女型の女性――という、世紀

末に「ファム・ファタル」とならんで愛好された類型を生み出した。27）シュ

トラウスの「純潔な処女」と「オリエントの王女」とを結びつけたサロメ像

への執着は、こうした時代の精神を如実に反映したものだといえるだろう。

2-2. 視線の利用：ファム・ファタルとしてのサロメ

　冒頭では専ら「見られる」だけの存在であったサロメは、地下牢から響く

134



視線と幻想

ヨカナーンの声に魅せられ、彼を「見たい」と思ったことで徐々にその性格

を変化させていく。この点に関しては、ワイルドとシュトラウスでほとんど

差異はない。

　ナラボートは、ヨカナーンを地下牢から出すようサロメに頼まれ、最終的

に「お前をヴェール越しに見てあげる」、28）「私を見て、ナラボート、私を見

て」 29）という彼女の誘惑に負けて、彼女の願いを叶えてしまう。その後彼

女がヨカナーンの美しさの虜になり、ナラボートには見向きもしなくなる

と、彼は「その男を見ないでください！」 30）と叫び、嫉妬に耐えきれず自

害するのである。

　ここでのサロメは、男を誘惑し狂わせ、遂には死に至らしめる、典型的な

ファム・ファタルである。そして彼女の誘惑が視線を介している点に注目す

べきである。月を通して自分自身の姿を見つめるばかりで、周囲から「見ら

れる」ことに対しては嫌悪感を露わにしていた処女サロメは、ヨカナーンを

「見る」ために、性的魅力を利用し、自ら「見られる」妖女へと成長した。

ナラボートは、もはや能動的にサロメを「見る」のではなく、「見る」こと

を強要されているのである。彼の「その男を見ないでください！」という叫

びには、「（約束通り）私を見てください！」という懇願が隠れており、サロ

メが「見る」主体へ、ナラボートが「見られる」客体へと転じていることが

示されている。

　ここまでのサロメは、ファム・フラジルからファム・ファタルへと大きく

キャラクターを変化させているが、その両極端な女性像の根本には、極端な

類型化と単純化によって「既知のもの」として理解することで女性性に対す

る恐怖を解消しようとする男性的発想が隠れている。31）しかしヨカナーンと

対面することで、彼女はそうした男性の幻想から大きく逸脱した存在へと変

貌してゆく。

3-1. ヨカナーンとの対面：幻想の投影とナルシシズム 

　サロメが言葉の限りを尽くしてヨカナーンの美しさを褒め称えるにもかか

135



わらず、彼は決して彼女の誘いに応えない。彼女の度重なる「お前の唇に

キスするよ、ヨカナーン」 32）という懇願も虚しく、彼は「私はお前を見た

くない」 33）と言い残し地下牢に戻ってゆく。それまで誰からも「見られる」

存在であったサロメに、ヨカナーンという、初めて自分を「見ない」存在が

現れたのである。

　先述したように、ここでは、サロメが自らヨカナーンを「見る」立場とな

り、本来女性について用いられるメタファーによって、自身の幻想の中に彼

を捉えようとするのである――『さかしま』のデ・ゼッサントが、絵画の中

のサロメへと一方的に視線を注ぎ、自身のマゾヒスティックな幻想の中に彼

女を捉えたように。また彼女はヨカナーンについて、「彼は月みたいに純潔

にちがいないわ」 34）という一方的な幻想を抱いている。このヨカナーンと

月との同一視は、サロメが、月と同様にヨカナーンを鏡として見なしてお

り、ここで列挙されるメタファーが彼だけでなく彼女自身へも向けられてい

ることを明らかにしている。つまり、彼女は男性的な立場から一方的に「見

る」ことでヨカナーンを女性化させるが、実際は彼の姿の中に、自身の女性

としての美しさを見出しているのである。ここでは、単に男女の力関係が

逆転しているというよりもむしろ、男女それぞれに割り当てられた性質や役

割というものが、実際は絶対的なものではなく、幻想の産物にすぎないとい

うことが明らかにされている。またサロメ自身も、ファム・ファタルやファ

ム・フラジルといった単純な類型に当てはめられる存在ではなくなっている

のである。

　さらにシュトラウスの音楽においては、ヨーロッパ・オリエントの力関係

も相対化されている。彼は、この作品におけるエキゾティックな「東の色

彩」östliches Kolorit 35）を表現するために、半音階や「発展させた和声」 36）

すなわち不協和音、また「7や 9の和音」 37）を多用している。それに対し、

ヨカナーンをあらわすモティーフには、「和声的で透明感があり、情緒的で

親しみやすいメロディー」 38）が用いられている。彼が地下牢から出てくる

場面では、弦楽器が澄んだ響きの和音を奏でる中、ヨカナーンをあらわすモ

136



視線と幻想

ティーフのひとつが、木管楽器によって提示される。クレブスによれば、こ

のモティーフにおいては、「神の崇高さ」を象徴する響きを持つ 4度の音程

が主要な役割を果たしているという。39）またその後に、神々しいホルンの響

きの中でヨカナーンが朗々と歌い上げるメロディーは、この作品全体を支配

する、落ち着きがなく神経症的な音楽の中では、明らかに異質なものとして

響くのであり、それを聴いたサロメはますますヨカナーンへの愛情を燃え上

がらせることになる。洗礼者ヨハネという、明らかにヨーロッパ側に属する

人物が、官能を強烈に刺激するエキゾティックな魅力を持った存在として見

なされうることが、テクストと音楽の両方によって示されるのである。

　また、観客が「7つのヴェールの踊り」などの音楽において「オリエント」

的な響きとして感じる音程やリズムは、実際は西洋音楽が「オリエント」を

表現するために伝統的に用いてきたものに他ならない。西洋音楽が創り上げ

てきた「オリエント」的な音楽に熱狂する観客と、ヨカナーンを通じて自分

の美しさを賛美するサロメとは、本質的に同一の存在なのである。

　以上のように、このオペラにおいては、ヨーロッパも憧れと支配の対象、

すなわち「オリエント」として外から視線を向けられうること、またヨー

ロッパの思い描く「オリエント」が、実際は幻想によって創り上げられたも

のであり、ヨーロッパはそれを通して自分自身の姿を見つめているにすぎな

いということが、テクストと音楽の両方によって示されているのである。

3-2. 7つのヴェールの踊り：理想像の戯画化

　サロメのヨカナーンに対する愛情は、初めは「見たい」という欲望で表現

されていたが、彼に出会い、彼から拒絶されることを通して、いつしか「口

づけしたい」という欲望へと変化してゆく。その願いを叶えるために、彼女

は自ら「7つのヴェールの踊り」においてヘロデに「見られる」存在となる。

　斬り落とされた首に接吻するという願いは、相手を徹底的に服従させ、直

接的・肉体的に支配しようとする意志から発せられたものといえるだろう。

その実現のために、サロメは、冒頭では拒否していたヘロデの想像の中で慰

137



み物とされること、すなわち間接的・精神的に支配されることを自ら選ぶの

である。彼女は、ナラボートを誘惑する際には、「私を見て」と言いつつも

巧みに主導権を握り「見る主体」となっていたが、ここでは完全に一方的に

「見られる客体」となる。しかしこの踊りは彼女にとって何ら屈辱ではなく、

むしろ相手をコントロールするための強力な武器なのである。

　さらにシュトラウスは、踊りの終盤に「彼女は一瞬留まり、ヨカナーン

が囚われている地下牢の幻覚を見る」、40）という指示を新たに加えた。クレブ

スによると、この幻視は、ヨカナーンにキスするという願いの「実現の予

見」 41）であるという。この指示によって、彼女の踊りがヨカナーンへの愛

からなされたものであることが明確に示されることになると同時に、そのこ

とに気付かず、踊りの直後に無邪気に「おお、素晴しい！」 42）と叫ぶヘロ

デの姿が、より滑稽なものとしてあらわれてくるのである。

　また、先にも少し触れたように、この踊りに多く用いられた「オリエン

ト」を想起させる音楽的要素の起源は、いわゆる「オリエント」と呼ばれる

地域の音楽ではなく、ヨーロッパすなわちオクシデントの音楽の中にある。

シャットによれば、この踊りの中でオーボエは「エキゾティックな領域の純

然たる女代表者」 43）としてメロディーを奏でるが、それは、「トルコ音楽が

19世紀の音画 Tonmalereiを通して濾過された結果残ったもの、またオリエ

ント的なものの特徴として聴き手の意識の中に確固たる位置を獲得したもの

すべてを含んでいる――それはつまり、二つの増二度（C-Dis, F-Gis）を伴

う音階や、ソステヌートと装飾音との入れ替わり」 44）であるという。つま

りここでは、すでに他の音楽作品を通して聴き手に植えつけられた「オリエ

ント」のイメージが忠実に再現されているのである。また踊りの開始直後の

激しいオスティナートは「「オリエント的な」解放された粗暴さの印象」 45）

を生み出しているように聞こえるが、実際それは西洋音楽の「簡潔なカデン

ツやリズム上の秩序」 46）のうえに成り立っている。またこの踊りは、オリ

エント的な音楽から次第に伝統的な西洋のワルツに近い形へと変化していく

が、これによってシュトラウスは「聴衆が問題なく入り込めると想定したリ

138



視線と幻想

ズムの中で誘惑者を踊らせることによって、彼は聴衆を陶酔的な出来事の中

に直接取り込んでいる」 47）という。こうした諸々の操作によって、「オリエ

ント」は常に観客にとって受け入れ可能なものとしてあらわれてくるのであ

る。

　シュトラウスの「7つのヴェールの踊り」においてサロメは、テクスト上

では「男性のためにエロティックな踊りを披露する従順な女性」、音楽上で

は「情熱的で官能的なオリエントの女性」というイメージを敢えて突き詰め

て再現してみせることで、逆にその虚構性を提示し、戯画化しているといえ

よう。

3-3. ヴェールを脱ぎ捨てたサロメ：「異質なもの」との調和と破壊

　先述したように彼女はヨカナーンを、自身の処女としての美しさを映す鏡

として愛そうとしたが、それに対し彼は、彼女の身体を汚らわしいものであ

ると宣告する。彼女の美しさを承認しない他者が現れたことにより、彼女が

保持していた自己完結性・自律性は崩壊する。48）その後サロメは、ワイルド

のテクストにおいては、自分にとって異質な存在であるヨカナーンを殺し、

彼の生首に向かって一方的に視線を投げかけ、最終的には念願の接吻を果た

すも、その後ヘロデの命によって殺されるのである。

　ワイルドが描いたこの虚しいモノローグの場面では、サロメが恍惚として

ヨカナーンへの愛を叫べば叫ぶほど、それが自己愛にすぎないことが強調

され、両者の間の対立が解消されていないことが明確に示されることとな

る。49）しかし同場面のシュトラウスの音楽においては、サロメとヨカナーン

の、「かつて別の調性で呈示された諸々の主題が、主調の嬰ハ長調上で次々

に回帰し」、50）「最終的に美しく輝く愛の告白へと導かれる」。51）その中で我々

は、「ヨカナーンの主題とサロメの主題が抱き合う様」 52）を聴くことができ

る。つまり、ここでのサロメのモノローグは、シュトラウスの音楽によって

ヨカナーンとの感動的なダイアローグへと変容しており、そこでは、ふたつ

のお互いに異質な存在の和解と融合が果たされるのである。

139



　しかしそうした調和の裏には、ワイルドの原作以上に過激なサロメ像が隠

されている。シュトラウスはワイルドのテクストから「お前は私が愛したた

だひとりの男だった」 53）「私はおまえを愛していたよ、ヨカナーン！お前だ

けを愛している…」 54）というサロメの発言を削除し、自ら誰かを愛したと

いう自覚を彼女から消し去る。ここではもはや、「愛」によって彼女の狂気

を理解することはできない。そこに描かれているのは、愛という精神的な

要素を介さず、ただ本能のままに男の首を無邪気に求める少女の姿である。

シュトラウスの描くサロメはもはやファム・ファタルやファム・フラジルと

いった男性の幻想から完全に逸脱した、異様で理解不能な存在へと変容して

いる。

　そうした彼女の危険性を見逃さなかったヘロデの「この女を殺せ！」とい

う叫びによってサロメとヨカナーンの調和は破壊される。彼の叫びの直後、

嬰ハ長調のハーモニーは突如ハ短調の荒々しい音楽に取って代わられ、最後

は三和音ではなく、C音だけが鳴らされて締めくくられる。この最後の八分

音符の直前には、いくつかのパートが Es音を十六分音符で鳴らしているた

め、わずかながらハ短調の響きが感じられる仕掛けが施されているものの、

やはりここではCというただひとつの音が圧倒的な力を持っているといえよ

う。直前の場面でサロメ（オリエント）とヨカナーン（オクシデント）が嬰

ハ長調のもとに手を取り合ったのに対し、この無機質なC音の響きは、どち

らの世界にも所属しない中立的な姿勢の提示として解釈することができる。

そうした客観性は、サロメという真に異質な存在の危険性を告発し、観客を

モラルで制御された外界へと解放する役割を果たしているのである。55）理解

の範疇を超えた「異質なもの」を受け入れられず、自己防衛のためにそれを

殺してしまったヘロデが、実は観客の「悪質な良心」 56）の代弁者であると

いうことを、この場面におけるシュトラウスの音楽は明らかにしているの

だ。

140



視線と幻想

［注］

1） ダイクストラ、ブラム『倒錯の偶像 : 世紀末幻想としての女性悪』富士川義之ほか
訳、パピルス 1994年。

2） ショウォールター、エレイン『性のアナーキー：世紀末のジェンダーと文化』富
山太桂夫ほか訳、みすず書房 2000年、261ページを参照。また工藤庸子『サロメ
誕生：フロベール／ワイルド』、新書館 2001年、29-30ページを参照。

3） ショウォールター前掲書、262ページを参照。
4） Vgl. Wolf, Christian: „... von schönster Literatur zu reinigen“ : Strauss’ Bearbeitung des 

Salome-Textbuches. In: Julia Liebscher (Hg.): Richard Strauss und das Musiktheater. 
Berlin 2005, S.103.

5） メルツァー、フランソワーズ『サロメと踊るエクリチュール：文学におけるミ
メーシスの肖像』富島美子訳、ありな書房 1996年、45-47ページを参照。

6） プラーツ、マリオ『肉体と死と悪魔：ロマンティック・アゴニー』倉智恒夫ほか
訳、国書刊行会 1986年、405ページ。

7） 同上。
8） ユイスマンス、ジョリス＝カルル『さかしま』（文庫版）澁澤龍彦訳、河出書房新

社 2002年、80ページ。
9） 同上。
10） 同上、84ページ。
11） 同上。
12） 山口庸子『踊る身体の詩学：モデルネの舞踊表象』、名古屋大学出版会 2006年、

153ページ。
13） Wilde, Oscar: Salome : a tragedy in one act. London : J. Lane 1912, S.25.
14） Ebd., S.26.
15） Ebd., S.27.
16） Strauss, Richard: Betrachtungen und Erinnerungen. Hg. von Willi Schuh, Mainz 2014, 

S.225.
17） Wilde: a.a.O., S.1.
18） Ebd.
19） Ebd.
20） Ebd.
21） Ebd., S.13.
22） Taeger, Annemarie: Die Kunst, Medusa zu töten. Zum Bild der Frau in der Literatur 

der Jahrhundertwende. Bielefeld 1987, S.34.
23） Wilde: a.a.O., S.11.

141



24） Wolf: a.a.O, S.109.
25） Wilde: a.a.O., S.13.
26） Strauss: a.a.O., S.225f.
27） ワーグナー、ニーケ『世紀末ウィーンの精神と性』菊盛英夫訳、筑摩書房 1988年、

148-150ページを参照。
28） Wilde: a.a.O., S.19.
29） Ebd.
30） Ebd., S.29.
31） ワーグナー前掲書、148-150ページを参照。
32） Wilde: a.a.O., S.31.
33） Ebd.
34） Ebd., S.22f.　
35） Strauss: a.a.O., S.224.
36） Unseld, Melanie: „Man töte dieses Weib! “ - Weiblichkeit und Tod in der Musik der 

Jahrhundertwende, Stuttgart 2001, S.187.
37） S chatt ,  Peter  W. :  E xotik  in  der  Musik  des  20 .  Jahrhunder ts  (B erl iner 

musikwissenscha�liche Arbeiten, Bd. 27). München u.a. 1986, S.19.
38） Niebuhr, Antje: „... denn das Geheimnis der Liebe ist grösser als das Geheimnis als das 

Geheimnis des Todes“ - zur Oper Salome von Richard Strauss. In: Leikert, Sebastian 
(Hg.): Der Tod und das Mädchen - Musikwissenscha� und Psychoanalyse im Gespräch. 
Gießen 2011, S.24.

39） Vgl. Krebs, Wolfgang: Der Wille zum Rausch: Aspekte der musikalischen Dramaturgie 
von Richard Strauss’ Salome. München: W.Fink 1991, S.94.

40） Strauss, Richard: Salome. Musikdrama in einem Aufzug nach Oscar Wildes gleichnamiger 
Dichtung, in deutscher Übersetzung von Hedwig Lachmann, op54, Partitur, Berlin: 
Fürstner 1905, S.239-240.

41） Krebs: a.a.O., S.150.
42） Wilde: a.a.O., S.66.
43） Schatt: a.a.O., S.20.
44） Ebd.
45） Ebd., S19.
46） Ebd.
47） Ebd., S.21.
48） Vgl. Taeger: a.a.O., S.36.
49） Vgl. Ebd.
50） 岡田暁生『オペラの終焉：リヒャルト・シュトラウスと〈バラの騎士〉の夢』、ち

142



視線と幻想

くま学芸文庫 2013年、100ページ。
51） Niebuhr: a.a.O., S.29.
52） Ebd., S.31.
53） Wilde: a.a.O., S.79.
54） Ebd., S.80.
55） Vgl. Unseld: a.a.O., S.179.
56） Schatt: a.a.O., S.21.

（大学院博士前期課程修了）

143



RESÜMEE

Blick und Phantasie
Zu den Salome-Bildern von Oscar Wilde und Richard Strauss

Naru Tsubokawa

Im Einakter Salome von Oscar Wilde und in der gleichnamigen Oper von 
Richard Strauss spielt der Blick eine wichtige Rolle. 

In Wildes Einakter ist Salome anfangs nur eine passive Jungfrau, doch um 
Jochanaan zu sehen, verführt sie mit ihrem Blick einen jungen Syrier, der somit 
von ihrem Reiz gefangen wird. Hier ist Salome nicht mehr das gesehene Objekt 
sondern das sehende Subjekt. Auch in ihrem Dialog mit Jochanaan sieht sie ihn 
und idealisiert ihn durch Metaphern, die an eine schöne Frau erinnern: Sie ver-
stößt gegen die Geschlechtszuweisungen.

Salome, die vormals keusche Femme fragile, verwandelt sich zwar in eine 
grausame Femme fatale, doch beide Frauenbilder basieren auf sexuellen Phanta-
sien von Männern, welche die Frau typisieren, um sie nicht als „fremd“ sondern 
als „bekannt“ erscheinen zu lassen. Strauss konzipierte Salome als „keusche 
Jungfrau“ und strich die Sätze in Wildes Vorlage, die das sexuelle Bewusstsein 
von Salome zeigen. 

Strauss vertonte Salomes Tanz, den Wilde sehr einfach anwies, mit dem tra-
ditionellen Musikmaterial, das sich schon als das Orientalische im Bewusstsein 
der Hörer jener Zeit fest eingeprägt hatte: Hier wird Salome die Inkarnation der 
exotisch-erotischen Phantasien, die beinahe kitschig erscheinen.

Im Operntext sagt Salome nicht, dass sie Jochanaan liebt. Ihren Wahnsinn 
kann man nicht als Liebe interpretieren. Strauss schuf ein Mädchen, das nur aus 
Instinkt nach dem Kopf eines Mannes verlangt. Hier zieht Salome den Schleier 
der männlichen Phantasie aus. Doch Strauss verbirgt mit seiner Musik ihre Fre-
mdartigkeit: In der Szene des Schluss-Monologs vereinigen sich in der Musik 
das europäische Jochanaan-Motiv und die exotischen Salome-Motive in Cis-
Dur. Damit wird der leere Monolog zum bewegenden Dialog. Salome erreicht 
in Strauss’ Oper die Identi�kation mit Jochanaan, obwohl bei Wilde beide bis 
zum Ende einander fremd bleiben. Jedoch wird Salome am Ende von Herodes 
getötet, der das Fremde nicht tolerieren konnte. Damit kann das Publikum in 
seine moralisch-geregelte Welt zurückkehren.

144


